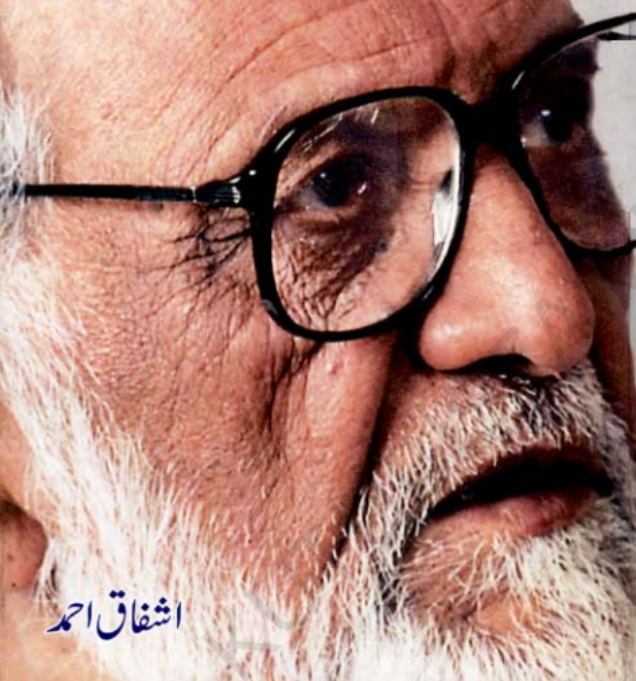


# بابا صاحبجا



بابا صاحبجا

اشفاق احمد



اشفاق احمد

## بانوقدسیہ کی کتابیں

- |                    |                 |
|--------------------|-----------------|
| کچھ اور نہیں       | راجنگدھ         |
| آدمی بات           | حاصل گھاٹ       |
| دست بستہ           | تجہز کی طالب    |
| آتش زرپا           | ناقابلی ذکر     |
| تماثل              | چارچین          |
| سدھراں             | دوسرادروازہ     |
| آے پاسے            | امریتل          |
| دوسرا قدم          | بازٹشت          |
| ہوا کئناں          | مردا بر شم      |
| سورج یکھی          | سامان و جود     |
| پیانا مکا دیا      | شکر بے مثال     |
| گلن اپنی اپنی      | ایک دن          |
| چھڑا چاکن بیوں ہوا | ٹفت پاتھکی گھاس |
| چھوٹا شہر بڑے لوگ  | پُر وا          |
|                    | موم کی گھیان    |

Rs. 1200.00

www.sanq-e-meel.com

ISBN-10: 969-35-2172-2

ISBN-13: 978-969-35-2172-6

9 789693 521726

## اشفاق احمد کی کتابیں

- سفر در سفر
- صحابے فرانے
- ایک ہی بولی (پھلاری)
- ایک محبت سو فرانے
- ایک محبت سوڑ رائے: بل دی بر رہ
- من چلے کا سودا
- شاہلا کوٹ
- حیرت کدہ
- سفر بینا
- ظلم ہوش افرا (ساتھ بکھن)
- دوائی گنگ
- گذر ریا (جلہ بول)
- ننگے پاؤں
- بندگی (درائے)
- کھل تماشا
- اچھے رنج ہورے
- تالی بختے
- تو تاکہانی
- اور ڈرائے
- مہانسرائے
- کھشیا دیا
- زاویہ
- زاویہا
- زاویہا
- گلدان (تھین شاہ)
- حضرت تیر (تھین شاہ)
- جنگ بیجنگ (تھین شاہ)
- دھیکا مشتی (تھین شاہ)
- شورا شوری (تھین شاہ)
- ڈھنڈوڑا (تھین شاہ)
- آشیانے (تھین شاہ)
- پڑا او (تھین شاہ)
- آسودگی (تھین شاہ)
- بندہ زمانہ (تھین شاہ)
- زنجیر تعلق (تھین شاہ)
- ذکر شہاب (یادِ قصہ للشہب و)
- عرض صفت
- شہر آرزو
- ایک اور دستک

# بابا صاحبجا

اشفاق احمد

سنگ میل پبلی کیشنز، لاہور

370 Ashfaq Ahmad  
Baba Sahba / Ashfaq Ahmad.  
Lahore : Sang-e-Meel Publications,  
2010.  
668pp.  
1. Urdu Literature - Mysticism.  
1. Title.

اس کتاب کا کوئی بھی حصہ سمجھ میں بدل کشہرا مصنف سے باقاعدہ تحریری اجازت کے بغیر کہیں بھی شائع نہیں کیا جاسکتا اگر اس قسم کی کوئی بھی صورت حال ظہور پر ہوتی ہے تو قانونی کارروائی کا حق محفوظ ہے

## ”بابا صاحب.....ایک واجبی ساتھی“

”بابا صاحب“ ایک مختلف قسم کا ادب ہے جو آسانی سے تحریر میں نہیں آ سکتا۔ اس ادب پارے پر خال صاحب کی یادوں کی برسات مولانا دھارنیں بلکہ رات کے پچھلے پھر بونداباندی کی صورت ادھر کھلے درپھول پر جھنگار بن کر تو چہ طلب رہتی ہے۔

یاد کا بھی کچھ کراماتی سلسلہ ہے۔ عام طور پر ایسے واقعات اور حالات آدمی کی یاد میں رہ جاتے ہیں جن کا تعلق ناکامی، تربیجی، احساس کتری اور احساس جنم سے ہوتا ہے۔ خوشی کے واقعات توں قفرح کی طرح انسان کے ہونی اتفاق پر ابھرتے ہیں اور پھر جلد محو ہو جاتے ہیں۔ یہ کوئی سو فیصد والا اصول نہیں بلکہ ان ہی یادوں کی رنگارگی سے ان کے جداگانہ تجربے سے زندگی کا تارو پودہ بتاتے ہے۔ میں نے خال صاحب کے ساتھ رہ کر دیکھا کہ ان ہی یادوں نے ان کی تلاش کے راستے کھولے۔ وہ اپنی ناکامیوں سے جاننا چاہتے تھے کہ انسان کا اصل مقصد کیا ہے؟۔۔۔ وہ یہاں کیوں ہے اور کیا حاصل کرنا چاہتا ہے۔۔۔

اس تلاش کے سلسلے میں ہی وہ بابوں کے پیچھے بھاگے۔ کبھی افسانے لکھئے، کبھی ڈرامے، کبھی زاویے میں جا سر نکالا۔ عام انسان اپنی تلاش کو اپنی ذات پر سوار نہیں کرتا۔ وہ زندگی کے معنی تلاش کرنے پر بھند نہیں ہوا کرتا۔۔۔ لیکن خال صاحب کی یادیں سوہان روح تھیں۔ وہ اس تلاش کو چھوڑنہیں کہتے تھے کہ جس نے ان کا شانتی سے سونا جا گنا حرام کر دیا تھا۔۔۔

میں تو ان کے قریب رہنے کے ناطے آپ کو تھوڑا سا جھانک کر اندازے لگا کر ہی بتا سکتی ہوں۔ سالم پورے اشFAQ احمد کا سراغ شاید آپ کو ”بابا صاحب“ سے حاصل ہو۔۔۔ تو سفر جاری کیجئے۔۔۔ آپ بھی شاید کچھ تلاش کر لیں!

دعا میں.....

بانوقدیہ

دانستان سرائے

07-07-2008

2010  
میاز احمد نے  
سمجھ میں بدل کیشنز لاہور  
سے شائع کی۔

ISBN-10: 969-35-2172-2  
ISBN-13: 978-969-35-2172-6

**Sang-e-Meel Publications**  
25 Shahrah-e-Pakistan (Lower Mall), Lahore-54000 PAKISTAN  
Phones: 92-423-722-0100 | 92-423-722-8143 Fax: 92-423-724-5101  
<http://www.sang-e-miel.com> e-mail: [smp@sang-e-miel.com](mailto:smp@sang-e-miel.com)

حامی حنفی اینڈ میشنز پرائز لاہور

(1)

کوئی خاص بات نہیں تھی۔ نہ ہی کوئی ارادہ اہتمام تھا۔ نہ ہی کوئی باقاعدہ پروگرام تھا۔ اس ایسے ہی ایک چالوی بات ہو رہی تھی جو چھلٹے چھلٹے یہاں تک پہنچ لگی۔ جس طرح کسی پرانے پن کو دھوتے ہوئے اور اس کے اندر کی دیزی سیاہی کو فلاش کرتے ہوئے اس سیاہی کا کوئی قدرہ پانی کی سطح پر گرا جاتا ہے اور پھر چھلٹے چھلٹے، ریگیں چھوڑتے، نتر مے بناتے، رنگ بدلتے دور تک پہنچ جاتا ہے ایسے ہی میرے ساتھ ہوا۔ میں اس کے لیے بالکل تیار نہ تھا جیسے پانی کی سطح دھبہ وصول کرنے کے لیے بالکل تیار نہیں ہوتی یا گاڑی تیلیا پرانی سیاہی کا قدرہ باہر نکلنے پر رضاہند نہیں ہوتا لیکن بالکل آتا ہے اور سطح آب پر پہنچ جاتا ہے، کچھ اسی ہی مچھ پر گزری اور میں نہ چاہتے ہوئے بھی اس زمانے میں آ گیا۔

ہم روم کی درس گاہ میں اپنی اپنی کلاسیں پڑھا کر شاف روم میں آ کر بیٹھے ہی تھے کہ دانیلو نے روحانیات پر بات شروع کر دی۔ پروفیسر رام سنگھ تو میرے اس میں دوچار آڑی ترچھی پھریں لگائیں لیکن دانیلو کی گفتگو میں جھوٹ بڑھتے ہی گئے۔ اس کی بات کا بافتہ معلومات کے فریم میں اچھی طرح سے تنہ سکا۔ اتنا نے کہا ”تم سے زیادہ روحانیت کے پارے میں تو میں جانتا ہوں لیکن یہ فضول کھلی ہے۔ ہمارے جاپان نے اس کی صد و تینی بند کر دی ہے۔ صرف اس کو سیل کرنا باتی رہ گیا ہے، لاکھی کی پکی مہر لگا کر۔ سو وہ بھی ایک دن ہو جائے گا۔“

اس گفتگو میں کوئی سات آٹھ لوگ شریک تھے: دانیلو، پروفیسر تو مر، پروفیسر ایتو، آن لوکر چو، تی مردیا تی، سوریو پھر دیو، لوچانا گابریلی، ایدا اور ایک سڑیل ساجا پانی پر پروفیسر جس کے ساتھ میری کمی بھی نہیں اور ہم نے ایک دوسرے کو مکمل طور پر دکر کے صرف معمولی ہی علیک سلیک رکھی۔

آن کہنے لگی ”تم مشرق سے آئے ہو اور بڑی دلچسپ گفتگو کرتے ہو اور تمہارے پاس بے شمار رنگ بر گئی کہا یا اسیں، کیا تمہارے پاس وہ مذہم آف دی ایسٹ بھی ہے؟“

میں نے احتقون کی طرح چھرا ٹھا کر اس کی طرف دیکھا تو ایدا کہنے لگی ”تم یوگا جانتے ہو؟“ تی مردیا تی نے کہا ”یوگا تو کوئی بھی جان سکتا ہے لیکن جو بات آتا پوچھ رہی ہے، وہ یوگا سے بڑی ہے۔ بہت



پہنچتی تھی کہ اس نے اپنے بارے میں مجھے تفصیل سے کچھ نہیں بتایا تھا (اور اگر ایمانداری سے دیکھا جائے تو میں نے بھی تفصیل سے اسے کچھ نہیں بتایا تھا)۔ ہم دونوں اپنے بارے میں حال ہی کے حوالے سے بات کرتے تھے اور روم ہی کی زندگی کی تفصیلات بیان کرتے رہتے تھے۔ اپنے اپنے مااضی کے بارے میں ہمیں صرف اتنا معلوم تھا کہ سی انڈونیشیا کی رہنے والی تھی اور میں پاکستان کا..... وہ تو کوئی ایک مہینہ پہلے جب میرے اپارٹمنٹ میں ٹانی ناسفید برفی، کھوپرے کی مخلالی اور موٹے آٹے کا بلجنامہ سائے کر آئی تو میں نے رکابی سے روماں اٹھا کر پوچھا، یہ سب کیا ہے تو وہ اپنی غربتی اور غریب الطبعی سے خلی ہو کر سر جھکائے بولی "آج ہماری کرسی ہے اور یہ میں تمہارے لیے تھے کے طور پر لائی ہوں۔"

"کرسی! میں نے جیران ہو کر پوچھا۔

تو سی نے بڑی بڑی آنکھیں جھپکا کر کہا "یہاں کی کرسی نہیں، انڈونیشیا کی کرسی امیرے ملک کی کرسی۔ اس کو عید الفطری کہتے ہیں۔"

"عید الفطری!" میں نے یقین اور بے لینی کے درمیانی لحن سے پکار کر کہا۔

اس نے کہا "اہ! عید الفطری! ہم پورا ایک مہینہ بھوکر رہتے ہیں۔ دن بھرنہ کھاتے نہ پڑتے ہیں۔ نہ سوک کرتے ہیں۔ پھر شام کو سورج غروب ہونے پر یہ عہد ختم کر دیتے ہیں۔ اگلے دن پھر بھوکے!"

میں نے سی کی رکابی اور رکابی کے معمورات کی پروادیکے بغیر اسے گھٹ کے بھی ڈال لی اور اس کے سر کو بوس دے کر اونچے اونچے عید الفطری، عید الفطری مبارک کہنا شروع کر دیا۔ وہ جواب میں مبارک کے بجائے کچھ اور کہتی تھی لیکن اس کا مطلب بھی تھا۔ ہماری اس عید طن سے اس کی رکابی کا آدھا سامان فرش پر گر گیا۔ اس نے رکابی میز پر رکھ دی اور مہرے دونوں ہاتھوں کی کلاں یوں کبوسہ دے کر درود شریف پڑھنا شروع کر دیا۔

میرا اسلام تی مردیاتی سوریو ہڈیو کے مقابلے میں کافی کمزور تھا۔ اس لیے اس کے درود شریف کے مقابلے میں میں نے پوری الحمد شریف سن کر اپنے مسلمان ہونے کا ثبوت بھی کیا۔ میں تو اسے العجات بھی سنانے لگا تھا لیکن میرے دونوں پر اس نے اپنی چھوٹی سی انگلی رکھ کر مجھے یقین دلادیا کہ اس نے میرے مسلمان ہونے کو تسلیم کر لیا ہے۔

جب ہم عید الفطری شیرینی کھا چکے تو میں نے کہا "تم بھی کمال کی حق لڑکی ہو کر مجھے آج نک بتایا ہی نہیں تم مسلمان ہو!"

اس نے بڑ کر کہا "تمہارے پاس پوچھنے کے لیے وقت ہی کہاں تھا جو میں بتاتی۔"

میں نے کہا "اور میں پوچھ بھی کیسے سلتا تھا۔ جس لڑکی کا نام تی مردیاتی سوریو ہڈیو ہو وہ مسلمان کس طرح سے ہو سکتی ہے جملہ؟"

اس نے میری اس احقرانہ بات کا کوئی جواب نہ دیا اور مسکراتی ہوئی کری پر بیٹھ گئی..... اور اب جو اس نے کہا گئی اتفاق! ان کو بتاؤ ناں کچھ، داش مشرق کے بارے میں۔ ہماری رو حانیت اور ہمارے نہب کے بارے میں، تم پھر مراتے کیوں ہو؟ تو اس کا مطلب یہ تھا کہ ان سارے لوگوں کے پتے جمل جائے کہ ہم مسلمانوں نے بھی رو حانیت کے

کی عدالت میں جانچ پڑتا ہو جاتی ہے اور علم طب کا بیمارستان میں ثیسٹ ہو جاتا ہے لیکن روحانی علم کی پرکھ کی مقام پر بھی نہیں ہو پاتی۔ نہیں پچھے والے کے مقام پر خریدنے والے کے موقع محل پر۔ دونوں ہی اپنی بد پر ارض رہتے ہیں۔ پچھے والا یہ سمجھتا رہتا ہے کہ میں واقعی سا سانپے کا تیل بیچ رہا ہوں اور اس کے پاس ساہنہ نہیں ہوتا اور خریدنے والا یہ دیکھتا رہتا ہے کہ میں تیل کی شیشی بھرا کر روسی سے لٹکا کر خود گمر لے جا رہا ہوں۔ دونوں کے پاس تیل نہیں ہوتا۔ تیل کا علم سا سانپے کی قسمیں، تیل نکالنے کے طریقے شیشی بھرنے کے اصول اور لینے دینے کے طور طریقے ہوتے ہیں، تیل نہیں ہوتا!

روح اور رو حانیت کا کسب کرنے والے اور باطن کے سفر کے اسرار بتانے والے شاذ نادر ہی عیار، مکار یا بد دیانت ا لوگ ہوتے ہیں۔ جو لوگ بہاد کیسے بھالے ان پر اڑام دھرتے ہیں وہ زیادتی کرتے ہیں۔ جو لوگوں نے بھی ان کو دور سے بھی نہیں دیکھا، وہ خاموشہ ان پر بہتان دھرتے ہیں جو بھی ان سے ملے ہی نہیں، وہ ان کے کچھ چھپے چھاپ چھاپ کر مفت تقسیم کرتے ہیں۔ حالانکہ ایسا نہیں ہے۔

روح اور رو حانیت کی دنیا کا چرچا کرنے والے اگر بھی کسی کو تھاں کے ذمہ دار نہ برائے جاسکتے ہیں تو وہ صرف اسی قدر ہوتی ہے کہ وہ ایسی دو ایسی کاپر چڑک ریک استعمال باث رہے ہوتے ہیں جس کو تو انہوں نے بھی استعمال کیا رہتا ہے اور نہیں بھی اس کی شیشی دیکھی ہوتی ہے۔ ان کے پاس صرف اس دوا کا علم ہوتا ہے..... ڈھیروں ڈھیر..... بے پناہ..... فرداں علم..... کثیر علم..... بیار علم بلکہ کسی حد تک زائد علم لیکن انہوں نے یہ داد کیسی نہ چکھ کر نہ چھوڑ کر نہ پی کر..... وہ بڑی محبت، بے حد ایمانداری، بے پناہ عقیدت اور بے پایاں لگن کے ساتھ اس کیفیت کا تذکرہ کرتے ہیں جو ان کا حال نہیں ہوتا۔ اس جذبے کا ذکر کرتے ہیں جو ان پر بھی طاری ہو اُنہیں ہوتا۔ اس حالت کا بیان کرتے ہیں جس کے پاس پچھے نہیں ہوتے۔ اس عالم کا نقش کھپتے ہیں جس سے گزرے نہیں ہوتے اور اس روشن کی کہانی سناتے ہیں جس پر بھی قدم نہیں رکھا ہوتا۔ لیکن وہ جھوٹے نہیں ہوتے، اس رنگ ڈھنگ اس وضع قطع اور اس طور طریقے کے پنجاری ضرور ہوتے ہیں۔ آگے پنجاری کی قست کہ ساری عمر پنجاری رہتا ہے یا غلبے حال کی وادی میں اتر مندر کی حدود سے درنکل جاتا ہے۔

یہی حال اس وقت دانیلو کا تھا۔ وہ رو حانیت کے بارے میں نجیک نجیک باتیں کر رہا تھا۔ اے بدھ کا مارگ معلوم تھا لیکن وہ اس راستے کا مسافتیں تھیں تھا۔ گوری کی مختلف قسمیں جانتا تھا لیکن صوفی نہیں تھا۔

تی مردیاتی سوریو ہڈیو نے میری طرف محبت سے دیکھ کر عقیدت بھری آواز میں کہا "اشفاق! ان کو بتاؤ ناں سچھ۔ داش مشرق کے بارے میں۔ ہماری رو حانیت کے بارے میں، ہمارے نہب کے بارے میں۔ تم شرماتے کیوں ہو؟"

میں نے کہا "میں شرمائیں رہتا، مجھے کچھ معلوم نہیں۔ واقعی کچھ معلوم نہیں۔ اگر کچھ معلوم ہوتا تو میں ضرور کرتا۔ مجھے نہ اپنے نہب کا کوئی علم ہے نہ رو حانیت کا۔ نہ مشرق کا، نہ داش کا۔ میں تو ایک پڑھا لکھا شخص ہوں اور پڑھے لکھے لوگوں کا الی چیزوں سے کوئی ملا قہ نہیں ہوتا۔"

میں اور سی کوئی ایک سال نے ایک دوسرے کو جانتے تھے اور ایک دوسرے کے اچھے دوست تھے لیکن وہ ایسی

سی آیا کرتی۔ چند ہفتوں بعد انہوں نے مشقیں بندر کر دیں اور یوگا کو تیار کر میسر یہم کام شروع کر دیا۔ اس کتاب میں یوگا کا ایک آس تھا کہ یوگی جی کری کی پشت کے دنہوں کناروں پر ہاتھ رکھ کے اپنے پیٹ کو اندر بھیجن کر اس میں سینے کی کوڑی سے لے کر ناف کے نیچے تک ایک رسہ سا بھار جا رہے ہیں۔ یہ رسہ جوناف کے قریب تو در رے مرتا ہے لیکن نیچے جاتے ہوئے پھر سواں ہو گیا ہے۔ اب آگے چونکہ یوگی جی کا جانگل آ جاتا تھا، اس لیے پہنچیں چلانا کر رسہ نیچے کہاں تک پہنچتا ہے اور وہاں کس طرح سے ختم ہوتا ہے اور پھر کیا ہوتا ہے!

میں نے وہ کتاب سامنے رکھ کر، کرسی کی پشت کے دونوں کناروں پر ہاتھ رکھ کر ایک چوپکا پیٹ کے اندر جو مارا تو گئے کھل گئے۔ تاکہ میں بھیل گئیں اور پیٹ بجائے اندر جانے کے آگے کو بھول گیا۔ بڑی ماہیوی ہوئی۔ کچھ جسمانی تکلیف کیا گیا، اس اتھر شرمندگی کا احساس ہوا اور میں نے وہ مشن آٹھوں مرتبہ کی کوشش کے بعد ترک کر دی۔

کوئی ایک ہمینہ بعد جب گھر والوں کے لیے چھت کا پلکھا بھینٹنے کی میری باری تھی اور میں بورے یے پر لیٹ کر اوس میں پلکھے کا رسہ پھسا کر، چار پانیوں پر سوئے ہوئے گھر والوں کو پلکھا کر رہا تھا تو مجھ پر ایک عجیب اکشاف ہوا..... یہے میں بھینٹنے پاؤں کی ستوان ٹانگ کی ہر ”بھینٹ“ اور ہر ”ڈھیل“ کے ساتھ میرے پیٹ کے اندر کا مسل بنتا تھا۔ بنتا تھا، پھولات تھا اور پھر پیٹ میں دغم ہو جاتا تھا۔ یہی وہ مسل تھا جو یوگی جی نے پیٹ کی کوئیں اندر بھینٹ کر اور سائنس روک کر ابھارا تھا اور اسکے موٹے رے کی طرح سنتے سے خیخت الف بیٹا کرسا کت کر داما تھا۔

میں نے ایک مرتبہ پھر کتاب لکھا۔ تصور کو خور سے دکھا اور کسی کی پشت کے کتابوں پر صرف ہاتھ رکھنے کے

مجھے ان دونوں کناروں کو اندر کی طرف زور سے دبایا تو مجھے یوں لگا جیسے میرے پیٹ میں دالیں جانب کی کوکہ اندر کو بسپنگا ہے۔ اس کامیابی نے میرے اندر ایک عجیب طرح کی خدا عنادی پیدا کر دی لیکن میری کوشش کے باوصف پیٹ کی پائیں کوکہ اندر کو نہ گئی اور پیٹ بدرستور تو نبے کی طرح پھوٹا ہی رہا۔ کوئی آدھ پون گھنٹے کی لگاتار کوشش کے بعد عجیب میں پالکل ہف گیا اور میں نے ہر طرح کا جتنی بند کر دیا تو مجھے اپنی نا کامی پر بڑا افسوس ہوا۔ اس افسوس نے مجھے

کھری کی پشت پر کہداں تیک کے نئم روکوئے کی حالت میں کھڑا کر دیا اور میں بڑی دیر یک اسی طرح سے کھڑا رکھا۔ پھر چاکٹ مجھے ایک زور کی پہنچ آئی۔ صرف ایک پہنچ! اور مجھے یوں لگا جیسے میرے پیٹ کے اندر رسرہ پیدا ہو کر پھر پیٹ کے ملبوے میں قفلیل ہو گیا ہے۔

کو میں کر سے میں بھونپ کا ساکھرا تھا لیکن پیٹ کے رے کا جھکلا بھی تک محسوس کر رہا تھا۔ ایک ڈکھنی تھی جو شایدیاں جھکل کی بدلت پیدا ہو گئی تھی۔ میں نے ایک بار پھر کری کی پشت کے کناروں کو دبایا اور میرے پیٹ میں یوگی کا سرسر پیدا ہو گیا۔ میں یوگی کی طرح ..... پیٹ کی دونوں کوکھوں کے درمیان مضبوط اور ستواں رسہ جو ناف پر آ کر زرا موٹا ہو گیا تھا لیکن پھر لپٹ کر یچھے کو چلا گیا تھا۔ میں نے خوشی کا ایک فتحہ مارا اور بڑی آپا کے کمرے سے ان کا شیشہ لینے چلا گیا۔ شیشہ سامنے رکھ کر جب میں نے اپنے رے کو غور سے دیکھا تو وہ یوگی جی کی تصویر یوں اے سے بھی زیادہ نسبتوں زیادہ چکنا اور زیادہ جوان تھا۔ میں نے دروازہ بند کر کے، بالکل برہمنہ ہو کر چاپار سہ بنا کر دیکھا تو میری حیرانی کی

بارے میں بڑے ہفت خواں طے کیے ہیں اور ہم نے بھی اس سلسلے میں بڑے معز کے مارے ہیں۔ لیکن اس وقت صرف دنیو علم روحاں کی گہرائیوں سے واقف تھا کہ اس نے ایک ہمہیہ پہلے تبت میں اس گیان کا مطالعہ شروع کیا تھا اور اس وقت وہ ہم سب کے کان گاٹ رہا تھا۔ ہم اس کے سامنے نالائق چڑھوں کی طرح پیشے تھے اور اس کی ہر بات پر سرد حیلہ سا کیے جا رہے تھے۔

میں بھی چونکہ بول پکن کی دنیا میں اپنی طرزِ خاص کا ایک نرالا باڈشاہ تھا اور میں نے بہت اسی تھوڑی مدت میں اطالوی زبان پر کمال کی درستِ حاصل کری تھی۔ اس لیے لوچانا کو افسوس ہوا تھا کہ ایک گھنام قسم کا دانیلو جو حقیقت میں صرف پروفسر تو پچھا کا پھوٹھا، وہ تو بڑھ بڑھ کر باتیں بنارہ تھا اور میں جو خاص شرق سے، ہر پڑاور بیکلاسے اٹھ کر اٹلی آیا تھا، میں خاموش تھا۔ اس نے ایک مرتبہ بھر مجھے شکار کر کہا ”تم یوگا تو جانتے ہو، پھر بتاتے کیوں نہیں ہو؟ لوگ جو کہتے ہیں کہ آئندہ ہے، تم حاضر ہی ہو۔“ سر کر کر کھا سکتے ہو، اس کے سارے میں بھی ٹنگ ہو.....ٹھوڑا!

وہ رئے میں ہیں۔ جو اپنی رہنے والے ساتھیوں کے ساتھ ہم بھی انکھ کھڑے ہوئے۔ میرا خیال تھا، جگل بخاست ہو گئی اور لوچانا اُھو، کہہ کر کھڑی ہو گئی اور اس کے ساتھ ہم بھی انکھ کھڑے ہوئے۔ سادہ لوح لوچانا ہم سب کو اٹھا کر نیچے نیچے منٹ میں لے گئی سب کو چھٹی ہو گئی ہے اور اب ہم آزاد ہیں لیکن یوں نہیں ہوا تھا۔ سادہ لوح لوچانا ہم سب کو اٹھا کر نیچے نیچے منٹ میں لے گئی جہاں پکھ پرانے صوفے، پکھ لو ہے کی اور پکھ لکڑی کی کرسیاں، پرانی وضع کے میز، ان پرنا کارہ ناٹپ اور سائکو شائل مشینیں گرد سے اپنی پڑی تھیں۔ پکھ پرانے قالین اور لپٹی ہوئی سرخ پیشیاں کو نوں میں کھڑی تھیں۔ پکھ ایسا اگرمن گہڑم پرانا سامان پڑا تھا جو کافی نوکش کے دنوں میں دوبارہ پینٹ کر کے اور بنا سجا کے ہیئت ہاں میں کھڑا کر دیا جاتا۔۔۔ چونکہ نشتوں پر کافی گرد گھنی تھی۔

۱۰۔ لمحہ سر، اسکے بغیر اس کے کھلکھل، میں کھٹے تھے اور لوچانا کے اعلان کا انتظار کر رہے تھے۔

لچاٹانے کہا۔ اب اشغال تم کو یوگا کا ایک مفید آن جاتے گا جس سے ہمارے علم و گیان کی ابتداء ہوگی اور جس کو ہم گیان کا مرکزی نقطہ مان کر اپنے روحانی سفر کی ابتداء کریں گے۔“  
کئی مرتبہ آدمی ایسے عجیب طریقے پر بخشتا ہے کہ پھر ساری عمر اس کی رہائی مشکل ہو جاتی ہے اور وہ انہوں تلیوں سے سرکلر اکٹرا کر گئی کی حالت میں نوت ہو جاتا ہے۔ میں نے لچاٹا کومر عوب کرنے اور اس پر ٹھرک جماڑی کے لیے اسے یوگا کا ایک آن بنایا تھا اور اسے جسمانی طور پر قریب لانے کی کوشش کی تھی، اس کبحت نے اسے حق جان کر بھر معقل میں راز کی بات اونچی آواز میں کر دی۔ میں اس وقت اپنے ساتھیوں کے نیم دائرے والے لئے ہرے میں ایک محروم طرح کھڑا تھا۔

جب میں تویں جماعت کا طالب علم تھا، اس وقت ہمارے بڑے بھائی جان نے بنگلور کے ایک یوں سے کی ایک کتاب مل گئی تھی۔ اس میں یوگا کے آسنون کی ڈیجیٹر ساری تصویریں تھیں جنہیں دیکھ کر ہم سارے بہن بھال خوب پہنچا کرتے تھے اور بھائی جان کا ماق اڑایا کرتے تھے..... بھائی جان دری پر بیٹھ کر اور کتاب کھول کر سامنے کی دلی کے سہارے کھڑی کر کے یوگا کے آسن بنانے کی کوشش کیا کرتے تھے ان کی کوئی کل سیدھی نہ پڑھتی تھی۔ جس قدر ہم اس کتاب کی تصویریں پہنچا کرتے، کچھ اس سے زیادہ ہمیں بھائی جان کی لڑکوں، ڈگگ ڈلیوں اور بے وزنیوں

کوئی حد نہ رہی کہ وہ سینے کی کوڑی سے جل کر بہت ہی یونچ پہنچ گیا تھا بلکہ کسی حد تک اس سے بھی نیچ پہنچ گیا تھا۔ کئی سال بعد اس بھولے برے سے کو جب میں نے لوچانے کے گھر پھر سے بنا کر دکھایا تو اس کی حیرانی کی کوئی انتہا نہ رہی۔ وقت کم تھا، مجھے یونورٹی پہنچا تھا۔ میرا سکوڑ مس کرتا تھا لیکن لوچانے اپنے گھر میں ایک مہابوگی کی موجودگی سے فائدہ اٹھانا چاہتی تھی۔ اپنی سیلیوں اور اپنی چھوٹی بہن کو آنکھوں دیکھا حال بتانا چاہتی تھی۔ اس لیے میں نے جلدی سے کوٹ اتارے بغیر اپنی قمیش پتلون سے کھنچ کر ٹھوڑی تلتے دبائی اور شم عربیاں پیٹھ پر سے کا ہیولا سایا کے لوچانے کو یقین دلایا کہ میں صرف علم ہی نہیں عمل بھی ہوں۔ گفاری نہیں کردار بھی ہوں۔ بات ہی نہیں ہوت بھی ہوں!

ان دنوں ہمارے روم میں آئن شائن کے نظریہ اضافت کا براچ چا تھا۔ ہم جوسائنس کے شبے سے دور کا بھی تعلق نہیں رکھتے تھے، ہر اس بحث میں گھسے رہتے تھے جہاں آئن شائن کا یا اضافت کا نکور ہوتا۔ اخباروں اور رسالوں میں اسی نظریے پر واضحی مضمون شائع ہو رہے تھے۔ خوبصورت نگین تصویریں اور چارٹ چھپ رہے تھے۔ گھروں میں اس کا تذکرہ تھا۔ ہبتالوں، باروں، درسگاہوں، درسگاہوں، باروں میں اس کا ذکر تھا۔ اس کے ساتھ ساتھ لوچانے پیٹھ کے رے کا ذکر بھی شروع کر دیا تھا۔ اس کا ایمان تھا کہ نظریہ اضافت اور پیٹھ کا رسالہ اس عبد کی دو بڑی ڈسکری یاں ہیں جن پر انسانیت جتنا بھی فخر کر سکے کہے!

یہ اسی رسکیری کا شاخانہ تھا جس نے مجھے یونورٹی کے بیس منٹ میں محسوسیوں کے کٹھے میں لاکڑا کیا دیا۔ میں نے تائی اتاری، کوٹ اتاری، چینیں اور بنیان اتاری۔ پھر پتلون کی یعنی ڈھملی کر کے اسے انڈرویز کی حد تک یونچ کھلایا اور دنوں ہاتھ گھنٹوں سے چھواتے ہوئے ایک پنجے کے ساتھ باطنی رسالہ جو ابھارا تو سب نے بے اختیار ہو کر تالیاں بجا کیں۔ چنانے اپنا سفر سے اونچا اٹھا لیا۔ رام نگہ تو مرغصہ اور نفترت سے بھنا اٹھا اور اس کا چہہ کر دو دھے سے اور بھی سفلا گیا۔

میرے سارے ساتھی، دوست، ہمصر اور لکھوی نہ دن میں تھے اور مجھے روم کا حکم ہو گیا تھا۔ اس عبور دریائے شور کی سڑاکی سب سے کٹھن منزل بیہاں کی زبان تھی۔ لندن چلے جانے والے تو پہلے ہی سے اگر زیزی زبان اور انگریزی محاورے سے مانوں تھے۔ اک ذرایی مشکل ان کو لینڈلیڈی کے طور طریقوں سے واقفیت حاصل کرنے کی تھی، سود و چار لینڈلیڈیاں تبدیل کر کے سارے مکٹے حل ہو جاتے تھے لیکن جس دلیں میں ایک بھی اپنا گراہیں اور وطنی نہ ہو، بات کجھ میں نہ آتی ہو۔ کھانے پینے کی چیزوں سے حرام حلال کا خوف بندھا ہوا درستھار تھا نے کاملہ آپ کو اپنا نے پر مائل نہ ہو، وہاں کوئی دریک کس طرح سے زندہ رہ سکتا ہے!

لیکن روم ایک ابدی شہر ہے۔ پناہ تینا اور اڑٹلیں تھیں، اس میں رہتے ہوئے کوئی نہیں سکتا۔ میں مراتنہیں لیکن

تھی کہ اپنا تھا۔ لیٹرٹو دی ایڈی پڑھنے کی ضرورت نہیں تھی کہ نہ ملک اپنا تھا نہ اس کی سیاست۔ مدرسخوں سے اختلاط کے لیے مصروفی سیکھ لی تھی اور ان کے گھر کھلا آنا جانا ہو گیا تھا۔ میری مصروفی چونکہ طلبوں اور گھوکیں کی مصروفی نہ تھی، باتوں کی اور کہنے سنن کی مصروفی تھی، اس لیے میں نے اسی بول بچن میں مدرسخوں کے والدین کو بھی شامل کر لیا تھا۔ ہر کارمنی اور کارٹلیاں سے منہ موڑ کر سارا زور زبان سیکھنے پر لگادیا تھا اور روزمرہ کی گرفت کے لیے صرف ٹھنگوکی زبان پر زور دیا تھا۔ عام ضرب الاثال، محاورے، چالو تشبیہیں، غش استعارے اور گندی گالیاں ٹھنگوکی کڑی مکان سے نکل کر پھیک نشانے پر بیٹھتی تھیں اور بات بات پر تالیخ جاتی تھی لیکن اتنے خوبصورت شہر کی ایسی شاندار تاریخ میں اتنے سارے نیکی آثار کے اندر رہتے ہوئے بھی میں دل زندہ نہیں تھا۔ ایک اداکی کی کیفیت ہر وقت طاری رہتی اور ہر لمحہ بھاگ جانے کو چلتی چاہتا۔

اس بے چینی کے عالم میں پوری ٹوٹی نے ”وزدم آف دی ایسٹ“ کا شوشہ چھوڑ دیا۔ اب مجھے اس کا کوئی پڑھنے کیا اور سارا بوجھ مجھ پر ڈال دیا گیا۔ میں نے اپنے گاؤں میں لوگوں کو ہیر پڑھتے ضرور ساتھ اور بابے نورے تینی سے یہ بھی ساتھا کہ یہ سارا صرف کا کلام ہے لیکن مجھے نہ صرفت کا علم تھا کلام کا نہ ہیر کا نہ دارث شاہ کا۔ سارے علاقوں میں لے دیے کے ایک مزار تھا۔ بابا یہر ملک کا مزار۔ وہاں شام کے وقت ایک دیا جلا کچھ موئے مشنڈے بھنگ گھوٹ کے مٹی کے پیالوں میں خندانی پیا کرتے یا ہجر سال کے سال وہاں کہیں سے قولی، آکر قوانی کرتے اور سلسل تین دن تک چوکی ہجر کر جلوہں پڑھ جاتے۔

ہمارا سارا گمراہ سر سید کا عاشق تھا، اس لیے ہم ہر وقت ترقی، فارغ الیالی اور خوشحالی کی ہاتھیں کیا کرتے۔ میری مریدی، عرس میلے، ڈھول و ڈھال اور قبر پرستی ہمارے گھرانے میں غلط اور لفگنگ بازی بھی جاتی تھی۔ میری دنوں آپا میں اس کے بخت خلاف تھیں اور نہماز، روزے، نج، زکوٰۃ کے علاوہ ہر دوسری چیز کو بدعت بھجتی تھیں۔ بھوی آپا تہذیب المسوال، بھی سفلا گیا۔

صحت، بہات، اور زیب النساء کی باتا عادہ قلمکار تھیں اور ان کی ڈاک گھر میں سب سے زیادہ آتی تھی۔ میری والدہ اس ڈاک ڈیپوری میں کبھی کبھی تھوڑی سی تاخیر بھی کر دیتی تھیں تاکہ بیٹھیاں باور پچی خانے میں ماں کا ہاتھ بنا سکیں لیکن اب ابھی کو یہ بات پر نہیں تھی۔ وہ آزادی نسوان کے زبردست حادی تھے اور اپنی بیٹھیوں کا الو چھیلے، پیاز کترتے یا بھار لگاتے دیکھنا پہنچ دیتے تھے۔ وہ اکثر کسی عورت کا نام لے کر یہ کہا کرتے تھے کہ میری بیٹھیاں تو سرو جنی نا یہد و نبیں گی۔ پھر جب تک کسے ایک اور شہر خاتون ہندوستان آئی تو تاباہی سر و جنی نا یہد کے ساتھ ساتھ اس کا نام بھی لینے لگے۔ میری ماں کو یہ دو نوں نام زبر لگتے تھے لیکن وہ ان کے خلاف زبان نہیں کھول سکتی تھیں۔ آزادی نسوان والے گھر میں سبھی ماں کی حالت روپی پکانے والی ایک ملازمتی سی تھی۔

ہمارے قبیلے کے قصائیوں کے گھر اچانک ایک ایسا لڑاکا پیدا ہو گیا تھا جس کا بدن ڈھنڈل کی طرح نا زک، رک گھمیں ساہ، رنگت سفید اور ناٹک نوکی تھی۔ وہ لے پھینے والے ریشمی کرتے پہنچتا تھا اور تھبکے بجائے لمحے کی شلوار زیب تنکار کے ہاہر نکلتا تھا۔ سکول تو وہ آٹھویں جماعت کے بعد چھوڑ گیا تھا لیکن اپنے ساتھ سکول کی ایک علت مستقل طور پر گھر

علاء الدین صدیقی کے گھر جلی گئیں اور انہی کے ڈرائیک روم میں ان کی پیشی کرائی۔ علامہ صاحب سر جھکا کر میری والدہ کے سامنے بیٹھے رہے اور جی جی کرتے رہے۔ اماں نے کہا ”علاء الدین تم اپنے ابا جی کی طبیعت سے اچھی طرح واقف ہو اور ان کے مزاج کو خوب سمجھتے ہو۔ پھر تم نے اس دیوار کے تین اچھے ادھر یا چار اچھے ادھر ہونے پر کیا مقدارے بازی شروع کر رکھی ہے؟“ علامہ صاحب نے سر کو مزید جھکا کر اور دونوں ہاتھ جوڑ کر کہا ”اماں جی جو آپ کا حکم ہو گا، اسی طرح سے ہو گا۔“

ہم تو علامہ صاحب کے ساتھ کھڑکا کے مقدمہ لڑتے رہے لیکن وہی بیچ میں سے دمدبکر بھاگ گئے۔

جب وہ روما کی لاہبری یاں دیکھنے ہمارے شہر آئے تو میں نے ان کے ہوٹل سے انہیں اچک لیا۔ اس وقت

میرے پاس ایک نیا لبریتا اسکوڑ تھا جسے میں بڑی تیز رفتاری کے ساتھ جھلا جلا کے چالایا کرتا تھا اور اس پر اپنے ملکے کے آوارہ گردانوں کے ساتھ کر لوک گیتوں کی تائیں اڑایا کرتا تھا۔ لبریتا چاہے دائیں اٹھیں کے چلا چاہے باکیں، اس کے پاسیدان کی رگڑ سے پرانی رومی سڑکوں پر چکاریاں ضرور اڑا کرتی۔ یہ میری شام کے بعد کی زندگی تھی۔ سچ کے وقت یونیورسٹی میں اور بعد و پہر یہ یوروم میں ایک ایک بڑی سنجیدہ اور پروقار زندگی کا چلن قائم تھا۔

علامہ صاحب نے پہلے تو اسکوڑ پر بیٹھنے سے انکار کر دیا لیکن جب میں نے ان کوڑام اور بس کے نکٹ اور نیکی کے کرائے تباہے تو انہوں نے میری باتیں اور اسکوڑ پر بیٹھنے ہوئے کہا ”اشفاق میاں! اسکوڑ ہو ہے اور بڑا کا امتحان

ہے اور بے جان چیزیں کسی کے اختیار میں نہیں ہوتیں۔ اس لیے ذرا آہستہ ہی چلانا۔“

ریڈ یو سے فارغ ہو کر میں علامہ صاحب کو سیدھا ساحل سمندر پر لے گیا جہاں عسل آفتابی کی عاشق ہزاروں ریت پر اونڈھی سیدھی لہنی تھیں۔ اوس تیکا ساحل پاپا کی نگری کے قریب ہونے کی وجہ سے سخت قسم کی اخلاقی اقدار کا پابند تھا۔ یہاں ہر عورت کو کم از کم دو گلڑوں کا لباس پہن کر سن بیدگ کی اجازت تھی لیکن کچھ شوش و شنک لڑکیاں دیتے تھیں۔

لیکن کہاں اور کہا پڑھ کھول کر اس کے دونوں بندوں میں باسیں ریت پر ڈال دیتی تھیں۔

علامہ صاحب نے اس لعنتی انبودہ پر دورست نظر دوڑائی اور بڑے دکھ کے ساتھ مجھے خاطب کر کے بولے

”اشفاق! ای تہذیب اپنی ہی تخبر سے بہت جلد خوکشی کرنے والی ہے۔ تم دیکھو گے کہ ایسے معашروں کا نام و نشان تک مٹ

جائے گا اور تاریخ دا ان ان کے بارے میں اسی طرح سے بتایا کریں گے جس طرح آسانی کتابیں عادو خود کے بارے میں

بیان کرتی ہیں۔“ انہوں نے چاروں طرف پھر نظر دوڑائی اور مجھ سے پوچھنے لگے۔ ”کیا تم ہر روز یہاں آتے ہو؟“

میں نے کہا ”ہر روز تو نہیں علامہ صاحب۔ البتہ جب کھجی وقت ملتا ہے تو میں اکثر شہر کے پر شور ہنگاموں سے

اکٹا کر سکوں کی جگہ جاتا ہوں یہاں آ کر۔“

”یہاں آ کر سکوں ملتا ہے؟“ انہوں نے جرأتی سے پوچھا۔

میں نے کہا ”سر سکون حاصل کرنے کے اپنے اپنے طور طریقے ہیں۔ افریقی لوگوں کو جنگلوں، دریاؤں،

صحراوں میں گھونٹنے سے سکون ملتا ہے۔ ہم لوگوں کو یادداستے تسلیم قلب حاصل ہوتی ہے۔ انسیموں کو برف پہنچنے میں

آنہنہ ملتا ہے۔ ان کو دھوپ میں بیٹھنے اور بدن کھو لئے سے راحت ملتی ہے۔“

لے گیا تھا۔ اس نے اچانک اردو بولنا شروع کر دی تھی جس سے اس کے گھروالے شرمندہ شرمندہ سے رہتے تھے۔ جس قبیلے میں تحصیلدار، تھانیدار تھی کہ یہ ماسٹر نے بھی اردو نہ بولی ہو، وہاں قصائیوں کا ایک لڑکا تھیک دہلوی لکھنؤی انداز میں یہ زبان بولنے لگے، اس علاقے کے لوگوں کے لیے تو یہ مر جانے کا مقام تھا۔

”محجے“ میرے بڑے بھائی کا کلاس فیلو تھا اور اس کا ہمارے گھر آنا جانا بھی تھا لیکن بہت کم۔ قبیلے کے لوگوں نے اس کا نام ”محجے“ اس لیے رکھ دیا تھا کہ وہ ”میتوں“ کے بجائے مجھے کہا کرتا۔ مجھے کا لفظ چنگل گاؤں والوں نے پہلی مرتبہ ساختا، اس لیے ان کو اس کا صوتی تاثرا تاثرا چھاگا کہ انہوں نے صدیق کا نام ”محجے“ رکھ دیا۔ وہ اسی نام پر بولتا تھا، اسی نام سے پکارا جاتا تھا اور اسی نام سے مشہور تھا۔

مجھے کو ٹوکرالا کے چڑیاں پکڑنے، اخباروں پر رنگ میں انگلی ڈبو کے بھتھنے بھانے اور پکارا گا نے کا بڑا شوق تھا۔ وہ ہر گانے کو ایسے گاتا ہے میریے کا مریض گارہا ہوا اور تیز بخار کی وجہ سے اس کی تھر تھری چھوٹی ہوئی ہو۔ گانے کو کچپا کچپا کر گانے سے اس میں واقعی پکر رنگ کا اگ لپیدا ہو جاتا اور ہم چھوٹوں کے علاوہ کہی بڑے بوڑھے بھی اس کے فن کی داد دینے پر مجبور ہو جاتے۔

”محجے“ ہاتھ چھوڑ کر سائکل چلاتا۔ غناک نظیں پڑھتا اور مویتے کا ہار کلائی سے پیٹ کے رکھتا۔ میری ادبی، معاشرتی اور فلسفی ٹریننگ ”محجے“ کی معیت میں ہوئی اور میں اسی کو اپنا ہیر دا ان کرداںش کی قلمروں میں داخل ہوا۔ وہاں سے لکھ کر میں سیدھا روم آگی اور اب روم میں میرے ساتھی ”محجے“ داشی شرقی، پر گنگوکی ایک سیریل پر اس کارہے تھے اور یہ موقع کرتے تھے کہ میں اپنے بول پچن کے زور پر ان کے سوکھے ذہنوں اور پر شمردہ روح کی جھولیاں بھر دوں گا۔ انہیں مشکت سے نکال کر آسانیاں عطا کر دوں گا اور انہیں تاریکی سے نکال کر روشنی میں لے آؤں گا۔

اب روم سے بھاگ کر میں اور کہیں جا بھی نہیں سکتا تھا کہ میری توکری روم میں تھی اور دہاں سفارش وغیرہ نہیں

چلتی..... لیکن خدا جب کسی کی مدد کرنے پر آتا ہے تو لامعلوم سے کوئی سبب پیدا کر دیتا ہے اور نہ ہونے میں سے ہونا نکال دیتا ہے۔

بنجاح یونیورسٹی کے واس چانسلر ولایت میں علوم شریقی کی لاہبری یاں ملاحظہ کرنے کو آئے تو روما کی لاہبری یوں کے لیے انہوں نے پورا ایک ہفت مقص کیا۔ اللہ کیا مسیب الاساب ہے کہ اس نے بیٹھے بھائے اتنا بڑا آدمی میری مدد کروانے فرمادیا۔

علامہ علاء الدین صدیقی سے میری یوں بھی نیاز مندی تھی کہ وہ لاہور میں ہمارے ساخنی دیوار کے سامنے تھے۔

اور ہماری مسجد میں جحد کی نماز بھی پڑھایا کرتے تھے۔ ان کے ساتھ ہمارے اتنے قریبی تعلقات تھے کہ ہم نے ساخنی دیوار

کے چھکرے میں ایک دوسرے پر مقدارے کر دیتے تھے۔ وہ اپنی ضد پر قائم تھے۔ میرے ابا جی اپنی ہٹ کے پکے تھے، اس

لیے جھگڑا برواطل کھینچ گیا تھا۔ ان قریبی تعلقات کی وجہ سے ہم ایک دوسرے کو بہت اچھی طرح سے جانتے تھے..... اس

مقدارے بازی میں میری والدہ نے خیر طور پر دخل دے کر معاملہ اور آگے بڑھا دیا۔ وہ ایک بیوی کی چادر لے کر علامہ

علامہ صاحب کی لفکوچ رنگ کردہ سب کا موز کات گئی تھی، اس لیے مجھے اندر یہ ہوا کہ اب بات جمعہ والے خلیل کا رنگ اختیار کر لے گی۔ اسی لیے بہتر نہیں ہے کہ موضوع بدل دیا جائے۔ میں نے کہا ”علامہ صاحب یہ ہزاروں عورتیں جو اس طرح پرے جا کر لیتی ہیں، دراصل اپنارنگ تبدیل کرنا چاہتی ہے۔ یا اپنے گورے رنگ کو سانوں لے میں اور سانوں کو کالے میں ڈھالنا چاہتی ہیں۔ وقتی طور پر تو ان کی خواہش پوری ہو جاتی ہے لیکن مینے دو مینے بعد وہی بدقسم سفید رنگ لوٹ کر آجاتا ہے اور یہ کخت بھر گوری نشوش ہو جاتی ہے۔ ان کا کیا کریں؟“

وہ میری یہ درمند درخواست سن کر نہیں پڑے اور ہاتھ کو عجیب انداز میں جھٹک کر بولے۔ ”تو گدمی کمہار کی فہری رام سے کام انہیں موں کرنے اور اپنے لوٹنے دے۔ تو قاضی بن کران کے لیے کوں دبلا ہو رہا ہے۔ دیکھ تو کہی کیا دنیا و مافینیا سے بے نکلیتی ہیں کہ اپنے ستر سک کا ہوش نہیں۔“ پھر انہوں نے اپنی نظروں کا میل شاٹ پین کر کے ان کے ستر سوں کا معائنہ کیا اور کہا ”ان بد نصیبوں کا معاملہ تو بے حیائی کی حدود سے بھی آگے نکل گیا ہے۔“ ..... یاں دنوں کی بات ہے جب ”زمیندار“ اور ”انقلاب“ کے بند ہو جانے کے بعد نئے پاکستان کے اردو اخباروں نے دلایت کی نیم برہنہ مذکوروں کی لمبی لمبی تصویریں شائع کر کے ان پر ”بے حیائی کے مجتنے“ ”انسانیت کی تزلیل“ اور ”بداخلاقی کے پرچم“ ”غیرہ“ کے عنوانات دینے شروع کر دیئے تھے۔ جس اخبار میں بد اخلاقی کے ایسے پرچموں کی تعداد زیادہ ہوتی، اس اخبار کی اشاعت کمی اسی نسبت سے بڑھ جاتی۔

جانے سے پہلے روما کے چامپیون اسٹرپورٹ پر علماء علاؤ الدین صدیقی صاحب نے تصوف اور بہانیت کو ملا جلا کر ایک تعییلی لیکھ دیا اور مجھے یقین دلایا کہ تصوف اور روحانیت بے مقنی اور لا یعنی سوچ ہے جسے بارشاہوں، بے علوں، بدیعتیں ملکوں کا ہوں نے ایک طرف اور ملکوں، نشیکوں، بھنگوں اور بدگروں نے دوسرا طرف اپنی مطلب باریوں کے لیے وضع کر کے لوگوں کو احتیم بار کھاتا۔ جب بھی بار کھاتا ہو آج بھی بار کھاتا۔

پھر انہوں نے بڑی محبت سے چکار کر کہا ”تم نے اسکی وابیات با توں میں دخل نہیں دینا۔ ایسے اداروں کا ممبر فیصل بننا۔ تمہاری سونی، میڈی ٹیشن، یوگا یا پرسپکٹسزم وغیرہ کے لیکھر میں شمولیت نہیں کرنی اور اس قسم کے سیمینار ایشیا نہیں کرنے۔ بس..... اپنے ایمان پر نظر رکھنی ہے اور ساری توجہ سائنس اور یونیورسٹی پر مرکوز کر کے اپنے لیے اور اپنے دل کے لیے مستقبل کی راہیں روشن کرتے چلتا ہے..... اس کے علاوہ تمہارا یہاں آنے کا اور کوئی مقصد نہیں۔ اگر تم نے میرے اس کے سے روگ رانی کی تو میں جا کر ڈاکٹر صاحب سے مشکایت کر دوں گا اور تم کو فوراً اپنی بلا مالیا جائے گا۔“

پھر مجھے اچاک یادو خدا سے یاد آیا کہ مجھے تو علامہ صاحب سے مشرق کی اس دلنش کے بارے میں استفسار کرنا ہے جو ہمارے خطے کا خصوص علم ہے اور جس میں بیرونی، بیغیروں، دلیلوں، صوفیوں اور سنیا سیوں کا بڑا حصہ ہے۔

علامہ صاحب نے کہا ”یہ ہے تو درست لیکن اب اس علم کا درونہیں رہا۔ ہم نے بڑی مغلوں سے پاکستان بنایا ہے اور اب اس کو ترقی دے کر بام عروج تک پہنچانا ہے۔ یہ ترقی پر اپنے علوم اور مشرق کی دلنش سے حاصل نہیں کی جاسکتی۔

اس کے لیے اپنے پر اپنے، سو کچھ پڑپاک یا پونڈ لٹکانے کی ضرورت ہے۔ یہ پونڈ سائنس اور یونیورسٹی کا پونڈ ہے جس کے باندھے کو مغرب کے علوم اقتصادی کی رسی درکار ہو گی۔ جس پسمندہ ملک نے یہ از پالیا، وہ تو تر گیا اور جو اپنی پرانی طرز پر اڑا رہا، اس کا نام و نشان اس کا کرامہ اور اپنے سمت گیا۔ اب سوچ لو اور فیصلہ کر لو کہ تم کو کیا کرنا ہے۔“

میں نے کہا ”سرمیں تو اس غرض سے بیہاں آیا ہوں کہ اسی ترقی کو واپس اپنے دلن لے جا کر اس کا پونڈ لٹکانے کا خواہ شدید ہوں لیکن بیہاں کے کچھ پڑھے لکھے لوگ ایسے ہیں جو میری جان کے پچھے پڑ گئے ہیں۔“

”کیوں؟“ انہوں نے چوک کر کہا اور میری وجہ سے کچھ پریشان سے ہو گئے۔

”بیہاں کے لوگ بھتی ہیں کہ مشرق کے پاس خونگوار اور خور سوزندگی بر کرنے کا ایک نجٹ کیا ہے جس سے انسان اپنی تیوں منزوں کو ایک سارو شن کر سکتا ہے اور ایک ساتوازن عطا کر سکتا ہے۔“

علامہ صاحب میری یہ بات سن کر فکر مند سے ہو گئے۔ انہوں نے اپنے ارگر بہنہ اور نیم برہنہ عورتوں کے کھیتوں اور کھلیاںوں پر لٹگاہ دوڑاتے ہوئے کہا ”اس بیچاری چلوق کا کیا بن سکتا ہے جو لوگ مذہب سے اور اخلاق سے اس تدر درور ہو جائیں، اشرف الخلوقات ہوتے ہوئے جیوں انہوں کی ہی زندگی بر کرنے لگیں، ان کی رہنمائی کون کر سکتا ہے؟“

”بیہاں کے لوگوں کا خیال ہے کہ اسی شرق اپنی داشت پاریز کے زور پر ہماری مدد کر سکتے ہیں بشرطکار وہ اس راز کو اخفاہ میں نہ رکھیں اور بنی نوع انسان کی بھلائی کے لیے اسے عام کر دیں..... کیا ہمارے پاس واقعی کوئی ایسا راز ہے علامہ صاحب؟“

”ہمارا دین.....“ انہوں نے جلد اپنے جوش خطابت سے کہا۔ ”ہمارا دین، ہمارے خدا کا فرمان جوان کے نہیں بلکہ بھنچا لیکن انہوں نے اس میں تحریف کر لی۔ اس کی مغل بدل ڈالی اور اب یہ پوچھتے ہیں..... ہمیں وہ راز بتاؤ اور اس بھید کی تفصیلات.....“

میں نے علامہ صاحب کی بات کاٹتے ہوئے بڑے ادب سے درخواست کی کہ ”کیا ہم اپنے دین کے ذریعے انسانیت کے اس بلند مقام پر بکھنے گئے ہیں جس کا ہم سے وعدہ کیا گیا تھا؟“

”وعدہ کبھی یکطری نہیں ہوتا اشقاقي میں!“ انہوں نے سر جھک کر کہا۔ ”اس میں دنوں طرف سے کچھ افرار و اثبات ہوتے ہیں۔ آپ لوگوں نے عمل سے اخراج کر کے زبانی اسلام کو پکڑ لیا۔ اسے ڈھیل دینے کے بجائے ٹھانیں بکھن لیں۔ اب تم ہماں بے آب کی طرح ترپ رہے ہو اور یہ بکھنے سے قاصر ہو کہ ایسی اتفاقاتم پر کیوں پڑی اور اس کا اصل ذمہ دار کون ہے؟“

(2)

فی اذر میرے اندر جوں بجا تھا، اس کی گونج اور گھم کا صرف میرے پاس تھی۔ وہ سن سکتے تھے، سناد سکتے تھے۔ نئے سکتے تھے  
”مجاند سکتے تھے!

جب لاڑکیوں نے فاختاول کی ای آواز کال کر کہا ”سینور پر فیسورے! آپ سری مرزاں سے چھپا رہے ہیں

لہٰذا کی پوچھی گپتا رہے ہیں تو میں نے اپنی چھپن چھپائی کے انداز نہستہ میں اور اضافہ کر دیا اور اپنے بدن کے اشاروں سے ان پر واضح کر دیا کہ اس میں بہت ساری مشکلات ہیں۔ بتانے کی مشکل، سمجھنے کی مشکل، ابلاغ کی مشکل اور آخر میں مشکل کی مشکل۔ جب آدمی کے پاس کچھ نہ ہو، کہیسہ خالی ہو، روح خالی اور بدن بے حضور ہو تو اسے پکڑے جانے کے خوف سے کی مرتبہ خود جبراہت کر کے اپنا کاس خالی دکھانا پڑتا ہے۔ اس سے نہ صرف بھرم نہیں لختا بلکہ تالی بھی بھتی ہے اور بڑے درکی بھتی ہے۔

محظے یونیورسٹی لاہوری سے، انگریزی زبان میں، اپنے شرپر ایک بڑی انجمنی کتاب مل گئی۔ اس میں ترجمے کے

سچا ہوا تھا وضاحتی نوٹ بھی تھے۔ رُگ وید پر ایک طویل مقالہ تھا لیکن باوجود اس کے کہ رُگ وید میرے اپنے علاقوں کے اباجی واقعی اباجی ہوتے تھے اور اپنے بچوں کے دوست نہیں کہلاتے تھے۔ بڑی محبت، بڑی شفقت والے اور عایاث درجہ کے عاشق قسم کے اب بیکن اپنے اور بچوں کے درمیان ایک فاصلہ رکھ کر زندگی بر کرتے تھے۔ جب اباجی نے ”ہاں“ کر دی تو اس کا مطلب ”ہاں“ ہوتا تھا اور جب ”نہ“ کر دیا تو پورا ”نامہ“ بلکہ اس سے بھی کچھ زیادہ اہم ارتبہ تھی روایت میں مال سے محبت کا سلسہ اس وقت سے چلا آ رہا ہے جب ابا لوگ سخت ہوتے تھے اور مسی جون کے سورج کی طرح دیکھتے تھے۔ ماں میں زندگی کے جملے ہوئے ریگستان کی پھواریں تھیں۔ بچے کو ذرا ساتھ لیکیں میں دیکھا، ساری کی ساری شمار ہو گیں۔ شہنم کی مختصر ہو گئی۔ زندگی کے مختلف انسان میں اور کسی چشمے پیدا ہو گئے۔ رنگارنگ پرندے دل بھلانے کو آگئے۔

لیکن جب کسی آدمی سے علم کے اظہار کو کہا جاتا ہے اور سننے والے نیم دائرے کی مشکل میں اس کے سامنے بیٹھ کر علم کی بھیک مانگنے کے جھولیاں پھیلاتے ہیں تو پھر علم والے سے رہا نہیں جاتا۔ وہ اپنی جان کی بازی لگا کر اظہار کرتا ہے اور پھر کرتا ہی چلا جاتا ہے۔ کسی مرتبہ یوں بھی ہوا کہ سننے والے انھر کر چلے بھی گئے۔ اپنی بیزاری کا اظہار بھی کر گئے لیکن کہنے والا کہتا چلا گیا۔ کہنے والے کہتے ہیں کہ شراب کا نشہ جھوٹ جاتا ہے، ہیر و کن کی للت ختم ہو جاتی ہے۔ چور چوری چھوڑ دیتا ہے لیکن سننے والا سننے سے نہیں رُک سکتا۔ نمبر پر ہو، مشاعرے میں ہو، اکبی میں گھس جائے، سلامتی کوںل میں بچنے والے والابو لے لگا اور دباؤ کے بولے گا۔ مہاراجہ پیالہ تو بچل کی پیالی گانے کے باوجود اونڈھے منڈگر کہا پہنچ لگتا تھا مگر اپنی داش کا اظہار کرنے والا نہ کبھی تھکا ہے نہ اس کو اوگھا آتی ہے نہ اس کی آواز گرتی ہے، نہ تھکا دٹ کے آٹا نظر آتے ہیں۔ بس کہے چلا جاتا ہے، بتائے جاتا ہے، بولے جاتا ہے۔

یہاں مجھے رہ کر قرآن کا فرمان یاد آتا ہے ”کہ دیجئے کہ روح میرے رب کا ایک امر ہے۔“ لیکن میں اس کا ذکر کرنے سے جان بوجھ کراحتا کرتا تھا کہ وہ قرآن کا حوالہ سن کر بدک جائیں گے اور تھس کی ساری راہیں چھوڑ کر وہیں اپنی پتھروں والی رومن روڈ پر آ جائیں گے۔

ولایت میں سکالر شپ کے علاوہ تعلیمی نہایت پر جس تدریس و ارشاد کا حوالہ تھا، اسی میں اسلام کا ذکر وابجی سا ہوتا ہے، صرف تاریخ کے حوالے سے۔ قرآن کا اشارہ ایک سطر میں اور حضور ﷺ کا حوالہ بالکل مفقود۔ وہ لوگ بدھ مت، جیسی مت، بندو حرم، پاری ندہب اور کچھ پتھکے مقابیلے میں اس کو ایک باقاعدہ ندہب قرار دیتے۔ بس ایک لڑاکے سے گردہ کے در حرب ضرب کا تذکرہ کر کے آگے گز رجاتے ہیں۔

مجھے محنت تو کافی کرنی پڑتی تھی اور میں نے رات کو اپنی نیند کا ایک گھنٹہ بھی کم کر دیا تھا لیکن یہ درس کافی مفید ثابت ہو رہے تھے۔ سنن والوں کے بارے میں تو کچھ کہہ نہیں سکتا البتہ سننے والے کو بڑا لطف آ رہا تھا۔ شیع میرے

علام صاحب تو یہ حکم دے کر چلے گئے لیکن میں ان کے چلے جانے کے بعد کچھ زیادہ ہی ڈر گیا۔ اس زمانے کے اباجی واقعی اباجی ہوتے تھے اور اپنے بچوں کے دوست نہیں کہلاتے تھے۔ بڑی محبت، بڑی شفقت والے اور عایاث درجہ کے عاشق قسم کے اب بیکن اپنے اور بچوں کے درمیان ایک فاصلہ رکھ کر زندگی بر کرتے تھے۔ جب اباجی نے ”ہاں“ کر دی تو اس کا مطلب ”ہاں“ ہوتا تھا اور جب ”نہ“ کر دیا تو پورا ”نامہ“ بلکہ اس سے بھی کچھ زیادہ اہم ارتبہ تھی روایت میں مال سے محبت کا سلسہ اس وقت سے چلا آ رہا ہے جب ابا لوگ سخت ہوتے تھے اور مسی جون کے سورج کی طرح دیکھتے تھے۔ ماں میں زندگی کے جملے ہوئے ریگستان کی پھواریں تھیں۔ بچے کو ذرا ساتھ لیکیں میں دیکھا، ساری کی ساری شمار ہو گیں۔ شہنم کی مختصر ہو گئی۔ زندگی کے مختلف انسان میں اور کسی چشمے پیدا ہو گئے۔ رنگارنگ پرندے دل بھلانے کو آگئے۔ لیکن جب کسی آدمی سے علم کے اظہار کو کہا جاتا ہے اور سننے والے نیم دائرے کی مشکل میں اس کے سامنے بیٹھ کر علم کی بھیک مانگنے کے جھولیاں پھیلاتے ہیں تو پھر علم والے سے رہا نہیں جاتا۔ وہ اپنی جان کی بازی لگا کر اظہار کرتا ہے اور پھر کرتا ہی چلا جاتا ہے۔ کسی مرتبہ یوں بھی ہوا کہ سننے والے انھر کر چلے بھی گئے۔ اپنی بیزاری کا اظہار بھی کر گئے لیکن کہنے والا کہتا چلا گیا۔ کہنے والے کہتے ہیں کہ شراب کا نشہ جھوٹ جاتا ہے، ہیر و کن کی للت ختم ہو جاتی ہے۔ چور چوری چھوڑ دیتا ہے لیکن سننے والا سننے سے نہیں رُک سکتا۔ نمبر پر ہو، مشاعرے میں ہو، اکبی میں گھس جائے، سلامتی کوںل میں بچنے والے والابو لے لگا اور دباؤ کے بولے گا۔ مہاراجہ پیالہ تو بچل کی پیالی گانے کے باوجود اونڈھے منڈگر کہا پہنچ لگتا تھا مگر اپنی داش کا اظہار کرنے والا نہ کبھی تھکا ہے نہ اس کو اوگھا آتی ہے نہ اس کی آواز گرتی ہے، نہ تھکا دٹ کے آٹا نظر آتے ہیں۔ بس کہے چلا جاتا ہے، بتائے جاتا ہے، بولے جاتا ہے۔

مجھے میرے ساتھیوں نے دوستوں نے، ہم کاروں اور شاگردوں نے سامنے بھاگ رہا پناہ نامہ بنالیا تھا تو میں کیا کرتا؟ ساتھ ہی موضوع کچھ ایسا تھا کہ جس میں کہیں سے بھی پکڑے جانے کا احتمال نہ تھا۔ وہ لوگ مشرق کے بارے میں بہت کم جانتے تھے اور میں حسن اتفاق سے ان سے بھی کم جانتا تھا لیکن خطہ یوں نہیں تھا کہ میں مشرق کا خاص سمنا تی

سائنسی اور میں جھوم کر غزے لے، دو غزے لے اور سہ غزے لے سارہا تھا۔ اک سلسلہ گفتگو تھا جو تم ہونے میں نہیں آتا تھا۔ بات خود بخود آگے بڑھتی چلی جاتی تھی۔

بات میں بھی اللہ نے کیا جادو رکھا ہے کہ جب ایک مرتبہ شروع ہو جائے تو پھر بڑھتی، بھیجنی، بیٹھتی جاتی ہے۔ رکنے لگتی ہے تو کتنی کاٹ کر ایک اور زخم پر نکل جاتی ہے۔ پھر کھلا میدان ہوتا ہے اور بات ہوتی ہے۔ تکم ہوتا ہے اور بیان ہوتا ہے۔ بیان فوک مواصلات کی پرانی گاڑی پر بھی ٹھیک چلا ہے اور بلت ٹرین کی تیز رفتاری کا مقابلہ بھی کرتا ہے۔ بی ایم ڈبلیو کھڑکی سے ہاتھ لہراتا بھی گزرتا ہے اور سطح آب سے اور پانچ کر ہو در کرافٹ کی شان میں بھی چلا ہے لیکن سب سے طامم، بے تکان اور وال گفتگو برف کی سُنج کی چال چلتی ہے۔ نرم نرم!! ازم!!!

میری کتابوں سے چاری ہوئی باتوں سے وہ سب لوگ اس قدر متاثر ہوئے کہ انہوں نے اچھی طرح سے پچان لیا کہ میں مشرق کی سر زمکو چھپا رہا تھا اور اب میں نے بعد تو حق اسے کھولنا شروع کر دیا ہے۔

آہستہ آہستہ اس سوانگ کا مجھ پر ایک عجیب سا اثر ہونے لگا۔ بھرا تو میں نے بھر پر تھا اور وہ بھی ان لوگوں کے دباؤ میں آ کر گروہ بھر پر ایک عجیب ساروپ احتیار کرنے لگا۔ وہ جو کہتے ہیں ناں کہ جھوٹ کے پاؤں نہیں ہوتے تو کچھ ایسی ہی کیفیت میری ہو گئی۔ اس جھوٹے ناک کا میری بھی زندگی پر ایک عجیب طرح کا اثر پڑنے لگا۔ زمین سے اکھرے ہوئے پاؤں ندی کی زمین پر پڑتے تھے جو جھوٹ کے فرش پر اترتے تھے۔ سارا کچھ پائی خان کی ٹکلی کی طرح ہوا میں متعلق ہو گیا تھا۔

اب مجھے ذرگئے لگا تھا کہ کہیں یہ جھوناڑا میں بیک سُنج سے نکل کر جس کے بھر پور اکھاڑے میں ہی نہ جائے کیوںکہ.....

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ ایک شاہی بھنگی تھا۔ وہ جو پاخانہ صاف کرنے کے لیے محل میں گیا تو اتفاقاً اس کی نظر شہزادی پر پہنچی اور وہ بھنگی اور پاڑا جان سے اس پر فریقت ہو گیا مگر اپنے کمینہ پن اور شہزادی کے علومرت کو دیکھ کر یہ مصلحت تو ناممکن ہے، نامید ہو گیا!

مرض عشق نے جب غلبہ کیا تو وہ بہت بیمار ہو گیا اور بجائے بھنگی کے اس بھنگی کی عورت پاخانہ کمانے لگی۔ کشش دل کا اڑا مشہور ہے۔ شہزادی کے دل میں بھی اس کا اثر ہوا۔ کچھ عرصے کے بعد اس بھنگی کی عورت سے شہزادی کہنے لگی کہ ”اب تیراخاوند کیوں نہیں آتا؟“ اس نے کہا ”وہ بیمار ہے۔“

شہزادی نے کہا ”ہم شاہی طبیب اس کے معاملے کے واسطے بیچ دیں؟ اس کو کیا بیماری ہے؟“

مجھنگن شہزادی کا یہ سوال سن کر خاموش رہی لیکن جب شہزادی نے بہت اصرار کیا اور مجھنگن کو سخت دھکی دی کہ جلاس کو کیا بیماری ہے؟ تو مجھنگن نے ہاتھ باندھ کر عرض کی کہ حضور اگر جان کی ایمان میں تو عرض کروں؟

شہزادی نے امان دی تو اس نے کہا ”حضور اصل بات تیری ہے کہ بیماری اسے کچھ نہیں۔ وہ حضور کو دیکھ کر آپ کا عاشق ہو گیا ہے لیکن اب چونکہ دوبارہ دیدار ممکن نہیں، اس لیے میں سے لاچار ہو کر قریب الرغ ہو گیا ہے اور چند ہی روز

میں اس دنیا سے کوچ کیا چاہتا ہے۔“

شہزادی نے کہا ”یہ اختیاری بات نہیں لیکن اگر میرے دیکھنے سے اس کی جان فتح جائے تو میرا کوئی حصان نہیں مگر مشکل یہ ہے کہ میرا مرتبہ مجھے اس کے سامنے آنے سے مانع ہے کیونکہ اس سے میری بادشاہ سلامت کی اور ساری سلطنت کی بدنامی ہو گی۔ البتہ ایک تکیب بتاتی ہوں۔ اگر وہ اس پر عمل کرے تو شاید مجھے دیکھنے کے اور اس کی جان فتح جائے۔“

مجھنگن نے ہاتھ باندھ کر کہا ”آپ کا کہا سر آنکھوں پر۔ جو آپ فرمائیں گی وہی ہماری زندگی کا کارن ہے۔ سے ملائیم، بے تکان اور وال گفتگو برف کی سُنج کی چال چلتی ہے۔ نرم نرم!! ازم!!!“

شہزادی بولی ”تکیب یہ ہے کہ وہ فقیرانہ شکل بنا کر دیا کے کنارے بیٹھ جائے اور رات کو ٹوٹے روٹی وغیرہ بکھاروایا کر۔ وہ تمام دن اللہ تعالیٰ کا نام لیتا رہے اور آنکھیں بند کر کے اللہ اللہ کرتا رہے اور کسی طرح کا خیال اپنے دل میں بکھاروایا کر۔“

در کے۔ بس ایک ہی طرف لوٹا کر بیٹھا رہے۔ اگر کوئی اس کو نقصی یا کھانے کی کوئی چیز نہ کرے تو ہرگز نہ لے۔ لوگ یہ تھوڑی وہاں چھوڑ جائیں تو مطلق توجہ نہ کرے اور اگر کوئی یہ چیز اسکا لئے جائے تو اس کو منع نہ کرے۔ چند روز میں جب اس کی شہرت دور دور نکل ہو جائے تو اسی غریب، متعدد سپاہی، وزیر سالار سب اس کی زیارت کو جائیں گے۔ پھر بادشاہ بھی جائے گا اور جب بادشاہ ان کی زیارت کر کے لوٹ آئیں گے تو میں بھی ان سے اجازت لے کر اس کے پاس پہنچاں گی۔ اسے اپنے درس دکھاؤں گی۔ یوں اسے ملنے اور بات چیت کرنے کا خوب موقع مل جائے گا۔“

مجھنگن نے ہاتھ جوڑ کر اوسیں نواز کر شہزادی کا شکریہ ادا کیا اور گھر آ کر یہ بات بھنگی کو سنائی۔ بھنگی کی دیران دنیا میں بھارا گئی۔ اسی وقت ایک بوریاٹھا کر دیا کنارے جا بیٹھا اور نام خدا میں مشغول ہو گیا۔ پھر اسکی حالت بحال کیا کہ اگر کوئی نزد چاہ تو اس کی طرف توجہ نہ کرتا اور جو کوئی رکھ جاتا اور دوسری اٹھا لے جاتا تو اسے منع نہ کرتا۔ رفت رفت عام شہر میں اس کی شہرت ہو گئی۔ لوگ اس کے پاس آنے لگے اور نذریں وغیرہ بھی لانے لگے مگر اس نے کسی کی طرف دھیان نہیں کیا اور اللہ اللہ کرتا رہا۔

ہوتے ہوئے یہ خبر بادشاہ تک پہنچی۔ بادشاہ نے اپنے وزیر کو اس کا حال دریافت کرنے کے لیے روانہ کیا کہ کیا واقعی وہ نقیض ہے اور دنیا سے بے تعلق ہے۔

وزیر حکم پاتے ہی سید حادر یا کنارے پہنچا اور جا کر نقیر کو نذر پیش کی۔ اس نے کچھ توجہ نہ کی۔ نہ اس کی طرف دیکھا، نہ اس سے کوئی بات کی۔ اس ای طرح آنکھیں موندے اللہ سے لوٹا گئے بیٹھا رہا۔

وزیر نے یہ حال بادشاہ کو سنایا کہ واقعی اس کا رنگ ایسا ہی ہے کہ دنیا کی کچھ پروانیں کرتا۔ لوگوں کی بات کا جواب نہیں دیتا۔ ذات میں کم بیٹھا رہا ہے۔

اگلے روز بادشاہ خود گیا۔ نذر نیازدی، سلام کیا لیکن نقیر ملتافت نہ ہوا، اسی طرح بیٹھا جا پ کرتا رہا۔ رات کو شہزادی نے پوچھا ”تھا ہے آج آپ کی نقیر کے پاس تشریف لے گئے تھے، اس کو کیا پایا؟“

شہزادی نے یہ سن کر سخن کرایک طمانچی اس کے منہ پر مارا اور کہا "بے دفاعے ایمان! تیری مرشد تو میں ہوں اور تو ہو روں اور بہشت کے تاشے میں مشکول ہو ایضا ہے۔ خود تو ہاں تک چلا گیا اور میں سینک رہ گئی۔ مجھ کو بھی تو اپنے ساتھ پہنچائے دکھا اور مجھے بھی اس دنیا کی سیر کرنا۔"

اس نے شہزادی کی بات کا کوئی جواب نہ دیا اور اسی طرح پیشے پیشے واصل چن ہو گیا۔ وہ بدنصیب روتنی بیٹتی پال و شیوں کرتی اپنی باندیوں اور کنیزوں کے جھرمٹ میں واپسِ محل کو روانہ ہو گئی۔

سوالش کا نام لمنا ہر طرح سے فائدہ ہوتی فائدہ رکھتا ہے۔ چاہے جھومٹ ہو چاہے تھ۔ اس کام میں کمی جھونٹا بھی سچا ہو جاتا ہے۔

جھونٹے کھیدوں سچا ہو

میں تو اس وقت ایک جھونٹا نام دھاری بھی نہیں تھا۔ بس دوستوں یاروں کے ساتھ ایک لیلارچار کھی تھی اور اس کے مزے لے رہا تھا۔ اگر یہ جھونٹی کھیدہ ہوتی شایدی بھی اس کا کوئی چاہا انعام بھی مل جاتا لیکن میں تو تکمیل سے بہت پرے قہانے کھاڑی تھا نہ تماشائی۔ بس اس علاقے کا باشندہ تھا جہاں بہت ہی تکمیل کھلی جا رہی تھیں۔

روما کے چار بڑے گربوں میں سے ایک ساتھ ماریا جو دیے میرے مرکزی وفتہ "ازیڈ" سے بہت ہی قریب قیاس پر نیورٹی جاتے ہوئے ریڈ یو شیش پیچنے کے لیے ریلوے شیشن جانے کے لیے، اٹھاں نہ اور سولہ نمبر کی بس پکڑنے کے لیے، ساتھ ماریا جو دیے کے اس پہلو سے یا اس پہلو سے ہو کر گز رن پڑتا تھا۔ انی دنوں میرے دل میں خیال آیا کہ باہر سے گزرنے کے بجائے کیوں نہ اندر سے گزر جایا کروں۔ فال صدقی قطع ہو گا۔ سر پسلل چھٹت بھی ملے گی اور روح کو بالیوگی بھی حاصل ہو گی۔

گرجے کے اندر سے گزرتے ہوئے، پرانے بزرگوں، صوفیوں، راہبوں کی شیشے کے بکبوں میں رکھی ہوئی خنوشہ میتوں کے سامنے رکتے ہوئے، اعتراض کے چوبی ڈر بولوں کے سامنے دوز انو گنگا روں کو آہستہ آہستہ دھی آواز میں اعتراض گناہ کرتے ہوئے اور ننگ دتاریک ڈربے کے اندر چھپے ہوئے پاری کو اپنے خیالوں میں اجالتے ہوئے جب میں تین چار مرتبہ گرجے کے اندر سے گز رن تھا تو میرا سارا جو دیکھ جھناتی ہوئی جماں جھن جان جاتا تھا۔ اس مسلسل ارتقاش اور قواتر کی آمد و رفت سے پہلے میرے بدن میں، پھر ذہن میں اور آخر میں روح کے اندر کچھ عجیب سی تبدیلیاں رونما ہوئے گیں۔

بچھے اندر یہ لاثق ہو گیا کہ اگر یہ سب کچھ اسی طرح ہوتا ہا تو میں میساںی ہو جاؤں گا اور کسی توک مذہب اختیار کر لون گا۔

لگوں کا عشاء ربانی کی اوایگی میں ایک ساتھ مل کر حمد گانا، کمرہ بھر سائز کے بڑے آر گن کا بچنا، رنگدار پیشوں سے باہر کی روشنی کا اندر داخل ہونا، مریم اور یوسف کے مجتوں میں حرکت کے آثار پیدا ہونا، مرکی خوشبو سے

بادشاہ نے کہا "وہ فقیر بہت ہی سچا اور دنیا سے بالکل بے تعلق ہے۔ کوئی مادی یا دنیاوی غرض اس کو چھوٹک نہیں گئی۔ ہمیں خیر ہے کہ ہماری مملکت میں اللہ کے کمیں بندے نے قیام فرمایا اور ہماری تصریح عزت افرانی کی۔"

شہزادی نے عرض کیا "اگر آپ اجازت دیں تو کیا میں بھی اس کی زیارت نہ کر لوں؟"

بادشاہ نے کہا "بالکل صحیح ہے۔ جب دل چاہے، ان کو مسلم کر آتا اور ان کی خدمت میں کوئی نذر بھی لے جانا۔ شاید تمہاری نذر قبول کر لیں۔"

شہزادی نے اس کی عورت بھنگن کو بلا کر کہا کہ "اس سے کہہ دیا کہ میں کل صبح آؤں گی۔ اور اپنے دیدار کے شربت سے تم کو سیر کر دوں گی۔ کل تمہاری برسوں کی دلی مسرا در برائے گی اور حضرت دیدار پوری ہو جائے گی۔"

اس بھنگن نے جا کر اپنے گھر والے کو یہ مژہ سنایا کہ جس کے لیے تو کئی سال سے بہر پھر کر بیٹھا ہے، وہ خود چل کر تیرے پاس آ رہی ہے اور تیرے سامنے بیٹھ کر اپنا موہنا کھڑا خود تجھہ دکھلارہ ہی ہے۔

جب ہوش میں آیا تو دل پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ گیا اور سوچنے لگا، میں نے یہ کام آج تک جھوٹ موت مخفی ایک نفسانی غرض کے لیے کیا تھا اور اس کا ایسا ہبست نتیجہ سامنے آگیا۔ جب اس کے نام میں اس قدر تاثیر ہے کہ میرے جیسے ناقیز اور حقیر کے پاس بڑے سے بڑے سر نبی اور اعلیٰ رب جے والے بادشاہ کو سمجھ دیا تو اگر میں چھ دل سے اس کا نام لوں، پھر معلوم نہیں اس سے بھی زیادہ اور کسی کبھی نعمتیں ملیں۔

اس خیال کے آتے ہی وزیر از اردو نے لگا اور اپنے پہلے ارادے سے نہایت عاجزی کے ساتھ تو پہ کر کے اس نے دعا کی کہ خداوند مجھے اپنادیدار دکھا دے۔ جب تیرے نام میں اتنا اثر ہے کہ بادشاہ اور وزیر اور شہر کے امراء و رہسا

میرے بورے پر آنے لگا تو خوب کس قدر سہن ہو گا اور جب میں نے جھوٹ موت کر فریب سے تیر نام لیا تو ملک کے بادشاہ کو میرے پاس سمجھ کر میری عزت افزائی کر دی تو اب جب کہ میں چھ دل سے بچھے پکارتا ہوں تو ایسا جسم و کریم ہے کہ خود بھی ضرور ہی میرے پاس آ جائے گا اور مجھے اپنادیدار دکھا دے گا۔ اسی طرح تمام رات روتارہ اور گریوز اسے تکڑا ہے۔

جب کچھلی رات ہوئی تو اس کی عجز و زاری بارگاہ الہی میں مقبول ہو گئی اور فرش سے عرش تک اس کو اکٹھاف ہو گیا اور بہشت کی حوریں اس کو دکھائی دیے گئیں۔ دیکھتے دیکھتے ایسا معاملہ پناکہ پہلے یوں تھا، پھر یوں ہو گیا۔

صحیح کو جب شہزادی اس کے پاس پہنچی تو وہ مظک اس کی طرف متوجہ نہ ہوا۔ حوراں بہشت اس کی طرف نظر اٹھا کر زیارت کر رہی تھیں اور تخلیقات ذات الہی اس پر وار ہو رہی تھی اور وہ مشاہدہ حق میں مستقر ہوا جا رہا تھا۔

باندیوں نے اس کا کندھا لٹک کر کہا "مملکت کی شہزادی اسی تشریف لائی ہیں اور یہاں تمہارے سامنے بیٹھی ہیں۔" ان کے ساتھ کچھ بات چیت کرو اور مددعا پنے مخصوصے کا بیان کرو۔"

اس نے بڑی دری کے بعد جا ب دیا کہ "اب مجھے شہزادی کی کچھ پر انہیں، شہزادی سے ہزارہ اور جس میں دھیل جو ری اس وقت میرے سامنے ہاتھ باندھ کر کھڑی ہیں اور میں جو ناظراہ آرام سے اس حسن لاقابلی سے لطف انداز ہو رہا ہوں۔"

سارے گلیسا کا وحی میں دھیئے جانا اور خوبصورت اطاالوی لڑکیوں کا سفید سفید گھنٹوں کے مل ہو کر زنگار گرفتاری شیشی سکارف سروں پر باندھ کر اعترافی ڈریوں کے سامنے اپنے احوال بیان کرتا، دل دماغ کو اور رود و بدن کو کچھ دھماکتے کر رہا ہے۔ بہت ہی اوپنی آواز میں مجھے مقاطعہ کر رہا ہے۔ بلا تو رہا ہے مگر نظر نہیں آتا، دکھائی نہیں دیتا۔ کہنے لگے، میں نے اس غیب کی آواز کو روحانیت کا ایک اچھا گھونسہ جاہا اور خوش خوش ملتا رہیوے شیشیں سے باہر نکل آیا۔ چند دن بعد مجھے معلوم ہوا کہ میرے نام "سانتریلی" کی غیب آئے نے والی آواز دراصل پلیٹ فارم کی ایک ریڈ ہی سے آری تھی جہاں ایک تونڈر یہ می فروش اوپنی آواز میں صدائ کا رہا تھا "سنترے لوڈ"۔ سنترے لوڈ اور دور سے یوں لگ رہا تھا جیسے کوئی میرا نام لے کر پکار رہا ہو "سانتریلی"۔

اصل میں سیاہ و سفید لبادوں میں ملبوس پادری اور ڈھنکے ہوئے سروں والی گوری چٹی نوں کی تقدیس نے مجھے اس تدریستاڑ کیا کہ میں اپنا کارہ چھوڑ کر دسرے کنارے کی طرف زندگانے پر تیار ہو گیا۔ مجھے ان راہبوں کے حصہ لباس اور حسن سلوک نے گھائل کر دیا تھا اور میں صحیح شام ایک ہی بات سوچنے پر مجبور ہو گیا تھا کہ یہ کتنے بڑے لوگ ہیں جو اپنا وچنگی نہیں کر تے اور ساری زندگی ازدواجی ملابپ کا لطف اٹھائے بغیر گزار دیتے ہیں۔

میرے ساتھ اور دو سیکشن میں پادری سانتریلی بھی کام کرتے تھے۔ وہ ڈھنکن کی طرف سے اردو براہ کاست پر مامور تھے۔ بھاری بھر کم وجود، گورا رنگ، سخت مندی کے شہابی خون نے ان کے سارے بدن پر کیسر سامنے رکھا تھا۔ آستینس چڑھا کر کام کرتے تو سونے چیزے بازو ڈھنک مارتے۔ بوث اسدار کر سامنے کی کرسی پر پاؤں پھیلاتے تو خون کے دباؤ سے پشت پا ٹھکرنی ہو جاتی۔ سکریٹ پیٹے تو صفائی کے ساتھ، سکار سکاتے تو سلیقے اور سلوک کے ساتھ۔ سارا گار سلگ کر خاکستر ہو جاتا۔ مگر راکھ میں پرندے گرتی۔

چھابی بہت اچھی بولتے تھے مگر اردو پر دسیز سڑاکم تھی۔ گرامر کے اصول خوب جانتے تھے مگر ادا بیگ کے وقت رکتے تھے۔ فتح میں ایک مرتبہ پوری اردو نامیں ان کی ذمہداری تھی۔ نجات ایتیتے مگر شوڈیو کی سرخ اتی آجائے پر کافی نہ ہو جاتے اور پھر آخروقت تک دیپے ہی رہتے۔

میرا ان کا گھر بیانداز تھا۔ تھے بھی شریک کار، ہمارا کمرہ بھی ساخ جھا تھا۔ کام بھی ایک ساتھ اور زیادہ وقت بھی ایک دسرے کے ساتھ گزرتا تھا۔ کہتے تھے جب میں پہلی مرتبہ ملائک مشن کے اسٹنٹ کی جیتیت سے ملائک پہنچا تو شیش پر مجھے لینے کے لیے کوئی بھی موجود نہ تھا۔ میں والوں کو میرا تاریخیں مل سکا تھا اور میں پلیٹ فارم پر کچھ بولکھلایا ساکھڑا تھا۔ اتنے میں کسی نے زور سے میرا نام لے کر آواز لگائی سانتریلی۔۔۔۔۔ سانتریلی۔۔۔۔۔ تو میں نے تقریباً اتنی ہی اوپنی آواز میں جواب دیا۔ "میں یہاں ہوں، اس نئے کے پاس!" لیکن پانچ سات، دس منٹ گزرنے پر کوئی بھی نہ آیا تو گمراہ اس گیا۔ قہوزی دی بعده بھر کسی نے اوپنی آواز میں مجھے پکارا "سانتریلی۔۔۔۔۔ سانتریلی۔۔۔۔۔" تو میں نے پھر دیے ہی ایزی یا اپر اٹھا کر جواب دیا۔ "میں یہاں ہوں۔۔۔۔۔ میں یہاں ہوں۔۔۔۔۔ میں سانتریلی بول رہا ہوں۔۔۔۔۔ آپ کہاں ہیں؟" لیکن بجائے اس کے کوئی میری طرف آتا۔ ہاتھ ہلا کر مجھے بلاتا یا میری طرف رجوع کرتا۔ اس نے پھر میرا نام لے کر زور سے پکارا سانتریلی۔۔۔۔۔ سانتریلی۔۔۔۔۔

پادری سانتریلی نے کہا "اب نیا ملک، نئے لوگ۔ ایک عجیب طرح کا ریلوے شیش۔ مقامی زبان سے باندھ کر اعترافی ڈریوں کے سامنے اپنے احوال بیان کرتا، دل دماغ کو اور رود و بدن کو کچھ دھماکتے کر رہا ہے۔ بلا تو رہا ہے مگر نظر نہیں آتا، دکھائی نہیں دیتا۔" کہنے لگے، میں نے اس غیب کی آواز کو روحانیت کا ایک اچھا گھونسہ جاہا اور خوش خوش ملتا رہیوے شیشیں سے باہر نکل آیا۔ چند دن بعد مجھے معلوم ہوا کہ میرے نام "سانتریلی" کی غیب

آئے نے والی آواز دراصل پلیٹ فارم کی ایک ریڈ ہی سے آری تھی جہاں ایک تونڈر یہ می فروش اوپنی آواز میں صدائ کا رہا تھا "سنترے لوڈ"۔ اور دور سے یوں لگ رہا تھا جیسے کوئی میرا نام لے کر پکار رہا ہو "سانتریلی"۔

جن دنوں سانتا ماریا مخدومے نے گرجے کے اندر سے بار بار گزرنے پر میری روحانی طلب میں اضافہ ہو گیا اور میں اہل کتاب اور ان کے راہبوں، گوشہ شیخی مرشدوں، ہاتک الدین یا پادریوں کے گھرے عش میں جلا ہو گیا۔ کیا لوگ تھے لوگوں کی سلیقے اور سلوک کے ساتھ روحانیت کے سمندر میں تیرتے پھرتے تھا اور ہر لوگ سے مجھ تھے نہیں تھے۔ ایک روز پادری سانتریلی نے کہا "اشفاق! کام کر کے تھک گئے اور ماں یک پر بول بول کر پیڑا رہ گئے۔ اب اس بھنگی میں پچھیر تفریح بھی ہوئی چاہیے۔"

میں نے خوش ہو کر ابتداء میں سر ہلاکا تو انہوں نے کہا "کل پکن پر نہ چلیں؟ یہاں سے اٹھائیں کل میں درد ایک المحتا ہوا سامیدان ہے۔ وہاں زیتون کے درختوں کے لیے سلسلے میں ایک چشمہ اور چھوٹا سا سبزہ زار ہے۔ بڑی پا کیزہ لفڑا اور رہمانی با حول ہے۔ بہت ہیں کم لوگ اس مقام سے دافت ہیں اور جو دافت ہیں وہ ادھر آتے ہیں ہیں۔ اگر تم پنڈ کرو تو کل دہاں چلیں۔"

میں نے کہا "اور یہ یورا نامیں کام کیا بنے گا؟"

بولے "چار بجے تھا ریڑی ٹرانسیشن ختم ہو جاتے گی۔ گرمیوں کے دن میں سورج سات بجے غروب ہوتا ہے۔ تین گھنٹے میں ہم قلب شہابی سے واپس آتے ہیں۔ تم تیری یوں سیدھے کلوٹیم کے پاس دیتا آپیا اولی سائنس کے بس شاپ پر لائی جاتی۔ میں تھا را منتظر ہوں گا۔ ہنستے کھلتے چل پڑیں گے اور پکن مٹا کر چلے آئیں گے۔"

میں نے کچھ پوچھنا چاہا تو انہوں نے کہا "ہم تھا رے ذمے صرف پہنچا ہے۔ کھانے پینے کا سامان میں لااؤں گے جس میں تمہارے پنڈ پر ہے مشروب کافی اسپری یوکی پوری سپلائی ہو گی۔ گھاٹ پر بچانے کی ایک پھولدار چار بھنگے پاس ہے۔ آج تک کبھی استعمال ہی نہیں ہوئی، وہ بھی لااؤں گا۔ بڑا اصرار ہے گا۔"

گرمیوں میں دوپہر کے وقت روم کی سرکیں سنسان ہوتی ہیں۔ لوگ قیولہ کرتے ہیں اور سرکوں پر تریک کا روٹیں ہوتا۔ اس عرصے میں کمیٹی کے کارنے، فائز بر گیڈ کے بڑے بڑے سپوز پاپ لگا کر ساری سرکیں دھوتے ہیں اور سارا ماحول ٹھیکیں سا ہو جاتا ہے۔ اصل میں "ٹھنڈی سرک" روم میں ہوتی ہے یہاں نہیں۔ یہ سلسہ شام کے چار بجے نکل رہتا ہے اور اس کے بعد تریک کی یورش دوبارہ شروع ہو جاتی ہے۔

مہرور دی ہے۔ کچھ دن ایک سکول میں ملازمت کی تھی لیکن بچ پڑھانا اس کو پسند نہیں آیا۔ اس لیے اب گھر پڑی رہتی ہے اور بورہوا کرتی ہے۔

میں نے کہا "یہ تو آپ نے بہت اچھا کیا۔ ہمیں بھی کچھی ہو جائے گی اور دستخوان بچانے اور اس پر قرینے کے چیزوں لگانے اور آخر میں پس خورده سامان کو سکھرا پے سے سینئے کے لیے ایک خاتون بھی میسر آجائے گی۔ یوں تو اکابری دنیا ہی عورت کے دم قدم سے آباد ہے لیکن پکک تو اسکے بغیر جو ہی نہیں کہتی۔ آپ نے بہت اچھا کیا جو ہمیں کو جھیٹا کو  
سمی روکر لیا۔"

پادری صاحب کی کزن اپنے پس کو جھلاتی رہی اور میری باتوں پر شکریہ شکریہ کی پچھلائی اپنے برے سے پھرے کو اور برا کرتی رہی۔ پادری جی نے کہا "اب چنانچا ہے، نہیں تو اور یہ ہو جائے گی۔"

میں نے پالکٹ جیسا انگوٹھا اٹھا کر کہا "حاضر۔ تیار" اور ناگ گھما کر اپنے سکوڑ پر بیٹھ گیا۔ پادری جی نے کہا "اور یہاں تھاہرے پیچھے بیٹھنے گی۔"

میں نے کہا "ٹھیک ہے جی، مجھے معلوم ہے۔"

کوئی تارک الدنیا، مرتضی پادری کی بھی صورت میں کسی اکیلی عورت کے ساتھ اکیلا کوئی رابطہ پیدا نہیں کر سکتا۔ اس کو درمیان میں تکوار کھنے کی ضرورت ہوتی ہے ورنہ وہ طعن اغیار کا نشان بھی بن جاتا ہے اور اس کی جواب طلبی بھی ہو جاتی ہے۔

پادری جی کی کو جینا میرے ساتھ، میرے سکوڑ پر میرے پیچھے بیٹھی تھی اور ہم طرارے ہمراۓ چلے جا رہے تھے۔ پادری جی اپنا سکوڑ ہم سے دور دور کر کر چلتے تھے حالانکہ اس خوف کی اب چند اس ضرورت نہ تھی۔ عورت تو میرے ساتھ تھی اور پادری صاحب کا اس سے کوئی علاقہ نہ تھا لیکن وہ پھر بھی الگ الگ سے جا رہے تھے۔

اوپر جی زمین اور زمیون کے لامتاہی درختوں کی جدلوں میں ہمیں ایسے مقام کی تلاش تھی جو بالکل الگ تھلک ہو اور دوسری کے گزرتی ہوئی کوئی سواری یا سوار نظر نہ آئے۔ ہم دور سے آنے والے کوئی لیکن کوئی ہمیں قریب سے آ کر بھی نہ دیکھ سکے۔ جلد ہی ایسی جگہ کا اختیاب ہو گیا اور ہم نے سکوڑ سے سامان اتنا را شروع کر دیا۔

جب ہم تنوں نے اپنے اپنے سیندوچ کو پکلی دندی کاٹی تو پادری جی نے مجھے سے پنجابی میں کہا "میں اک خاص وجہ پاروں اور یاناں نوں استھنے بلایا اے عین ایندھے نال اوہ نیز نیز یے جیز ھا یہی میں نے ساڑے گل پایا ہوئیا۔"

مجھے ہرگز معلوم نہیں تھا کہ پادری صاحب کا اپنی کو جینا سے یا اس کی ماں اور ماں سے کوئی جھگڑا ہے۔ انہوں نے پہلے کہیں اس کا ذکر نہیں کیا تھا اور نہ اس کے نیز نے کے بارے میں اپنی رائے کا اٹھا کر یا تھا۔

جب میں نے ان سے اس جھگڑے کی تفصیل پوچھی تو انہوں نے کہا "نیز نے کریب ایک گاؤں میں ہمارا ایک بھی مکان ہے۔ مکان کیا ہے ایک بڑی سی قدم حوالی ہے جو میرے پڑا دا نے اخبار ہوں یہ صدی کے شروع میں بنایا۔"

ریٹی یورا نیشن ختم ہوتے ہی میں دودیٹھیاں بچلا گئیں سوڑو یو سے یچھے اڑا اور سکوڑ فل پسیدھ پر دوڑا تھا، موز کا غاب ستاب پر بیٹھ گیا۔ پادری ساتریلی اپنے نیلے جرسن سکوڑ پر میرا انتظار کر رہے تھے اور ان کے کیریز پر ایک بڑی سی ٹوکری بندھی تھی۔ انہوں نے اپنی گھری دیکھ کر کہا "کمال کردیا، بڑی جلدی بیٹھ گئے!"

میں نے کہا "مزکیں ویران تھیں، نیکی پڑوں سے بھری تھی۔ سکوڑ کل ہی سروں ہو کر آیا تھا۔ میں نے کل دباری اور اپنے اندازے سے بھی پچھے بیہاں بیٹھ گیا۔"

انہوں نے مسکرا کر کوئی کی طرف اشارہ کیا اور بتایا کہ اس میں ساری چیزیں تقریباً میری مرضی اور میری پسند کی ہیں اور جو سینڈوچ پادری صاحب نے خود تیار کیے ہیں، ان میں بھی ایک چھٹا کا دیبا ہے، گوچھٹا۔ بہت برا ہے اور کا دیبا بھی دوسرا ہے درجے کی ہے، یعنی ایرانی نہیں۔

میں نے گھری دیکھ کر کہا "اب چلیں پادری جی، پھر بڑی درجے ہو جائے گی۔ اٹھائیں کامویہ کافی ہوتے ہیں۔" انہوں نے مسکرا کر کہا "بس ابھی چلتے ہیں، دس پندرہ منٹ کے اندر..." پھر وہ ذرا سا آگے ہو کر بسوں کو آتے جاتے دیکھنے لگے اور وقت گزرنے کے احساس سے زرے سے بے ہیں بھی ہو گئے۔

بس، ستاب پیٹھ سے ڈھونکا کر سکریٹ پیٹھ پیٹھ لگا۔ جب ہمیں نہیں کی بھی بھوکھوں کر کے اپنے دروازے کھلوتی، بس ستاب پر آ کر کر کی تو پادری جی بھل کی سی تیزی سے آگے بڑھے اور سواریاں اترنے والے دروازے کے پاس با ادب کھڑے ہو گئے۔ اندر سے پس جھلاتی اور پورے ہانے سے مسکراتی ان کی کو جینا براہم ہوئی۔

پادری ساتریلی کی کو جینا کوئی میں نے پہلے بھی تھا میں چار سرتبت دیکھا تھا لیکن اس پر کوئی خاص توجہ نہیں دی تھی۔ اس کا چھرہ سایہ وال کی بکری اور کامھیا اڑی گھوڑی کے چھروں کا امترا ج تھا اور اس کے بال ہر وقت جڑے جڑے سے رہتے تھے۔ بات تو نیک ٹھاک کرتی تھی مگر ہر فترے کے آخر میں ایک ایسا جھلار تھا جس سے انداز ہوتا تھا کہ دماغی تو ازان ہے تو نیک گھر بھی کبھی ٹھوٹگار جاتا ہے۔ نہتی بہت تھی اور یوں لگتا تھا کہ اگر اس قدر نہتی ہے تو نیک بھی ضرور ہو گی!

پادری صاحب کی کزن مجھے کچھ زیادہ پسند نہ آئیں میں نے اپنے چھرے پر کسی قسم کے اٹھار کے آثار پیدا ہوئے نہیں دیئے۔ بس پادری صاحب اور ان کی کزن کے درمیان مسکراتا ہی رہا..... لیکن ایک مرتب جب وہ بھرگریوں میں پادری جی سے ملنے ہمارے دفتر آئی تو میں اس کے صوفیہ لورین والے بدن کی ساخت دیکھ کر حیران رہ گیا۔ اب تک تو میں اسے سورکی ہیئت والے بے کوت میں ہی دیکھتا ہا تھا مگر جو جودہ پیٹھی اتنا کر آئی تو میں نے اس کی ساری صوری خامیوں کے باوجود صدق دل سے اسے معاف کر دیا اور کری کھنچ کر قریب سے اس سے باتیں کرنے لگا۔

اب وہی گریبوں والی کو جینا ہلکا سا تھا بھالی بس سے برآمد ہوئی اور میرے ساتھ مصادر کر کے اس روز کی گری کا ذکر کرنے لگی جو واقعی معمول سے زیادہ تھی۔ پادری جی نے قریب آ کر کہا "میں نے سوچا اور یانا کو بھی پکک پر لے چلیں۔ اس لیے میں نے اسے بھی فون کر دیا۔ سارا دن گھر پڑی رہتی ہے۔ پہلے پینٹنگ کیا کرتی تھی، اب اس نے وہ بھی

تھی۔ وہ حوصلی پڑھنے کی طرح سے اور یانا کی ماں اور اس کے باپ کے قبضے میں آگئی۔ ہم سب، اس حوصلی کے اصل اور جائز دارث، اپنے اپنے کاموں سے ملک کے دوسرے حصوں میں پھیلے ہوئے تھے۔ چنانچہ ہم نے اس تاریخی مکان کو بغیر کسی کرائے یا معاوضے کے اور یانا کے باپ کی گھباداشت میں دے دیا۔ جب تک تو وہ زندہ رہا، اس حوصلی کی سہ ماہی رپورٹ کا رہن، پھر رکھ کر ہم سب کو بھیجا رہا تھا لیکن جب وہ نوت ہوا تو میری اس کو جینا کی ماں نے اپنے بھائی کو اپنے پاس بیالیا اور بلڈ گر کی گھباداشت اس کے خواص کر دی۔ اس نے ہماری حوصلی میں تھکنی کرایہ دار بھائیے اور اندر مکن میں مثل کی ایک بھٹی لگائی۔ اب وہ اس سے کافی پیسہ کر رہا ہے اور ہماری جائیداد کو نقصان پہنچا رہا ہے۔ اس پر طریقہ یہ کہ اپنی ماہی مایافت سے ہم کو کوئی حصہ نہیں دیتا۔ اب اس جائیداد کے دوسرے وارثوں نے مقدمے کے کاغذات تیار کر لیے ہیں، صرف میں نے انہیں مقدمہ دائر کرنے سے روکا ہوا ہے۔“

”اور اس کی ماں؟ آپ کی کو جینا کی، وہ کیا کہتی ہے؟“ میں نے جلدی سے پوچھا۔

”اس نے کیا کہتا ہے۔“ پادری صاحب نے کہا ”وہ اپنے بھائی کے پیچھے گئی ہوئی ہے، جو کچھ وہ کہتا ہے اسی پر عمل کرتی ہے لیکن آج میں اس سے فیصلہ کر کے چھوڑوں گا۔“ انہوں نے قدرے غصے سے کہا ”یا تو وہ ہماری حوصلی سے کفارہ کش ہو جائیں تو ہم ان پر نالش کر دیں گے۔“

میں نے ہاتھ ہلا کر کہا ”تاں تاں پادری صاحب ایسے نہ کرنا، اس سے دلوں میں جستے پڑ جاتے ہیں اور معاملات ہمیشہ کے لیے خراب ہو جاتے ہیں۔“

ہماری گنگوں میں گرمی کا ذرا تیز عصر دیکھ کر پادری صاحب کی کو جینا نے گھبرا کر کہا ”تم دنوں کیا باتیں کر رہے ہو اور کس زبان میں کر رہے ہو؟“

پادری جی نے کہا ”ہم نہ جب کے بارے میں بتیں کر رہے ہیں اور ہمابی میں کر رہے ہیں۔ اشفاق یوسع تھی کو خداوند پاک کا بیٹا نہیں سمجھتا اور میں اس کو سمجھا رہا ہوں۔ قائل کر رہا ہوں کہ حضرت مریم یوسع کی والدہ تھیں اور خداوند قدوس اس کے والد تھے۔“

اس نے کسی قدر حیرت سے میری جانب دیکھا اور آنکھوں میں کہا ”تم بھی کیسے گدھے ہو جو ایک حقیقت کو تسلیم کرنے سے انکاری ہو؟“

پھر ہم کھانے پینے اور منوج میلہ کرنے لگے۔ میں نے اور یانا نے بہت اپنی آواز میں ایک ڈوٹ کا یا جو ان دلوں بہت ہی مقبول تھا اور جس کے قتوے دکانوں پر کچھ تھی بک جاتے تھے۔ ہمارے گانے اور شور مچانے کے دوران پادری جی بالکل خاموش رہے۔ ان کو ایسے ہلے گلے اور دیکھا مشتی میں شال ہونے کی اجازت نہیں تھی۔ ویسے وہ لگ چھپ کر اور پکرے تبدیل کر کے اسی مخلوقوں میں ضرور شریک ہو جاتے ہیں!

جب میں قمر موں سے گرم گرم اسپر یوکی دوسری پیالی کا نال رہا تھا تو پادری جی انٹھ کر کھڑے ہو گئے انہوں نے اپنی کو جینا سے کہا ”اور یانا ذرا میرے ساتھ ادھر چلو، تم سے ایک ضروری بات کرنا ہے۔“ اور یانا انٹھ کر کھڑی تو گئی لیکن

”تھی میری طرف اشارہ کر کے کہا ”اس کے سامنے نہیں کر سکتے یہ ضروری بات۔“  
”نہیں! بالکل نہیں۔“ انہوں نے غصے سے پیچھے کر کہا ”یہ ہمارا گھر یہ معااملہ ہے اور ہمارا خاندانی تازمہ اس میں نہ تو کسی کو شریک کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی کسی کے سامنے اٹھا رکیا جا سکتا ہے۔“

”تھیک ہے۔“ اور یانا نے آٹھکی سے کہا اور وہ دنوں زیتون کے خط کشیدہ چھوڑوں کے پیچھے چل گئے! گھر یہ دوسرے بھی عجیب دوزخ ہوتے ہیں کہ لوگوں کے سامنے کھلے ہیں جاتے۔ لوگوں کو دکھائے نہیں کہا جاتے۔ ان کی الجھیں اور پیشیاں پر وہ میں ظہور پر ہوتی ہیں سب کے سامنے نہیں۔ لیکن انہی گھر یہ معااملات میں الجھے میں رہوں جب ایک ایک کر کے اپنے دستوں یاروں، ہماؤں اور ہمدردوں سے ملتے ہیں تو تمام واقعات بلا کم دوست اس کے سامنے پیش کر کے ان سے سہارے کے تھنی ہوتے ہیں۔ لوگ عملی طور پر تو کوئی مدنہ نہیں کرتے البتہ ان کے پاس ”بیوی“، ”زوبابہ“، ”تھو توبہ“، ”تھومو“، ”صرخ زیادتی“، ”ظلوم ظلم“، ”لعت لعت“، ”شیم شیم“ کی چھوٹی چھوٹی ہیاں ہوتی ہیں۔ مہلکہ مغلی میں زیادہ پسند کرتے ہیں۔ عملی مدد میں تو کوئی نہ کوئی غلطی بھی ہو جاتی ہے، زبانی تھا پرے میں کسی ٹھیک کوئی کھانہ کا شاہراپ بھی نہیں ہوتا۔

جب بہت دیر ہو گئی تو مجھے ذرا سی پریشانی لاحق ہوئی۔ میں نے پنک کا سامان اکٹھا کر کے اپنی دلش کے مطابق بھی کیا اور پھر اسے توکری میں ڈال کر اپر پھولدار چارکی گدی جہادی۔ توکری گود میں چھوڑ کر میں ان کی تلاش میں لکھا تو کھکھ کر کوئی زیادہ دوڑنیں جانا پڑا۔

پادری صاحب ایک کھال میں اپنی کو جینا کو لٹکا کر اسے پرات کے آٹے کی طرح گوندھ رہے تھے اور اس پر وہ بھوکن کے کئے چلا رہے تھے۔ پادری میر ایار تھا اور میں حوصلی کے معااملے میں پورا پورا اس کے ساتھ تھا لیکن دیوانی تھا۔ معااملے میں کسی کے ساتھ فوجداری کرنا اور اس پر حساسی تشدید کر کے اپنی راہ پر لگانا نہیں پسند نہ تھا۔ میں اور یانا کو اس بھاری تھیں لگی اور جب وہ دلوں والیں میرے پاس پہنچنے تو میں ویسا ہی تو دے کا تو وہ بیٹھا تھا جیسا سانتا ماریا گھوڈے کے اندر لگزرنے سے پہلے ہوا کرتا تھا بلکہ اس سے بھی ڈل، بے جان اور غیر ذری روح!

کر مجھے یہ سب کچھا چھانپیں لگتا تھا۔ امید ضرورتی کے میرا یہ عارضہ آہستہ دو رہ جائے گا اور طویل صحت کی بنا پر مجھے میں یہاں کی تو نانیاں درآئیں گی اور میں موجودہ تقاضوں کے مطابق روپ صحت ہو جاؤں گا لیکن ابھی وہ وقت دوڑتا ہے کافی دور اور مجھے مجھ شام ایسے انجش کی ضرورت تھی جو دیہات، روہائیت، تصوف وغیرہ کے جاؤں کو ذہن سے صاف کر کے مجھے ایک نازل انسان بنائے۔

اب سوچتا ہوں تو اس معمولی سے واقعہ پر ذمہ حساری ہنسی آتی ہے۔ کچھی نہیں تھا اور میں نے کیسا ایسی کا پڑبٹ بنا لیا تھا۔ لیکن شاید اس کی ایک وجہ تھی۔ میں اپنوں سے دور تھا اور اس قدر اکیلا تھا کہ تمباں نے مجھے خوفزدہ کرنا شروع کر دیا تھا۔ دفتر میں، یونیورسٹی میں اور یہ یوپر تو اچھا دلت گزر جاتا لیکن اس کے بعد کی طویل بدت اور تمباں کا دافت اور بھی راتیں کافی مشکل سے گزرتیں۔

(3)

پاری سانتر میں کا واقعہ بالکل خاموش، اپنی مری سے اور بلا شرکت غیرے میری جان کا عذاب بن گیا تھا۔ وہ بات جس سے مجھے لطف اندوڑ ہونا چاہیے تھا، مزالیتا چاہیے تھا۔ نے ادھر ادھر سن کر داد طلب کرنی چاہیے تھی، وہ النامیرے گل کی پھانس بن گیا تھا۔ ویسے اسے بنا لگی چاہیے تھا کہ ہم ایک اندوڑ میں پڑے بڑھے تھے اور ہم نے ایک اور تاثر میں اب تک کی زندگی برسکی تھی۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے ہمارے قبیلے کستر میں گھر سوار پولیس کا ایک دست سوہنی کرپال سنگھ کی حوصلی میں آ کر متکن ہوا۔ ہم سکول کے بڑے بڑے گھوڑوں کو دیکھنے کے لیے جو لیکے بڑے دروازے پر بیج ہو گئے۔ بارہ خوبصورت، صحت مند اور چمکدار گھوڑے اپنے اپنے تھان پر بندھے تھے اور ان کے مند پر خواراک کے بھاری تو بڑے چڑھے تھے۔ جب وہ اپنے سر جھکت کر اور قہقہیاں تو بڑے کی دیواروں سے مار کر اپنے راست کو اندر ہمیں پکڑتے تو ان کی آنکھوں میں اہمیان کی ایک شندی سی اپر دوڑ جاتی۔

گھوڑا اور ہاتھی دو ایسی شاہی سواریاں ہیں کہ انسان اگر ان کو گھنٹوں دیکھا رہے تو اس کی طبیعت سیر نہیں ہوتی۔

سال کے سال جب ہمارے ماگھی کے میلے پر بڑا سرکس آتا تو ہم سکول جانے کے بجائے بڑے تنبو کے پیچے ان چھوپلداریوں میں پہنچ جاتے جہاں گھوڑے بندھے ہوتے اور ان کے بالکل ساتھ، ایک پر دے کی اوٹ شیروں، پاگھوں اور بکھروں کے بد بودا رجھرے ہوتے۔

ہاتھی باہر کلے میں کھڑے سوکھی چڑھی، کناد کے آک اور درختوں کے جہاڑا پہنچنے اپنے زانوؤں پر چھڑک جھک کر نظر آنے والے منہبیوں میں ڈال رہے ہوتے۔ ان کے الگی ہیروں میں لوہے کے بڑے بڑے کڑے موٹے موٹے سنگھوں سے دیلڈی کیے ہوتے اور یہ سنگل زمین میں گہری گزی پانچوں اور لوہے کے گھنٹوں سے بندھے ہوتے۔ ہر شخص جو ان ہاتھیوں کا نثارہ کرنے لے جو کوئی بھی وہاں رکتا وہ قریب کھڑے آدمی سے یہ ضرور کہتا کہ ہاتھی جو ہلکہ جہاڑ جھک کر منہ میں ڈالتے ہیں تو چینی سے خوفزدہ ہیں۔ اتنے بڑے جانور کو اک ذرا ہی چینی فنی آن واحد میں ڈھیر کر سکتی ہے۔ وہ سوندھ کے راستے ہاتھی کے دماغ میں پہنچ کر ایک ایسے مقام پر کامیت ہے جو ہاتھی کا نازک ترین مقام ہے اور جہاں ہیراں طویل کی

چینیس برس کے ایک نا تبر جا رکھا جو جان پر جب اس قسم کی افادہ پڑتی ہے تو اس کے دو ہی نتیجے برآمد ہوتے ہیں یا تو وہ بے راہ رہو کر عمر بھر کے لیے بھک جاتا ہے یا پھر اس میں بے بیٹھی، بے اعتمادی اور بے عملی کی ایسی چینی کی ایک لگ جاتی ہے جس سے ہر مشکل موم میں حزن و ملال، خوف و ہراس اور تشویش و مخا صست کی ناقابل برداشت فضیلیں تیار ہونے لگ جاتی ہیں۔ ایسے اکھڑے اور بد کے ہوئے پنچھیرے سیدھی راہ اختیار کرنے کے بجائے تھان پر کھڑے کھڑے کانپ کانپ کے جان دے دیتے ہیں۔

ایسا تو کوئی مبلاک حادث یا جان لیوا اتعینیں گزرا تھا لیکن میرا اپنے بڑوں اور پاکیزہ ہستیوں پر سے ایمان انہیں گیا تھا۔ وہنے دو رہ، گھر سے دور، اپنے عزیز دا قارب سے دور، ساتویں منزل پر اکیلے کرے میں رہتے ہوئے مجھے یقین ہونے لگا تھا کہ گھر والے بھی جو ہوئے ہیں، باہر والے بھی مکار ہیں، پاکستان بھی دھوکا ہے، دلایت بھی فراہ ہے۔ ساری دنیا غاباً ہے اور ہر شخص جھلساز ہے۔ دین، مذهب، تصوف، روہائیت سب انسانی ہنجاندے ہیں جو اس نے اپنی فریب کاریوں کے لیے تیار کر کے رکھے ہیں۔ جہاں جہاں ضرورت پڑتی ہے اور جب جب موقع آتا ہے، انسان اپنا کام دکھا جاتا ہے اور ہر کام پر جھوٹے دھوکے کی مہر لگا جاتا ہے۔

وہ محظیں اور دہشتیں جو ہم ہفتہ میں دوبار بڑے انہاں کے جمایا کرتے تھے، میری وجہ سے بے قاعدگی کا شکار ہو گئیں۔ لوچانا کو مجھ سے ایک بھر پور شکایت یہ تھی کہ میں مزا جا ایک محفل کش آدمی تھا۔ رونق میلے میں حاضر تو ضرور ہوتا تھا لیکن اس کا حصہ نہیں بنتا تھا۔ جدھر کو سب کا زخم ہوتا، اس سے دوسرا طرف مدد کر کے بیٹھتا تھا اور اپنی آپ پورے کا پورا دوستوں کے حوالے نہیں کرتا تھا۔ ایسا اور آنا کہتی تھیں، ہم یورت ہو کر اپنی آپ پورے کا پورا یا اردوں کے حوالے کر دیتی ہیں، تم مروہ ہو کر اس قدر حسابی کتابی ہو، کیا ہو گیا ہے؟

اب اگر میں ان کو بتاتا کر کیا ہو گیا ہے تو وہ سب لوگ مجھی پر بہتے۔ مجھی کو تا سمجھی، پس اندہ اور چینڈ و گردانے اور میری ذہنی اور فکری پستی پر تنقید کرتے۔ لیکن اس میں میرا بھی کوئی قصور نہیں تھا۔ میری تربیت ہی ایسے ماحول میں ہوئی تھی

وائے پاہی۔ ہیڈ کا نشیبل اور حوالدار۔ گھر سواری کی وجہ سے یہ لوگ خاکی برس پہنچتے تھے۔ پنڈلیوں پر سیاہ چڑیے کے مضبوط والائی گارڈ، بدن پر ٹول نے موٹی اور زین سے قدرے پتکی پوری آسمیں کی خاکی تھیں، کمر پر کافی سیاہ لس لس کرتی تھیں، چینی کے آنکھوں میں پھنسی ہوئی والائی دل، سر پر طرے دار گیڑی اور پاؤں میں موٹے چڑیے کے سیاہ بوٹ، کندھے سے گزرتی ہوئی چڑیے کی ایک براون چینی تھری نات تھری گولیوں سے بھری ہوئی۔ اسی چینی کے آخر میں خاکی رنگ کی ڈوری، انگریزوں کے آٹھے جیسے سیلیقے کے ساتھ لپٹی ہوئی، مضبوط اور کافی لمبی۔

زین کے پیچے سفر میں کام آنے والی ضرورت کی مختصری چڑیوں کا پھوڑا در زین کے باہمیں جانب پھر جیسے مضبوط چڑیے کی ایک کھلی سی میان۔ اس میں نال کے بل کھڑی تھری نات تھری کی رائفل، دست باہر باقی ساری رائفل مستور۔ کاشمی کی دائیں طرف سوار کی پینچے کے پیچے، ایک مضبوط سے بہک میں فٹ نیکلوں سپاٹ کی چھکڑی!

گھوڑے کے مند میں سیدھی راڑ کا دہانہ، ہموزی پیچے سفید دھات کی موٹی زنجیر، دہانے میں ریشم جیسے چڑیے کی ذبل راس، چاندی جبکہ رکا میں اور سوار کے بل بوٹ پر چاندی جسی سیدھی ہمیز، کسی ستارے پر ہر کی کثا رے کے بغیر۔

کل کا نئے سے لیں، سچے جانے بارہ بھاری بھر کھارو بیدھ گھوڑے ذکلی چال کی تاپ دیتے جرام گمراہ ازخ نہیں کیا تھا۔ مجھے گھوڑے زیادہ پسند تھے۔ ان کے جسموں اور ان کے دانے کی خوبی، قطار میں بندھے ہوؤں کا ایک جمیوی ذہلن۔ پھر ہر ایک کا اپنا اپنا نام نہ اور اپنی اپنی شخصیت۔ ہر ایک کا اپنا اندزا اور اپنا خرخہ۔ مختلف قد، مختلف لون، مختلف چہرے، خوبصورت بدن، معبر و جود، شہزادیوں کا حسن اور ماڈل گرلز کی دعوت نظارہ۔ چنے ہوئے پٹھے، جھولی ہوئی ایماں اور پھر تی ہوئی کتوپاہ، سا غرم، لبی گاچی، ستا ہوا چہرہ، ہر وقت مستعد، ہر گھری تیار اور ہر لمحہ پالا حظہ ہو شیار۔

دری جھنڈے گاؤں میں داخل ہونے سے پہلے ایک ایک راؤ نڈر فل کا چلاتا اور پھر کہنے سے، بولے چالے پیغمبر کے اندر گھوم کر ان آماجگا ہوں کی طرف نکل جاتا جہاں اس کے خیال میں ڈکیت، بدمعاش، رہنماں اور تھیا چاری پیغمبر ہوتے تھے اپنے ان کے آنے سے پہلے ایسی ساری آماجگا ہیں سنان اور دیران پڑی ہوتیں۔

دری جھنڈے کے لوگ جس جگہ قیام کرتے تھے وہاں کسی سے ملتے نہیں تھے۔ رو سائے شہر، والیان جا گیر، صاحبان جائیداد، علاقے پر گئے کے دوسروں کے ساتھ بات چیت کرنے، میل جوں بڑھانے اور ربط بالائی پیدا کرنے کے بڑے خواہش مند ہوتے گیری ان کو سلام سلام کر کے تھاڑھے ہلاتے، سکراتے گزر جاتے، گھوڑوں کو بات نہ کرتے۔ تھانے کی نفری اور دری جھنڈے کے جوانوں کے مزاج میں زمین آسمان کا فرق تھا۔ دونوں ایک ہی لمحے سے تعلق رکھتے تھے۔ ایک ہی ایسی پی کے ماتحت تھے۔ ایک ہی جگہ سے ان کی تھوڑا ہیں آتی تھیں۔ ایک ہی ڈیوٹی تھی گر دری جھنڈہ کا حوالدار نہ تو تھانے جاتا تھا اور نہ کبھی تھانیدار سے ملتا تھا۔ لیکن ایک پہلی تاریخ کی مجروری تھی کہ ان کی تھوڑا کی خواہ کا فوفے دار سر بھر کر کے تھانے بھوٹا تھا اور حوالدار صاحب کو وہ تھیلی اسی تھانے سے آ کر لینا پڑتی تھی کی تھیلی خزانے کا فوفے دار سر بھر کر کے تھانے بھوٹا تھا اور حوالدار صاحب کو وہ تھیلی اسی تھانے سے آ کر لینا پڑتی تھی جس علاقے میں ان کا جھنڈہ قیام پذیر ہوتا تھا۔ چونکہ دری جھنڈہ کا واحد مقصد علاقے میں اسکی قائم کرنا ہوتا تھا۔ ایف آئی آر کائنٹا اور ضمیمان بھرنا نہیں ہوتا تھا، اس لیے ان پر ہر قسم کی رشوت کے دروازے آپ سے آپ بند تھے۔ اس

طرح اس کی جان ہوتی ہے۔ چینی کی پہلی دنی کا نئے سے ہی ہاتھی ایک چیخ مارتا ہے اور دھاڑ کر زمین پر گر جاتا ہے۔ دوسرا سانس نہیں لیتا اور اس کی لاٹی زبر سے پھوٹ لگتی ہے۔ ہاتھی کے اتنے بڑے دماغ پر اس کے ہازک ترین حصے کا صرف چینی کو علم ہے اور چینی کو دیکھ لیجئے، نظر ہی نہیں آتی۔ اس کی کوئی حیثیت نہیں۔

ہم سکول کے لڑکے سارا سارا دن ہاتھیوں کے قریب اس آس میں گھرے رہتے کہ شاید ہاتھی الگ الفرزا نو پر بار کر جھاڑتا اور جھکتا بھول جاتے۔ اس کے اندر چینی ہوا اور چینی سوٹ کے اندر جھلی چلتی اس کے دماغ میں بیٹھ جاتے اور اس مقام مخصوص پر کافی جگہ جیسا کافی جگہ اس کے دماغ میں بیٹھ جاتے۔ لیکن ایسا کبھی ہوا۔ میں نے اور میرے سکول کے دوستوں نے کوئی دس سال تک، ہر میلے پر، اس واردات کا انتظام کیا لیکن کوئی خاطر خواہ متوجہ برآمد نہ ہوا۔ ہاتھی آتے رہے اور جاتے رہے۔ کئی مرتبہ چینیوں کے بھون کے پاس بھی بندھتے رہے لیکن ہماری حسرت کی صورت بھی پوری نہ ہو سکی۔ کوئی چینی ہاتھی کے دماغ میں مقام مخصوص تک نہ پہنچ سکی۔ اس کی کمر دری جلد میں اتر کر دانے دنکے اور ریشے کترے ضرور کال لاتی رہیں اور اپنا پا اپنے پال بچوں کا پیٹ ضرور پالتی رہیں۔

ہاتھی عجیب الحلق تھت، توی الجدہ اور عظیم الہبیت ضرور تھے لیکن انہوں نے کبھی بھجے زیادہ دیر یا کچھ اپنی طرف متوجہ نہیں کیا تھا۔ مجھے گھوڑے زیادہ پسند تھے۔ ان کے جسموں اور ان کے دانے کی خوبی، قطار میں بندھے ہوؤں کا ایک جمیوی ذہلن۔ پھر ہر ایک کا اپنا اپنا نام نہ اور اپنی اپنی شخصیت۔ ہر ایک کا اپنا اندزا اور اپنا خرخہ۔ مختلف قد، مختلف لون، مختلف چہرے، خوبصورت بدن، معبر و جود، شہزادیوں کا حسن اور ماڈل گرلز کی دعوت نظارہ۔ چنے ہوئے پٹھے، جھولی ہوئی ایماں اور پھر تی ہوئی کتوپاہ، سا غرم، لبی گاچی، ستا ہوا چہرہ، ہر وقت مستعد، ہر گھری تیار اور ہر لمحہ پالا حظہ ہو شیار۔

گھوڑے اور انسان کا تعلق بڑا پڑتا ہے۔ میرا اور گھوڑے کا رشتہ بھی بڑا پڑتا ہے۔ ہم نے کئی جنگیں جیتی ہیں۔ کئی مرے کے سر کیے ہیں، کئی میدان مارے ہیں۔ ہم ایک دوسرے کے ساتھی اور ایک دوسرے کے غنوار ہیں۔ ہم و مختلف (SPECIES) یہیں لیکن ہماری سائیکی ایک ہے۔ تاریخ کے لبے دور میں ہم نے جسمانی، روحانی اور اخلاقی طور پر ایک دوسرے کا بڑا ساتھ دیا ہے۔ انسانوں نے گھوڑے کی خاطر سفید قام جھوپاؤں اور سیاہ جھمپاں دنیوں کا ساتھ چھوڑ دیا۔ وسیع سلطنتوں اور شاداب علاقوں کو منظور نظر گھوڑوں کی خاطر چھوڑ دیا۔ گھوڑوں نے اپنے بیتے رستے جنگلوں، پہاڑوں اور ہری بھری گھاٹیوں میں اپنی دل و جان سے پیاری گا بھن ماداؤں کا ساتھ چھوڑ کر شہزادوں کی شکست اختیار کر لی تھی۔ جنگلوں میں اپنے نیاروں سے یاری صحائی تھی۔ اپنہ ایک پنڈت کہتے ہیں کہ سنار میں جنگیں ہوئیں، سور ماؤں کے مقابلے میں گھوڑے زیادہ مارے گئے۔ تیری بجے ہو تیرے انورا گیوں کی بجے ہوا

سبخاب میں جب کوئی علاقہ جرام پیش لگوں کا گڑھ بن جاتا تھا اور اس کے گرد نواح میں جرام تیری سے چیلے لکھتے تھے تو اگر یہ سرکار وہاں گھر سوار پولیس کا ایسا خصوصی دستہ تھیں کہ دیتی تھی جو متاثرہ علاقوں میں راؤ ٹکر کے یا تو جرام پیش لگوں کو دہال سے بھگا دیتا یا ان کو پانار تو یہ تبدیل کرنے پر مجرور کر دیتا۔ گھر سواروں کے اس دستے کو ”دری جھنڈہ“ کہ کر پکارتے تھے اور اس کے سارے جوان میانوں کی کچھان یا اعوان ہوتے تھے۔ خوبصورت سیاہ داڑھیوں اور تسلی لگے پٹوں

## بابا صاحب

رہے تھے تو تیجے ڈاکونے من اپر اٹھا کر اوپنی آواز میں حوالدار سمند خان سے کہا "اوئے پٹھاناں! کیسے ہم کو معافی مل سکتی ہے؟"

حوالدار نے گھوڑا روک کر کہا "ماں کے جنے اور سورے مرد کے اس وعدے پر کہ آئندہ خالق خدا کو نکھل نہیں کرے گا اور وہ گورا کمال پر کھکے نام پر سنتوں کی زندگی پر کرے گا۔"

تجھا سنگھڑ کیتے نے کہا "میں وعدہ کرتا ہوں اور یہ ایک مرد کا دوسرا وعدہ ہے۔ ایک دھرمی سوار منکھ کا گھر سوار منکھ کے ساتھ۔"

مقدوں میں کہ شہزادے نے پورا ہاتھ اور پارا ٹھاکر کہا "سلطان خان تجھا سنگھ اور اس کے ساتھیوں کی ہجھڑیاں کھول دو اور ان کے ساتھ وہی سلوک کرو جو ایک انسان کو دوسرا انسان سے کرنا چاہیے۔"

ڈاکوؤں کی ہجھڑیاں کھول دی گئیں۔ حوالدار سمند خان گھوڑے سے نیچے اتر۔ ہر ایک سے بغلگیر ہو کر ان کی پیچے نمکنی اور کہا "میں بات اس لیے ہر اک کپی نہیں کروں گا کہ یہ مردوں کا مردوں سے اور دلیروں کا دلیروں سے وعدہ ہے۔ وقت ملے تو ہمارے ذیرے ضرور آتا۔"

دری جھٹے چلا گیا تو انچوں ڈاکو بڑی شان سے گاؤں میں داخل ہوئے۔ لوگوں نے دھڑادھڑا پتے دروازے بند کر لیے اور کوڑوں کی جھریوں سے سنان گلیوں کو دیکھنے لگے۔ ڈاکوؤں نے اپنی گھٹیاں اتار کر گئے میں ڈال لیں اور ہاتھ باندھ کر اوپنچے چوباروں کے سامنے سر جھاک کر بولے "ہم توہر کرنے اور پہنٹ میل کے لیے آپ کے دوارے آئے ہیں۔ جو کوئی دروازہ کھول کر ہم تیریہاؤں کو پانی پلائے گھاؤ گورا اس کا بھلاکرے گا۔"

کر پونے گا اٹھا کر اپنے اسکھا جیسے کوئے پر رکھی اور بھڑا کر جھمن سے دروازہ کھول کر نکل گئی۔ اس کا باپ کھلے دروازے میں کھڑا سر پٹتارہ گیا کہ "ہمے میری کرپوچی۔ میری کرپاٹھنی۔ کرپوچلی۔"

ڈاکوؤں نے نیم دائرے کی شکل میں زمین پر گھٹنے بیک دیئے اور پیاسے بیوں سے اوک لگا کر انتظار کرنے لگے۔ کرپاڑی باری پانی کی دھارہ را اک میں اتارتی گئی اور ان کے فنی میں سرہلانے پر گکھا منا اعمالیتی رہی۔

ڈاکوؤں نے کہا "لبی بی او اگر تو تیر است جھوکوں میں بھلا کرے۔ مان وڈیا کیاں ارپن کرے۔ تیرے نام کی کھلاجکے۔" جب کرپاڑی گا گر لے کر داپس اپنے گھر میں داخل ہوئی تو اس کے باپ کے دروازہ بند کرتے ہی سارے گاؤں کے پاسیوں نے اپنے دروازے کھول دیے۔

یہ جو قدم دینیہ کا شہزادہ ہمارے شہر میں آیا تھا تو اس پر صرف عورتوں میں غش نہیں بلکہ بڑے بڑے بزرگ مرد گئی اس کو بڑا مان دیتے تھے اور اس کے قریب ہو کر بیٹھنے کی خواہش کرتے تھے مگر ان سب کو مقامی لوگوں سے زیادہ اپنے گھوڑے پسند تھے۔ بیٹھ کر باشی کرنے کے بجائے دوش پسند تھی اور جھوٹنے پھرنے کے بجائے درود نیفہ پسند تھا۔ دری جھٹہ بھی عیب تھا اور دری جھٹے کے جوان بھی عیب تھے۔ جس طرح دری جھٹہ ایک صح کی اعلوم سے راہم ہو گیا تھا، اسی طرح ایک روز اپنا مشن پورا کر کے اسے واپس بھی چلے جانا تھا۔ کسی ناشاختی اور ناشناس مقام کی طرف۔۔۔ میرے خیال

لیے جھٹے کے سارے جوان شام کو گھر رے بنجو پر میانوالی موسیقی کی دھنسی بجا لیا کرتے تھے جو پشوتو، سرائیکی اور بنجابی کے انتراجی حسن سے مالا مال ہوتی تھیں۔

جس دری جھٹے نے میری روح اور میرے دل کے سویدا پر اپنا بھر پورا رکیا، اس کا حوالدار سیاہ پٹوں اور چھوٹی سی کالی داڑھی والا ایک دراز قدموں جوان سمند خان نیازی تھا۔ وہ عمر میں مجھ سے سات آٹھ سال بڑا ہو گا۔ تقریباً یہرے بھتھا ہی پڑھا ہو گا اور پکھ میرے بھی حالات و اتفاقات سے گزارا ہو گا لیکن ایک نہایت ہی ذمہ دار پوٹ پر ہونے اور بارہ من زور جوانوں کو کھانڈ کرنے کی وجہ سے اس میں مقدوں یہ کے سکندر جیسا حسن پیدا ہو گیا تھا۔ وہ جا بہر نہیں تھا مگر گھوڑی ضرورت سے زیادہ اور اٹھا کر چلتا تھا۔ میکنپیں تھا لیکن آئیز اور کم گو تھا نام وہ نہیں تھا لیکن ہور توں کی طرف گردن گھما کر نہیں دیکھتا تھا۔ مجھے تو اس نے بالکل ہی مار دیا!

مجھے کیا ہمارے شہر کے سارے بزرگوں پر سمند خان نے ایسا دار کیا کہ کوئی بھی جانبرہ نہ ہو سکا۔ بڑے بڑے کلغیوں والے سوڈھی سردار تھے۔ روپ والان مان گھرانہ تھا۔ پھر لمبی چوڑی جا گیروں اور پر گنوں والے بیدی سردار تھے۔ اس علاقے کے جدی پشتی مالک لیکن سب سمند خان نیازی سے ہاتھ ملانے، سلام کرنے اور فتح بلانے میں پہل کرتے تھے۔ وہ بھی دونوں ہاتھوں سے ہاتھ ملا کر اپنادیاں ہاتھ سینے پر کھل کر گھڑا ہو گاتا۔ غور سے بات سنا لیکن جواب دینے میں ہمیشہ کرنفسی سے کام لیتا۔ "ہاں جی،" "ہاں جی" کہہ کر بات ختم کر دیتا۔ ڈاچیوں پر چڑھتی اور ہمیلیوں سے نکلی سردار را دیوں نے کھی کی سے ذکر نہیں کیا لیکن اپنی توکر نہیں کی زبانی سمند خان اور اس کے دری جھٹے کے بہت سے تھےں کر انہیں گھوٹ کے پی رکھا تھا۔ میرا خیال ہے اتنی باتیں شہزادے کے زمانے میں الف لیلہ کی بھی نہ ہوتی ہوں گی جتنے قصے ہمارے شہر مکستر میں دری جھٹے کے ہوتے تھے۔

میں آٹھویں پاس کر کے نویں جماعت میں داخل ہو گیا تھا اور میں نے اپنے طور پر ایک مرتبہ "سرمایہ اردو" ساری ختم کر لی تھی۔ حصہ قلم کی بہت ہی چیزیں مجھے زبانی یاد ہو گئی تھیں اور میں اردو اور فارسی کے آخری ہیری یہ چھوڑ کر کپاں تکھو کی جو یہی پر گھوڑے دیکھنے آ جاتا تھا۔ حوالدار سمند خان نیازی کے دو سپاہی اسحاق خان اور سر بلند خان میرے واقف بن گئے تھے۔ یہ دونوں ہنڈل خیل قیلیے تے تعلق رکھتے تھے۔ یہ بڑے عالی حوصلہ اور دلیسپاہی تھے۔ تجھا سنگھ ڈاکو کے ذیرے کی چھٹ پرانی دو جوانوں نے اپنے آپ کو موت کے منہ میں ڈال کر تیج کو اپنے ساتھیوں سمیت ہتھیار ڈالنے پر مجرور کیا تھا۔ ڈاکوؤں نے چھٹ کے نیچے گولیاں چلا کر ان دونوں کو رکھی۔ بھی کیا لیکن یہ اپنے ارادے سے باز نہ آئے اور پھوٹ کے گھٹنے اور سکھی جوار کے پولے آگ لگا کر روشنداں کے اندر سیکھنے رہے۔

سمند خان نے اپنے دوسرے ساتھیوں سمیت ذیرے کے گرد گھیرا ڈال کر کھا تا اور وہ اپنے ہنرخے کے ساتھ گھیرا ٹک کرتا جا رہا تھا۔ گھیرے کی ٹکنی اور دھوئیں کی شدت سے ٹکل آ کر تیجے ڈاکونے اپنے چاروں ساتھیوں کی میت میں ہتھیار ڈال دیئے۔

جب دری جھٹے کے سوار ان پانچوں ڈاکوؤں کو اٹھی ہجھڑی لگا کر گاؤں سے باہر ان کو اپنی جو یہی پولے جا

ایک اور ہی گھن میں پکار کر کہتے:

انسان اپنے رب کا بڑی ناشکرا ہے

اور بے شک وہ خود بھی اپنی اس بات کو خوب جانتا ہے۔

اور بلاشبودہ مال سے سخت محبت کرنے والا ہے۔

کیا نہیں جانتے اس وقت کو جب قبروں سے مردے الٹائے جائیں گے

اور سینوں کے سب راز ظاہر کر دیئے جائیں گے

بے شک ان کا رب اس دن ان کے حال سے خوب واقف ہو گا۔

آخری آیت پر نوجوان سندھان نیازی کی انگھوں سے آنسوؤں کے جھرنے بہنے لگتے۔ حالانکہ نہ وہ مال سے محبت کرتا تھا، نہ اس کے پاس مال تھا اور نہیں اس کے سینے میں کوئی مغلی راز تھا۔ وہ اس اپنے خدا کی بات سے اور اپنے اللہ کے خوف سے روتا تھا اور اپنی چھوٹی کی یادِ اڑھی کو آنسوؤں سے بچکر تھا۔

جس طرح دنیا بھر کے نورست بکھم پیش پر گاڑز کی تبدیلی کا سماں دیکھنے آتے ہیں، اسی طرح میرے قبیہ کے ڈھیر سارے لوگ مغرب کے وقت حوالی کر پال سمجھ کے درازے پر جمع ہو جاتے اور اس فیتہ کرم ادھیائے کا انتظار کرتے جس کی گونج بڑی سہاد فی تھی۔

سندھان نیازی دراصل گھوڑے کو انسان ہی کا ایک روپ سمجھتا تھا۔ ایک باوقاف اور جانثوار انسان کا روپ۔

ایسا انسان جو سواری نہ ہونے کے باوجود غزادات میں شریک ہوا اور یہاں یک دشمن کے دل بادل میں محس گیا۔ حوالدار سندھان کہنا تھا جس طرح ایک شہوار گھوڑے کے بغیر شہوار نہیں کہلا سکتا۔ اسی طرح ایک گھوڑا بھی سوار کے بغیر گھوڑا نہیں ہوتا۔ ایک جانور ہوتا ہے۔ جنگلی جانور، چاگا ہوں کا چچ یا۔ ایک بے قابو عفریت۔ جس کے پاس اپنی بے کارہ بے کارہ کے خلاف کچھی ہوئی اس یا بھی چھوڑ لکام نہ ہو۔ وہ بندہ لیکا جو اپنی جلت کے منہ میں کاٹنے دار وہانہ دے کر گروں توڑ راس نہ سمجھنے کے اور وہ گھوڑا اپنی کیا جو۔ ”ہے گھوڑا“، کا کاشن سن کر انی قدموں پر ندرک جائے۔

ایک روز صحیح کے وقت حوالدار صاحب اپنے یقین فورڑ کی بھری کر کے ہتھی پڑھائے اس کی ماش کر رہے تھے کہ میں سکول جاتا ہو اڑک کر ان کے گھوڑے کو دیکھنے لگا۔ حوالدار صاحب نے اپنے محبوب کو محبت بھری نکاہوں سے دیکھنے والے کی طرح پیار بھری نظروں سے دیکھا تو میں نے ان کا قرب اور خوشودی حاصل کرنے کو انہی کی طرح تالی بجا کر دی

عن اوپنی آواز میں کہا:

پیکاں میں یا کوتیاں ہنگام دار د گیر

طلقے سے یوں لکتا ہے جیسے کمان سے تیر

چالا کیاں بھی عفیف بھی، غربت بھی جنگ بھی

بالادری برائق کی دلدل کا ڈھنک بھی.....!

میں دری جھٹکتے نہیں تھا، مائی چھا لوئی تھی!

بارہ کے بارہ گھوڑوں کے الگ الگ نام تھے۔ کسی کا دبلر، کسی کا بیچل، کسی کا جوگی، کسی کا ہیر اگر سندھان کے کالے سیاہ بیڑگ گھوڑے کا نام دروڑوں سے مختلف تھا۔ کاغذوں میں اس کا نام یقین فورڈ (Hitch ford) تھا اور وہ تھار دبری یہ کی اس فیلی سے تعلق رکھتا تھا جس کے آباد اجداد آسٹریلیا کھیت کے تھے لیکن پھر نقل مکانی کر کے آرلینڈ آگئے تھے۔ سندھان نے اسے کبھی بھی اس کے اصل نام سے نہیں پکارا تھا یہ ”ہے گھوڑا“ کہہ کر آواز دیتا اور یہیش اسی نام پر یقین فورڈ ہنہنا کر اسے جواب دیتا۔

دور دیہ تھانوں پر بندھے منڈ زور اور مستعد گھوڑے المبنی، ابرمیں، چیٹے، سرگ، کیٹ اور شرخے بادای گھوڑے نہیں تھے، جس کے مجتنے تھے۔ ہر جوان اپنے اپنے گھوڑے کے کھریے، ماش، سفائی اور سنگار کا ذمہ دار تھا لیکن اپنے دابلے کے ساتھ ساتھ اس کی نظر درسرے گھوڑوں پر بھی ہوتی۔ دری جھٹکے کے گھوڑے تھانوں پر شنگے بدن نہیں نٹھر کتے تھے۔ ہر ایک جسم پر نیلے رنگ کا بابل پوش یا خاکی کپڑے کا جھول ہوتا۔ کہتے میں آنکھ کتی بھی پاک کیوں نہ ہو گھوڑے کو سب سے پہلے نظر لگتی ہے۔ اس کے بعد بچے کو، پھر دہن کو اور اس کے بعد پہلوان کو۔ سب کو اپنا آپ ڈھانپ کر اور بچا کر رکھنا چاہیے۔

جب حوالدار سندھان نیازی گھر معائنے کے لیے ہر گھوڑے کے پاس جا کر اس کے پٹھے پر گنجار تھکی دیتا اور بھر اس کی گردن چھوکرہ تھکی تھکپ سے سہلاتا تو گھاں سے منداھا کر کر کے گردن کو قوس نما بیالتا۔ ہر گھوڑے کو پڑھتا کہ حوالدار صاحب اس کے سوار کے باس ہیں اور یہ سارا میلہ انہی کے دم قدم سے ہے۔

شام کو سارے گھوڑوں کی آنکھے اس جھل، حملی کی دیوڑی میں جب حوالدار صاحب مغرب کی نماز پڑھتے تو دعائیں کے بعد چوکی سے اٹھ کر اوپنی اور گنجادیں لہرا کر کہتے:

والعیدت صبحاً فاتحوریت قدحہاً... قسم ہے ان فرائیں بھرتے سرپت دوڑتے گھوڑوں کی اور صحن ہوتے ہی دشمن پر یلغار کر دیتے ہیں۔

اور اس سے ہر طرف گرد و غباری گرد و غبار کر دیتے ہیں۔

اور یہاں یک دشمن کے دل بادل میں جا گھستے ہیں۔

یہاں رک کر حوالدار صاحب فرش پر زور کا پاؤں مارتے اور ہاتھوں سے پیکتی تالی بجا کر اوپنی آواز میں کہتے

”ہے گھوڑا“ تو بارہ کے بارہ گھوڑے اپنے دا میں سموں سے زمین کھدیز کر اس زور سے نہنہتے کہ پورے شہر کے گھر لوٹے ہوئے پرندے ایک مرتبہ پھر ہزار پھر گھوڑوں سے لکل جاتے۔ حوالدار صاحب تالی بجا کر کہے جاتے ”ہے گھوڑا“

”پا کیا ز گھوڑا“، ”معصوم گھوڑا“، ”سرشار گھوڑا“..... پھر وہ اپاٹک خاموش ہو کر کھلے چپلوں سے پاؤں نکال کر دوبارہ چوکی پر بیٹھ جاتے۔ ساری فضا خاموش ہو جاتی اور وہ دونوں ہاتھوں اٹھا کر جلال کے چیل سلسلے سے جمال کی واڈی میں داخل ہو کر

حوالدار صاحب نے دادیتے کے انداز میں زرہ پھینک کر "ہے گھوڑا" کہا تو ایج فورڈ والیوم کا شن کو جان کر اور مالک کو قریب پا کر ہلکے سے ہنہنا اور گردن گھما کر اپنا بوقہما لک کے مونٹھے پر رکھ دیا۔ حوالدار صاحب نے میری طرف دیکھ کر جواب میں کہا:

دلوں کنویاں ہیں کہ پیکان تیر ہیں  
چاروں سم اس کے غیرت بدر منیر ہیں  
آنکھوں پہ بیجے جو نظر بے نظیر ہیں  
ہل ایسے جس کے بیچ میں ہریاں اسیر ہیں  
سرعت میں اس سے طیر کو نسبت نہ تیر کو  
زندی یہ جلد میں کہ خجالت حریر کو...!  
یہ کہ کرانہوں نے بیچ فورڈ کے کلے پر بوس دیا اور اس کے بدن پر ہاتھ پھیرتے ہوئے کہا "حصارے کا سارا  
بوکی کا تحمان ہے۔"

اب ادھر تو درلی جھنکا جسین جیل لینڈ راپے ساتھیوں سمیت ہوا کے گھوڑے پہنچنے کے حاچاروں  
کھوٹ دوشی مارتا تھا اور ادھر قدرت نے اس کے لیے ایک ایسا پسندہ تیار کر دیا تھا جس سے بیچ کر کل جانا اس کے اختیار  
میں تھا۔

گالی نامی ایک باوریاں تھیں جس نے اپنی پسند سے مختہ بادرے سے شادی کی اور ایک بخت بعداً سے چھوڑ دیا۔  
مختہ بے قد اور مضبوط بدن کا بادر یا تھا۔ بہت لمبنا گا اور تیز رفتار میں افریقیت کے شکاری ہوتے ہیں۔ جب ملا کپڑے اور  
خرگوش کا شکار کرنے کے لیے وہ اپنے دلوں جازی کے ایک ساتھ چھوڑتا اور خود بھی ان کے پیچے بھاگتا تو تینوں تقریباً  
برابری دوڑ میں بڑھتے تھے۔

باوریے قبیلے کے مرد کپتے ہیں کہ مختہ نے ہر روز ایک جنگلی طلاق پکڑ کر لانے اور اپنے ہاتھ سے اس کے نکلے بنا کر  
گالی کو کھلانے کا وعدہ کیا تھا اور اس لیے گالی نے شادی کی ہائی بھری تھی لیکن کمادکٹ گئے تھے اور جنگلی بے یا یوں میں  
پڑے گئے تھے۔ یا یوں میں انکل انگل پانی کھرا تھا۔ شکاری کے وہاں چھوٹ کرنے سے مگبرا تھے۔ اس لیے ملے  
پکڑے نہیں جاتے تھے۔ مختہ اپنے وعدے سے مجبوراً پھر گیا تھا اور گالی نے اس کا ساتھ چھوڑ دیا تھا۔

مگر اس قبیلے کی عورتیں کچھ اور کہانی ساتھی تھیں۔ یہ بہانی انہوں نے اُڑتی اُڑتی گالی کی ایک سیلی مایا سے سئی تھی  
کہ جس طرح کیجھے والا سردار گالی سے ناکام ہو کر لیکر کے ساتھ لگ کر بینچہ گیا تھا اور گالی اس کا بوتا بھکا کر اپنی بستی میں  
لے آئی تھی، اسی طرح مختہ گالی سے بارگیا تھا اور دیوار کے ساتھ پینچھے لگ کر بینچہ گیا تھا۔

گالی کے ماں باپ مرضیتے اور دادا پنے انہے تھائے کے ساتھ اس کی جگلی میں رہتی تھی۔ دن کو شہر کے لڑکے  
بالوں کے ساتھ مٹھا مٹھوں اور مخربی ٹوٹ کر شام کو لوٹتے ہوئے سردار بالگھکی کر کر اور رانیں دبا کر اس سے دور پر

لے آئی۔ دلوں کا بڑا اچھا گزارہ ہو جاتا۔ تھائے اور گالی کا نہیں، گالی اور بالگھکی کا۔ وہ بڑا سردار تھا اور بڑی عمر کا تھا۔  
پہنچا ہونے کی وجہ سے چل پھر نہیں سکتا تھا۔ ذیور تھی میں آرام کری پر بینچہ کر اندر بالگھک کا نظارہ کیا کرتا۔ گالی اس کے  
دوہوں میں بینچہ کری اسے دب گھٹ آتی تھی۔ زیادہ دو نہیں، بس دو منٹ ہی کافی ہوتے۔

اس کی قوم کے دوسرے مرد عورتیں تو ساتوںی، کالی، خاکی اور سفیدی مالک حسین ٹکن گالی کا رنگ سرخ تھا۔ اس  
کے ہاتھ پاؤں چڑھ کر کندھے سمجھ رہتے تھے۔ خونی دباؤ کی وجہ سے نہیں، جلد کی رنگت ایسی تھی۔ اگر ہمارے قبیلے میں کوئی  
اخنوڑا لوگی کا ماہر ہوتا تو وہ گالی کا رشتہ ریڈ اٹھنے سے جوڑ کر اسے انڈو نیشا کے کسی جزیرے سے برآمد کر کے لوٹھی  
لیں گے میں کی قسمی منڈی میں ضرور پہنچا دیتا۔ وہ پیدا تو ہاوار یوں کے گھرانے میں ہوئی تھی لیکن اس کے کسی پوکھ کے جیز  
ریماں میں قبیلے سے چلا آتے تھے۔ بال بھی دیسے ستواں، بے اور لینکی اور آنکھی بھی کالی سیاہ، اتری ہوئی بادولی جیسی!

گالی کے قبیلے کی عورتیں اپنے بالوں کی تین تین سو منڈھیاں کر کے چوٹی میں سینکڑوں کوڑیاں اور ملے گوئیں  
کرتی تھیں۔ بازوؤں میں ہاتھی دانت کا چوڑا، سر پر چوک، ناک میں بلاک، کانوں میں بالیاں، ماتھے پہنچا اور نکلے  
پاؤں میں چاندی کی آرسیاں ہائی کر بازار آیا کرتی تھیں۔ ان کے مقابلے میں گالی کا نوں میں نیلے ناپیں پہنچھوں میں  
سرمه، ٹھوڑی پر بندیا، کھڑے کا لارکی مردانہ قیص، بھکی نیلی ٹول کی، بھکی خاکی ٹول کی، گریبان کا اور پکا بن، بند، بینچے کے کلے  
ذرا سارے جھکا کر مٹھی تو گریبان چیزیں کی طرف کھل جاتا۔

بازار کے لوگ کھڑے ہو کر دیکھتے۔ کھڑے ہوؤں کو دیکھ کر دوسرے بھی آ جاتے۔ ایک ہنگامہ سا لگ جاتا۔ ہر  
ایک کو ظروں سے محروم تھی مگر شریر کو ہاتھ دلانے دیتی۔ اس کے پری اور کی ساری عورتیں گھاگھرے پہنچنے تھیں اور گھوٹکھٹ  
نکال کر چلتی تھیں۔ گالی بال کھلے چھوڑ کر بغیر اپنی کے پہنچتی تھیں تاکہ اسکی ڈھانپ کے رکھتی تھی۔ پتوں نما ایک پانچاہ مہ سا  
ہنچتی تھی جس کے دلوں طرف چھوٹی چھوٹی سیتیں ہوتیں۔

بڑے مردوں نے اسے ڈر پر لگانے کی کوشش کی مگر وہ سب کو خپڑ دے گئی۔ ایک مرتبہ چاؤں کے لڑکے اسے  
انھا کر بھی لے گئے مگر وہ ان کے انٹکوٹیں دبا کر اور ان کی چینیں نکلا کر رشتی بھی میں اسافت پیول طے کر کے واپس آئیں۔  
سیٹھوں کے بیٹوں نے پیسوں کا لالج دے کر اسے جب ساتھ لپٹانا چاہا مگر وہ دھکا دے کر اگلی گلی میں نکل چاہی۔ چھوٹے  
قہانیدار نے اس کے خلاف پرچ کاٹ کر جوالت میں بند کر دیا تو علاقتے کے لوٹھوں نے تھانے کے سامنے دھنرا دے دیا۔  
اگر بزری ایسیں پی کو تار بھجو دیا تو چھوٹے قہانیدار نے یہ سمجھ کر اسے چھوڑ دیا کہ "غلطی سے گرفتار کر لی۔ اس کا آشنا جاگا  
گی۔ جو مطلوب تھا اور جس کے پاس آ دھر سرپکھی اٹھوں تھی۔" گوراں میں فتح نہیں تھیں کو آیا تو اس نے گالی کی کلف  
گلی نیلی ٹول کی قیص کے چھٹے میں جما کیک کر لیا "میرے ساتھ ضلع چلو گی، جیہیں اعلیٰم دوا میں گے۔" تو گالی نے کہا "میرا  
تیار ہو چاہے اور انہیں ہے، میرے بناوہ مر جائے گا۔" ایسیں پی فتح نے کہا "اس کو بھی تم ساتھ لے چلیں گے۔ لائن میں  
رہے گا۔ سپاہی لوگ اس کی نہ مت کریں گے۔"

گالی نے کہا "سید گی بات یہ ہے صاحب بہادر کہ تمہیں میرے سے کوئی فائدہ نہیں ہو گا۔ میرے اندر سانپ کا

## بابا صاحبجا

کھلاز ہر ہے، میں وش کیا ہوں۔"

صاحب بہادر نے اس کا مطلب پچھا لایا تو پتہ چلا کہ اگر دش کنیا خود اپنادیہ اور بھگ کھول کر بلاۓ تو اس کا تاریخ ہے۔ اس کی نظر وہ کے سامنے مردانہ نئی قیص میں ملبوس ایک قدیم بومی لڑکی کھڑی تھی جس کی اصل زادو بوم یعنی علاقہ اٹھنیں کرتا، شریر پھلواری بن جاتا ہے۔ لیکن اگر کوئی زبردست کرے تو وہ کنیا اُسے ڈس لگتی ہے۔

تھا اور وہی اصل میں اس سرزین کی ماں تھی۔ سندھان نے اپنے بیٹے پر ہاتھ پھیر کر سورہ الناس پر گھی لیکن وہ اسی طرح شام کو جب مغرب کے وقت لوگ سندھان کی قرأت سننے ہوئی کے چالک پر جمع ہوتے تھے تو ان میں امر کھڑی سکراتی رہی۔ پہلے تو اس نے گلائی کی موجودگی کو بڑے غیر سنجیدہ انداز میں لیا لیکن جب وہ پر کسر را بگوار یعنی گھنی تو ایک نئے تماشائی کا اضافہ ہو گیا تھا۔ مردوں والے کپڑے پہننے والی گلائی کا!

سندھان نے بالوں سے پکڑ کر اسے اٹھایا۔ تمن چارزو کے دھپے اس کی کرمیں مارے اور زخم ہو کر کہا۔ "ونع ہو جا کافر چشم دوسرے ہی روز ایک عجیب حادث ہوا کہ سندھان کے سورہ العادیات شروع کرتے ہی جمال خان سوار ہم پریو ایجی راہ اور سیر ایکیا واٹ۔" پھر جو اس نے لڑکی کی گردان کے پچھے ہاتھ رکھ کر اسے دھکایا تو وہ آیا کہ میرا گھوڑا گاڑی توڑ کر پیش گاہ میں طوفان اٹھائے پھر تا ہے اور اندر یہ شہر ہے کہ درسے گھوڑوں کو زد دکوب کرے گا۔ گھنون کے بل گری اور دونوں ہتھیلیاں زمین پر ٹک کر گردان گھما کر اسے دیکھنے گی۔ سندھان اپنے بیٹے پر نیت کے سے اپنا افغان بھی کرے گا۔ مجھ سے تو قابو میں نہیں آتا، اسحاق اور شیر خان بھی اسے تو پر ادھما کر پڑنے کی کوشش کر پکھے ہاتھ باندھے اس طرف سر و تقد کھڑا رہا تو گلائی زمین سے اٹھ کر آہستہ آہستہ قدم اٹھائی آگے کوچلی گئی۔ پھر اس نے ایک بار لیکن وہ توجہ ہی نہیں کرتا۔ آپ ذرا سے آ کر دیکھیں کہ کیا کریں۔

حوالدار سندھان اپنی بچکی سے چیتے کی طرح اچھا اور شیر کی طرح دھاڑا" ہے گھوڑا" اور اندر گلشن کی طرز۔ اس طرح سے چلتا کر کے اور اپنائند چھڑا کے سندھان ایکی پر سر رکھ کر الہیان کی نیمنہ سوگی۔ رات بھروسہ اپنے لپکا۔ اس کے پچھے ہر بونگ دیکھنے کو باہر کے تماشائی بھی اندر آگئے۔ ان میں گلائی بھی تھی۔

یعنی فور پر سوار یا ایسے گلتا نوں اور کوہستانوں کی سیر کرتا کرتا را جہاں قلعوں والے جا کر دوڑ ریکارڈ کیا کرتے تھے۔ جمال خان کا گلدار سبزہ سوانش وزنی اگلی دونوں ناگلیں آنسان کی طرف اٹھا کر دونوں سم زمین پر مارتا تو صبح عادت کے مطابق میں فجر کے وقت اس کی آنکھ تو محلی گروہ نماز کے لیے اٹھائیں، یعنی سورج کو پھر سوگی پا گل پن سے ہنہنا تھا اور قریبی گھوڑوں کی گردان پر خون آلو دانتوں کے گھرے زخم لگاتا تھا۔ حوالدار سندھان کا اپنے تبر کے وقت نیماہ مکور قضاہی پڑھوں گا۔

خوناک آواز کی تالی بجا کر غضبناک آواز میں نفرہ مارا:

"بے گھوڑا"

"سوار کا کچہ"

بدلکام

بداندیش.....یہودی!

اس جھڑکی کے سنتے ہی تھاں کا تار۔ شور پشت اور طوفان جسم سبزہ گھوڑا انہی اقدموں پر رک گیا۔ دامیں سہ پانچ سو اپرے کے پورے میں، کوئی پا گل کر دیتا ہے۔ پھر بدن منی رخ اسی مانگتا ہے۔ شر کی طرف ہی رجوع کرتا ہے۔ زمین کھدید کر ہنہنا یا اور گردان کنڈا کر کے چپ چاپ کھڑا ہو گیا۔ حوالدار نے آگے بڑھ کر اس کے کلے پر تین چھتر مار دیں کہ گھوڑا کر غیر ہی کوپنا تھا۔ کوئی اختیار نہیں رہتا!

اور غصے سے قرار کر کہا "اوے بد بختا۔ بد لکاما، یاروں کے ساتھ رکھ کر بے یاری کرتے ہو۔ لخت ہو تم پر یہودی!"

ڈپل گرے گھوڑا اپنے کرتوں پر شرمندہ سا کھڑا تھا اور اس کے سانس تک کی آواز معدوم ہو گئی تھی۔ سندھان کے انہوں میں ایک سیلانی حرکت ہوئی۔ سندھان نے کرچ کے دستے پر ہاتھ رکھ کر گردان کی طرف دیکھا۔ ایک جملہ اور نے کہا "جمال خان، بزرے کے اگاڑی کے ساتھ ساتھ آج پچھاڑی بھی ڈال دو، اس کی بھی سزا ہے۔"

گلائی نے ہلبار جنم دھاڑ گھوڑے کو سر جھکائے دیکھا تو دل میں کہا "بس! سارے سناڑ میں ایک یہی آٹاکی رکاب کو مضبوطی سے تھام لیا۔ یہ گلائی تھی، جس کے کارکا اور پکا ہئی آج بن دیتی تھا۔

ہے جو مجھے تھے ڈال سکتا ہے....." اس کے بعد وہ دری جھٹکی جو یعنی پر پھر نہیں آئی۔ ادھر ادھر سے پوچھ لئی تھی لیکن دہا۔ "کیا چاہتی ہو؟" سندھان نے کڑک کر پوچھا۔

جاتی نہیں تھی۔

"کچھ نہیں۔ میں نے کیا چاہتا ہے..... ہم لوگ چاہئے کہ نہیں ہوتے حوالدار صاحب، پیغمبر ہے کے لیے اس رات جب حوالدار سندھان اپنے سیاہ پنوں میں لٹکھی کر کے سونے کا تو گھوڑے کی شورش کے بھاجوئے ہیں۔"

"کہاں بیٹھ رہے کے لیے ہوتے ہیں۔" سندھان کو گزر بوسا گیا تو گھوڑے نے ہلکی پنچ مار کر اس کے اوپر سے "چھر" کر کے کرتا ہے لیکن اس کے بعد کوئی ہڑتال نہیں کرتا، گرفتاری نہیں دیتا، مرن پرست سے راستے کھدیڑا کر چلوا بچلیں۔ چوٹی کافی درد ہے۔ تو گالی نے کہا "ہم انتخاری لوگ ہیں حوالدار صاحب اور اتنے نہیں رکھتا، دھرنائیں دیتا۔ گھوڑا غازی مرد ہوتا ہے، سیاسی ٹھنڈنے نہیں چانتا۔" حوالدار سندھان کا شریک مٹھی بھی زور سے چھکارا اور اس معابدے کے خلاف احتجاج کر کے چپ چاپ کرنے کے لیے پیدا ہوئے ہیں۔ باراتوں کے باہر جھونکا کھانا کھینچنے کو۔ سردار نبوں کی اترن لینے کو۔ جاگیر دار کے فار ہوئے کو۔ جیلوں کے باہر اپنے قیدیوں سے ملاقات کرنے کو۔ ہم نجی اور دشمن لوگ ہیں حوالدار جی، اس لیے ہم کو کمزرا ہو گیا۔ اس چھکار میں سندھان کی "اچھا" ذوب گئیں گالی نے نجوب کے چہرے کی خوش رنگی سے پہچان لیا کہ انتخار کرتا ہے۔"

حوالدار نے تو پہلے بھی ایسی بات سی تھی اور نہ ہی کسی محورت کے اس قدر قریب ہو رکھنے کی تھی۔ وہ بولکا گھوڑے کو سب سے زیادہ بھلی اس وقت محوس ہوتی ہے اور اپنے ساتھیوں کی نظر میں سب سے بڑا کرذیل گیا، چیخ فورڈ کسما یا۔ اپنی مرضی سے ایک قدم آگے اور وہ قدم پیچھے ہنا۔ سندھان نے راس بلکے سے کھینچ کر اسے روکا اس وقت ہوتا ہے جب اس کا سوار کوئی سطھی حرکت کرے یا کسی مقام پر تھکنے لے کر اپنے فرد مایہ اور ٹکست خوردہ ہونے کا تھہردا بھی بات ختم ہونے دو۔

لیکن بات بھی کھی ختم ہوئی ہے۔ وہ بات جو اس حدا اور بابا آدم نے جب شروع کی تھی، وہ ہوتی ہوتی اور چھٹے ہوتی ہے۔ اس لیے پرانے وقتوں کی جنگوں میں جب بادشاہوں کے درمیان فتح اور جنگ کے معابدے میں پاتے تو چلاتی دہان سے یہاں تک پہنچ گئی ہے لیکن ابھی ختم نہیں ہوئی۔ وہی بات تھی جو ایک گھر سوار پہنچی مردیہ ایک زمین ہائی کر ٹکست خوردہ فونگ کے گھوڑوں کو شرمندی کا سامنا کرنا پڑے کر ہارا بادشاہیا ہمارا سپہ سالار گلے میں پکا ڈال کے دست بست دوسرے خروجیتی پناہ کے سامنے کیوں حاضر ہو گیا ہے!

گالی نے کہا "ہمارا کوئی سہا کیں مالک نہیں میت میلی کوئی مدد و رہنمی۔ ہم بے بس اور اپنے مانت لوگ؟" جنگ میں دونوں طرف کے گھوڑے ایک سی طاقت، ایک سی جرأت ایک سی توانائی سے لاتے ہیں۔ ان کے اور ہزاروں سال سے انتشار کر رہے ہیں۔"

حوالدار نے کہا "میری رکاب تو چھوڑ، دفع ہوئی۔"

تو گالی نے نئی میں سربلاستے ہوئے دوسرا ہاتھ بھی اس پر رکھ لیا اور کہنے لگی "بڑی مشکل سے اس آگز کرے کر اپنے سوار کو بھی بھی ٹکست اشنازیں بخھنا کہتے ہیں جب سکندر نے پورس کو میدان جنگ میں ٹکست فاش دی تھی تو اس نے اپنے گھوڑے سے اتر کر سوار بے۔ اب نہیں چھوڑوں گی۔ چھوڑوں گی تو وہ جن لے کر چھوڑوں گی کہ ایک بار مجھ سے ملوگے۔ ایک میں، ایکانت میں!"

پورس کے سامنے جا کر اور چہروں اور اٹھا کر پوچھا تھا "آپ کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے؟" یعنی جنگ باز داؤں طوفوں کے گھوڑوں کا بڑا احترام کرتے تھے۔ وہ میدان جنگ میں ان کو پہنچیں پڑے دیتے کہ کون ہارا اور کون جیتا اور کون کس کے بیٹھک۔ لی ہات!

"کہاں؟" سندھان کا سارا بدن ٹھنڈا پڑ گیا۔ گھوڑا اور بے جھنن ہو گیا۔

"ٹھنڈنے خوش ہو کر کہا" تیرسی ڈیورگی کے پیچے۔

"کہاں رہا ہے میں" گالی نے خوش ہو کر کہا "کہاں رہا ہے میں"۔

"کہاں؟" سندھان نے ڈرتے ڈرتے پوچھا۔

"کب؟" سندھان نے ڈرتے ڈرتے پوچھا۔

"شام ڈھلے، سورج چھپنے سے ڈر پہلے۔" گالی نے چہرہ اور اپر اٹھا کر کہا "جب سوار تہارے گھوڑوں پر ہر جسم کو جھٹک کر پینی چھوڑتا، واپسی پر زین سے ڈھلک کر بیٹھنا جیسے شہزادہ ہو کوئی راتب دیتے ہیں۔"

"اچھا۔" لیکن یہ اچھا تھیک سے گالی نے سانچیں کر سندھان کا مٹھی بہت گھبرا گیا تھا اور اس کی ہوئی خوش انداز اور خوش الطوار را کب کے پاس اچھی بڑا وقت تھا۔ کل شام کے آنے تک ابھی اس کے پاس پوری وجہ سے بھٹکی دنوں ہاگوں پر گھوم کر زمین پر قوسیں ہی لگا رہا تھا۔ سندھان نے اس کی گردان پتھر پکڑ کر اپنی آواز مگر دیا اور پورا دن پڑا تھا۔ وہ اس وقت میں چلتی تیل ماش کر کے ہلکی ایک سر سائز کر سکتا تھا۔ گرم پانی سے نہیں سکتا تھا۔

بھرے لبھے میں "ہے گھوڑا" کہا گری چیخ فورڈ نے ہنہنا کراس کا جواب نہیں دیا۔ گھوڑے کی نظر کافی کمزور ہوتی ہے اسے "اڑپتالا" تبدیل کر سکتا تھا۔ ٹھیک ٹھیک اس تمام کو عطر شتمت احمد کی پھربری اپنے پنہ میں اس سکتا تھا۔ زیادہ دور تک دیکھنے کے لیکن وہ آہٹ سے اور خوبصورت سے اور سب سے بڑھ کر اپنے کشف سے دور، بہت دور تک، ٹھیک ٹھیک اسکتا تھا۔ پاؤں کی ٹھیکھوں پر دیز میں مل کر پچھے ملائم ہی دوڑ سکتے دیکھ لیتا ہے۔ جو بات اس کو پہنچ دے اس سے بڑی جلدی گھرا جاتا ہے اور اپنی ناخوشی کا اظہار نہیں؛ کر سکتا تھا۔

گواں میں کوئی واضح اور بین تبدیلی پیدا نہیں ہوئی تھی۔ پھر بھی اس کے ماتحت ساتھی محسوس کر رہے تھے لہنڈ جذب ہو جاتی ہیں۔ عین اسی طرح سمند خان کے ذہن میں مختلف خیالات کی لہریں آتی رہیں اور اس کو حوالدار آئینہ کی صورت سا ہو کر راث گیا ہے۔ محسوس تو خیر نہیں کر رہے تھے، انہیں اپنی نگاہوں پر اور اپنے آپ پر نکل دیا ہے اور کہتے ہیں کہ تو پھر سے آنے کے لیے واپس لوٹ جاتی تھیں اور کچھ اس کے ذہن میں وہیں جذب ہو گزرنے لگا تھا۔ گھوڑوں کے ساتھ رہ کر اور گھر سواری کر کر کے شہسواروں میں بھی کشف کی سی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے تھی تھیں۔ وہ انسان کی اسی ارزی و بدھا میں پھنسا ہوا تھا کہ جاؤں یا نہ جاؤں، کروں یا نہ کروں..... لیکن کوئی آخری فیصلہ نہیں ہو رہا تھا اور لہریں آجاتی تھیں۔ جذب ہو رہی تھیں۔ چنانوں سے گمراہی

سمند خان نے دوپھر کے وقت مجیب خان کے سرگ پر زین ڈالی اور تھوڑی دیر کو باہر نکل گیا۔ شیرکی حد سے کافیں۔ ساحل پر پہنچے بغیر ہی واپس جا رہی تھیں۔

میں ہر پر ایک کافی پرانا گھنٹہ رخا جس کے ایک حصے پر چاروں کے بھوتوں کا بقش تھا اور دوسرے حصے پر سورج۔ شام سے پہلے اس نے نہاد کو رکاریٹی کرتے تھا۔ لٹھے کی گھر کھڑکی شلوار پہنی۔ ٹالی بھوت برآ جمان تھا۔ ایک عرصے سے کسی شخص کو اس کے اندر جھانک کر دیکھنے کی جرأت نہ ہوئی تھی۔ راجہ شام کے درازے یاہ پھوپھوں کو پاش کر کے چکایا۔ پوں میں لکھنی کی۔ چھوٹی سی سیاہ داڑھی کو عطر جھاتے چڑا۔ ڈولتے وجود کو سہارا یہاں سے کثی کتر اکر نکلتے تھے۔ جو بھی گزرتا تھا، ٹولی ہنا کے گزرتا تھا، اکیلا دیکھائیں۔ یہے کے لیے ہاتھ میں جو کیوں والا چھوٹا ہنزہ کپڑا۔ ہنڑ کے گول بھاری سرے کو پنجے لکھا اور پس سرے کو ہاتھ میں پکڑ کر کھتے ہیں یا اسل میں شیر شاہ سوری کی ایک سرائے تھی جو مغلوں کے عبد میں تاراج ہوئی۔ پانچ چھوٹے صد یوں ہیں میں دکھنے کو انوں اور پنڈلیوں پر مارتا چنے سفر پر روانہ ہو گیا۔

بارشوں اور تیز دھوپوں نے ہزار ہاتھ کے خود روپوے اور بے شمار جڑی بونیاں پیدا کیں۔ یہاں سانپوں کی ان گز۔ باوجود اس کے سمند خان دری جھنچے میں تھا اور اس نے کافی چورپکے تھے تکر آج پہلی مرتبہ اس کے اپنے اندر بانیاں نہیں، سیکڑوں قسم کے سانپوں نے یہاں جنم لیے اور پھر وہ اس گھنٹر کو دیر ان چھوڑ کر چلے گئے۔ سکھوں کے زماں پورا حلول ہوا۔ وہ جو چوروں چکاروں کو گرفتار کرنے پر مامور تھا، اس وقت خود ایک صاحب حال بزرگ چور کی طرح مقام میں جب پوچھی مسل کا اس علاقے پر تصرف ہوا تو انہوں نے اس گھنٹر کی مرمت کرائے اسے آباد کیا۔ شام کے وقت یہ اور ارات کی طرف بڑھ رہا تھا۔

کے سرداروں کے لیے کلب کا کام دیتا تھا اور یہاں صبح گئے تک شراب کی مخلیں تھیں۔ بخرے کے لیے وقت کی تھیں۔ جب وہ دُو گروں کی بیت میں سے گزرا، اس وقت مغرب کی اذان ہو رہی تھی۔ ایک لمحے کے لیے اس نے رک کر نہیں تھی۔ دن پر رات بربر چلتا تھا۔ ناچنے والیوں کے جو نئے بدلتے رہتے تھے تکن گھنٹر کی جھنکار کبھی ختم نہ ہوئی تھی۔ سوچا کہ مغرب کی جماعت تو ازان کے ساتھ ہی کھڑی ہو جاتی ہے، کیوں نہ تکن فرض پڑھ کر اپنے مشن پر روانہ ہو جاؤں سمند خان نے سرگ کو آگے بڑھا کر گھنٹر کی درازی میں پھر کے لیکن پھر اسے خیال آیا کہ خصوچنے، من سر پوچھنے اور جماعت کھڑی ہونے تک انتظار کرنے میں آہر کا وقت نہ رہ چکو رستوں پر ہے تھے۔ تخت پوش جتنے لیے مگر چوڑائی میں اس سے آدھے۔ ساری چھیس از بچی تھیں مگر طاقوں میں نہ تباہے۔ کسی کے ساتھ دعہ کر کے کاسے انتظار کروانا ہی تو کوئی اچھی بات نہیں۔ اس پر بھی بڑی سخت وعیدہ آتی ہے۔ کیوں نہ کے نشان ایسی باتی تھے۔ بہت سی دیواریں اپنی پوری خوبی کے ساتھ گمراہ اذال کے کھڑی تھیں۔ باقی میں کریک آمیختہ درفع پنپا لوں..... باوجود اس کے کہ یہ ساری باتیں سوچتے ہوئے اس کی رفتارست پڑی اور اس کی رفتار میں کمی آئی تھے۔ زمین پر زہریلی ناگ پھنسیاں اگی ہوئی تھیں اور دیواروں کے شکافوں میں سربراہی پنپل کے بیڑتھے جو کافی بڑے ہیکن جب مسجد کے محاذ میں آیا تو اس کے قریب سے ناک سیدہ سید عاصل گیا۔

گھنٹر سے کوئی آدھر فرلاگ کی دوڑی پر اسے خیال آیا کہ شاید وہ وقت سے پہلے پہنچ گیا ہے۔ اس نے اپنی اس نے گھوڑے سے اتر کر اس کو آخڑی سرے سے پکڑے پکڑے اندر قدم رکھ کر دیکھا تو اسے جنگلی نیڑے اپنے قدرست کر دیا۔ مگر کہ کوئی گھنٹہ کے ساتھ ہی اس کے دل کی دھڑکن تیز ہو گی۔ اس نے سامنے کی ٹوٹی دیوار سے دیکھا۔ جھاڑ جھکار ایک مخفی سا کنہ دکھائی دیا۔ ان کے قریب ہی بڑے سے اپنے جھیسا ایک کچھ اسمنہ بند کیے ہے تھا۔ وہ یہاں کا بابس نہیں تھیں لیے ہوئے چکورستوں پر گلائی کھڑی تھی اور لبے لبے ہاتھ ہلا کر اسے اپنی موجودگی کا کاش دے رہی تھی۔ کسی طرف سے گھومتا پھر بتا غلطی سے ادھر آ گیا تھا۔ ایک کونے میں آک کے بڑے بڑے پودے تھے۔ انہی کے سامنے مقدونیہ کے خوبصورت شہزادے، میانوالی کے بیٹے اور دری جھنچے کے حوالدار نے کہا۔ ”یہ سیرا حق ہے خدا یا۔ میری بیوی کا ایک عمر سیدہ درخت بھی کھڑا تھا۔“

سمند خان نے کارخانے کے ایک سپاہی کی طرح اس مقام کا جائزہ لیا اور تیری ڈیوڑی کو غور سے دیکھا۔ امری کی طرف ہر ان اور شیرنی کی طرف شیر جست بھرتا ہے تو انسان پر کیوں پابندی ہے؟ انسان کو کیوں منا ہی ہے۔ انسان کو کی ابھی ایک چوڑھائی چھت باقی تھی اور اس چھت کے نیچے کافرش روئیدگی سے بھی پاک تھا۔ وہ موقع معائنہ کو کے گھنٹر کیوں روکا ہے..... اس نے قدرے اونچی آڈا میں کہا۔ ”یہ میرا فس ہے دنیا۔ میرا جو دن ہے۔ میرا اسرا پا ہے۔ میں اس کا بیت اور گلائی کی ذات سے بہت مرغوب ہوا۔ واردات جسمانی کے لیے اس سے اچھا اور کوئی مقام نہ تھا۔“ بیدار ہوں۔ قرضدار ہوں۔ یہ میرا تھا۔ میرا احرار ہے۔ میرا اسرا پا ہے۔ میں اس کو کیسے چھوڑ دوں۔ کیوں چھوڑ دوں۔ کس کے جس طرح سمند سے لہریں آ آ کر ساحلی ریت پر پھیل جاتی ہیں، کچھ واپس چلی جاتی ہیں، کچھ رینہار سے چھوڑ دوں کہ میں اس کا ناظر اور تمہیں ہوں۔ اس کا قرار دوں ہوں، اس کا بازرس ہوں۔

انہوں نے ہاتھ پکڑ کر مجھے فرش سے اٹھایا۔ بست پر لٹایا اور پھر مجھے کبل اور حاکری کری پر بیٹھ گئے۔ میں کوشش دلانا سے کوئی ناکامی نہ کر سکا اور راضیتھیں اسی طرح دیکھتے رہ کھجتے سو گلار۔

صحیح جب میں بیدار ہو تو میرے گرے کا انداز و بیسانہ تھا جیسا میں نے خواب میں دیکھا تھا۔ کھڑکی اور طرف تھی۔ کرسی کا رخ غیر میزکی طرف تھا۔ میز دائیں کونے میں تھی۔ میری دارڈ روپ میرے بستر کے سر ہانے تھی اور میرا تیل کا جو لہاوتے کے شیلوں پر تھا۔ خواب میں بستر تیب اس طرح تھے نہیں تھی، کچھ اور ہی تین ٹک تھی۔

میں نے مختصر سے پانی کی نوئی کھول کر دو تین بڑے بڑے چھپا کے مار کر مند ڈھویا اور اسی طرح گیلا چھروے کر کھڑکی سے باہر دیکھنے لگا۔ شہر ایسی محیک طرح سے جا گائیں تھا۔ صرف اخبار، ڈبل روٹی، گراسان، کافی، دودھ کی سپالی کی چھوٹی بڑی گازیاں گھوم رہی تھیں۔

گھانی کھنڈر کی بیوی براؤ نے میں کھڑی تھی اور اس کے بدن پر اس کی محبوب مرداں قبیلہ نہیں تھی۔ اب رینڈ اپنی قبیلہ کی تو قبیلہ نہیں دی جا سکتی یہیں ہمارے اس علاقے میں وہ خواب کے صوبے اور وادیٰ سندھ کے دلیں میں کسی نے؟ ایسا رینڈ براؤں بدن نہیں دیکھا تھا۔ سندھ خان تیزی سے اس کی طرف جھپٹا اور نیزہ بازی کی اس جھپٹ میں جبا عین اس کی شست میں تھا، اس نے زور کا نفرہ مارا۔ ”بے گھوڑا“

سور کا بچہ

نیک جام

三

سے نا شکر ای سودی

پھر سوار نے پوری راسیں کھینچ کر اس کا سر کندھ جوں سے ملا دیا۔ کاشنے والی قرقری نے اس کی باچھیں جیز دیں جب اس کی راسیں اور کھینچیں اور زبان کی تو اس نے بے بس ہو کر ایک نغمہ اور مارا۔ ”ہے گھوڑا“ اور ہنڑ کے ہونے گوئے دو طرفہ مار سے اس کا سارا اپن درویٹا ہو گیا۔ اس نے ایک جگہ جھری لی اور شکوت، رشت، طلب، ضرورت، مددگاری اور آٹا کرنے میں خدا نے مجھے تجسس سے بہت حملہ اور ہو گا۔

وہ اسے قدموں سے خنگا رہا چھوڑ رہا تھا۔

جذب و کسب

بڑے دن بڑے دن رہوں چاہو۔

وہ سماںے رن۔ اور ان کے دس پاؤں۔

اور اپنے بودھے کو دیکھنے پر میرا روم سے  
تھکا بارہ رخنوں سے چور اور اپنے آپ سے شرم نہ جب مقدونیہ کا شہزادہ اور میانوائی کا بینا کپا سا ہو گردی  
پاؤں جو ملی کے چالک میں داخل ہوا تو ان کا شیر گگ مگوڑا اپنے فتح منالک کی آہٹ پہچان کر زور سے ہٹھنا یا کہ اُ  
ثابت و سالم لوٹ آیا ہے۔ دلدل کے جانشین کو یہ فرمان بخوبی یاد تھا کہ ”جو میرے بندے ہیں، ان پر مجھ کو کچھ تقدیر نہ  
کر اس کو گناہ میرے دوال سکے۔“

سید رات جیسے مکملی گھوڑے نے شترانے کے طور پر اپنی تھوڑی پوری اور اٹھادی اور بدن سوت کر کھڑا ہو گلہ  
روم کے اندر، میرے کمرے کی کھلی کھڑکی میں ایک زور کا گڑھ ہوا اور خوناک رحمائی کے ساتھ ایک "ا  
گوئی" ہے گھوڑا، میں بستر سے اچھل کر فرش پر گزیا۔ میرے سامنے، میرے کمرے میں میری کرسی پر حوالدار مندہ  
بیٹھے تھے اور ان کے پاؤں میں کرخت چپلوں کے بجائے کھل لیدر کے سبک سے سلپر تھے۔ میں نے خوفزدہ نظر دی  
ان کی طرف دیکھا تو وہ مسکرائے اور میری طرف ہاتھ بڑھا کر کہنے لگے "کیا ہو گیا بھائی، اتنی پھوٹی ہی بات پر گھبرا  
ایسی بے معنی بات پر جس کا تمہاری ذائقے زندگی سے کوئی تعلق نہیں۔ اٹھو..... شباش ایسے نہیں کیا کرتے۔ اتنی خوبی  
اور انسک خود را غصی کوئی اچھی بات نہیں۔ ابھی آپ زیر المساخر ہیں۔ اٹھو شباش۔۔۔ بستر پر لیٹو۔"

نہیں دیکھی یا کہر دوں کو دیکھی ہے گریں اس کے مندرجات سے اتفاق نہیں کرتا۔ میرا مشاہدہ کچھ اور ہے۔  
باوسانی کا داماغ بہت تیزی سے حرکت کرتا تھا اور وہ زیادہ رک کر نہیں سوچتا تھا۔ پوچھنے لگا ”تم وہ جو ہو کہ تھوڑی؟“  
میں نے کہا ”یا تم بہت تیز بولتے ہو، کچھ کچھ میں نہیں آ رہا۔ پھر نیرافون بھی کئی دن سے خراب ہے۔ آواز  
ٹھیک شروع ہوتی ہے لیکن پھر ذوب جاتی ہے۔“

اس نے کہا ”میں یہ پوچھر ہا ہوں کہ تم وحدت الوجود ہو یا وحدت الشہودی؟“  
میں پھر خاموش رہا تو جلدی سے بولا ”صوفیوں کے بڑے گروہ کے مقلد ہو یا حضرت مجدد الف ثانی کے پیارے  
ہو۔“ ساتھ ہی اس نے کہا ”ہائے ہائے حضرت مجدد سے مظہر جان جاتاں کا ایک شری یادا یا، پھر بھلی کی سی تیزی سے ان  
کا شعر سنایا، ساتھ ہی پوچھنے لگا ”کیسا ہے؟ دل پر دار کیا کہ بگر پا؟“

میں بھلا اس بات کا کیا جواب دیتا لیکن پھر خود ہی حضرت مظہر جان جاتاں کے حوالے سے مسئلہ تاخ کی باتیں  
کرنے لگا۔ وہاں سے اسے روز نامہ ”ایل میساجرڈ“ میں شائع ہونے والا پنکڑا آؤ گوں کا قصہ یاد آ گیا۔ اس سے لے کر  
یہ تک سارا مجھ سنا یا اور پھر میری رائے طلب کی۔ میں نے کہا ”کل یونہر شی میں تم سے ملوں کا تو اس پر روشنی ڈالوں گا۔  
یہ براچیحیدہ مسئلہ ہے اور اس کے بارے میں علامہ اقبال نے بھی اپنی رائے کا اظہار کیا ہے۔“

حضرت علامہ کاظم سن کر اس نے کہا ”یہ تو پھر میں بھی آتا ہوں۔“ میں نے کہا ”خدا کے لیے کچھ عقل سے  
کام لو۔ اس وقت رات کا ایک نیج رہا ہے، ایسا کو گاڑی چلانے میں وقت ہوگی۔ اسے سوتے سے اخفاٹ گے۔ یہ شرط  
آدمیت نہیں، بلکہ تم سے قصیل ملاقات ہوگی، جب تک کے لیے خدا حافظ۔“  
میں نے فون بند کر دیا تو اس نے بھی کہی دیا ہوگا۔

سارس بڑا یک اور پا کیزہ سار پرندہ ہے۔ دھنلا دھنلا یا، اجلا سا بانور۔ دنیا اور دنیا کے جھیلیوں سے پرے لمی  
نالکیں، لمی چوچی، چپ چاپ، خاموش بھگت سا چھپی ہے لیکن بھگت لوگ عام طور پر جھوٹے ہوتے ہیں۔ میں نے اپنے  
مکن میں کئی بھگتوں کو دیکھا تھا۔ کئی جھوٹے لوگ تھے۔ سارس بھی مجھے بہت ہی جھوٹا پرندہ لگتا ہے۔ میرے سامنے جب  
بھی کوئی جھوٹ جسم ہوا تاہے یا کوئی جھوٹ پکڑا جاتا ہے تو یہی شدہ ایک پیشمان سے سارس کی ٹکلیں میں تبدیل ہو جاتا ہے۔  
میرے ساپ سے جھوٹ کی لومزی، کوئے لگڑا گزار بندہ میں تھیسیں ہوئی جائیے گمراہی نہیں ہوتا۔ ہیشہ سارس ہی سامنے آتا  
ہے۔ میں نے ڈاکٹر احمد جمل سے اس کی وجہ پوچھی تھی تو انہوں نے تباہ کہ سارس خود تو شاید جھوٹا نہیں ہوتا مگر اس کے لگے  
میں ولایت والوں نے اتنا بڑا جھوٹ زال دیا کہ وہ حامل عورتوں کے گھروں میں فوسلوں پیچے لے کر جاتا ہے۔ اس وجہ سے  
شاید آپ کے لاشوں میں یہ تصور جا گزیں ہو گیا ہے۔

ان دونوں میری حالت ایک جھوٹے سارس کی تھی۔ پتہ کچھ نہیں تھا اور میں لوگوں کے گھروں میں رو جانی  
معلومات کے پیچے ڈیلو کر رہا تھا۔ روحانیت کا ذکر کرنے والوں کا رخ کذب کی طرف ضرور ہوتا ہے، گوہ بچ کہتے ہیں!  
دوسرے دن باوسانی نے مجھے بائیلوجی میزو یزم کی سیڑھیوں پر پیٹھ کروحدت الوجود اور وحدت الشہود پر ایک سیر حاصل پکھر

(4)

رات کے بارہ بجے تھے پروفیسر باوسانی نے فون کر کے کہا، غالب کا یہ شعر سنائے ہے؟

نہ تھا کچھ تو خدا تھا کچھ نہ ہوتا تو خدا ہوتا!

ذبیوا مجھ کو ہونے نے نہ ہوتا میں تو کیا ہوتا؟

میں نے کہا، سناتا ہے، پربھی سے یاد نہیں کہ کہاں سناتا اور کس سیاق میں سناتا۔ باوسانی بولا ”یا رس  
دن مغرب غزل سے متعارف ہوا اور اس کا تصویر کلی یورپ کے لوگوں کی فکر کا حصہ بناتا ہو، واقعہ نظریہ اضافت کی تصویری سے  
بھی بہوت کوں ثابت ہو گا۔ ذرا سوچو دو صرعیوں کے اندر اک جہاں عین کوسر بھر کر دینا اور پھر قاری کو سند باد جہازی کی  
ساری دانش عطا کر کے اپنے خزانوں کی علاش کے لیے خود ہی ملتی پلی ویزادے دینا یہ غزل ہی کی ساری ہو سکتی ہے۔“

میں کچھ کہنے لگا تو میری بات کر بولا ”یہ جنرل ہے ناں یا علی بابا کے گھر انے کی مر جانا ہے۔ جو صرف ان  
مکانوں پر کہے لگاتی ہے جہاں حرم اسرار لوگ آتا ہیں۔“

باوسانی ان دونوں غالب اور میر درد کی دنیاوں میں ڈبا ہوا تھا اور فیصلہ نہیں کر سکتا تھا کہ کدھر کی چوٹ کھائے  
اور کدھر کی بچائے۔

پھر اس نے غزل کو درمیان ہی میں چھوڑ کر کہا ”میں نے سناتے، ان دونوں تم قصوف پر پیچھو دے رہے ہو اور یوگا  
بھی سکھا رہے ہو؟“

میں نے کہا ”تم سے کس نے کہا؟“  
بولا ”مجھے لوچانا نے بتایا۔ پھر گرانوں بھی کہر رہا تھا کہ تم نے ایسے ایسے ایسے پرے پرے  
مالکے تھے۔“

میں کچھ گھبرا گیا تو باوسانی بولا ”تم نے عارف المعرف دیکھی ہے؟“  
میں اس کتاب کا نام پہلی مرتبہ سن رہا تھا اور فیصلہ نہیں کر سکتا تھا کہ باوسانی کو کیا جواب دوں۔ مان جاؤں کہ

نام موجود ساتھیوں کی دل بھر کے چغلیاں کرتے۔ ہم سب کی ریگ لیڈر رینا تھی جو باقاعدہ دھون بن تو نہیں تھی بلکہ ہم سب لوگوں کے کپڑے دھو کر دیتی تھی اور اسی آمد فی پر اس کی گزر بر تھی۔ وہ مار گر جا کو اور مار گر جا اس کو زیادہ پسند نہیں کرتی تھی لیکن چونکہ دونوں ایک دوسرے کی ضرورت تھیں، اس لیے اچھی نیجہ ہی تھی اور وقت گزر رہا تھا۔ سینور داندی ہم سب کا بزرگ دوست تھا۔ عمر بیاسی سال سے اور پر تھی۔ وجہ الفاظ کا مریض تھا۔ گرمیوں میں لمبا کوت پین کر اور اونی مظفر گلے میں ڈال کر چلتا۔ منہ میں اٹکی اور انگوٹھے کا حلقہ بننا کر بڑے زور سے سیٹھی بجاتا اور ساتھی سینے پر ہاتھ مار کر کہتا۔ جوانی۔ جوانی۔ اس کے لمبا کوت کی اندر وہی جیب میں ایک تو جوان لڑکی کی نیوڈ تصور ہوتی تھی جو اس نے کسی اخبار سے کاٹ کر کارڈ پر چپ کائی ہوئی تھی۔

سینور داندی جب کبھی بس میں یا ٹرام میں سفر کرتا اور بس کندھ کیٹھا سے سینریشن خیال کر کے نکت نہ دیتا تو وہ چلتی بس میں کندھ کیٹھ کروکر کرمند میں الگیاں ڈال کر سیٹھی بجا اور جیب سے تصویر ٹکال کر اس کی ناک کے سامنے کر کے اونچی آواز میں کہتا۔ جوانی، محبت، محبت، جوانی۔ نکت بوڑھے لوگوں کو معاف ہے عاشقوں کو نہیں۔ لاکھوں سیکم کی ایک نکت دے۔ کندھ کیٹھ پس کر اسے نکت کاٹ دیتا۔ سینور داندی پاؤں میں ہر بے ہر گھٹے ہونے کی وجہ سے بہیش بخیر تسوں کے قلیت بوث پہنچتا تھا۔ جہاں جہاں اس کے گھٹے بہت زیادہ تکلیف دیتے تھے، وہاں اس نے بلیہ سے جو توں کا کیوں کاٹ کر موکھے بنائے ہوتے تھے۔ نظر بے حد کمزور ہونے اور رکھیا کی شدید تکلیف کی بنا پر پاؤں گھسیت کر چلتا تھا لیکن ہر راہ چلتے کروکر کرا کندھا بلکہ کہتا تھا۔ ”بیاسی برس کا ہوں اور پانی کے ذائقے سے ناداف ہوں۔ بہیش شراب پا ہے، اچھی شراب پی ہے اور اچھے انگریزیوں کی پی ہے۔“

ای روز ہماری فلن ڈریس چندال چوڑی کاٹی بار میں جمع تھی اور جور جوت کھان نے مجھ سے یہ پوچھا تھا کہ ”پروفیسر ایکٹن میں گندی سے گندی کاٹی کیا ہوتی ہے؟“ تو میں نے اپنے دونوں ہاتھوں پر اٹھا کر کہا تھا۔ ”ایک منٹ ٹھہر، مجھے کالیاں تو سب آتی ہیں لیکن مجھ سے ان کا ترجمہ نمیک سے نہیں ہو رہا۔ پکھوں الفاظ ایسے ہیں جو میں نے ابھی تک اٹالوی میں جانے نہیں سمجھے ہیں۔“

مار گر جیتا کہنے لگی ”تم ان کا قریبی مطہم بیان کرو، ہم جوڑ جاڑ کے ان کا ترجمہ کر لیں گے۔“ میں پکھوڑا گا اور سر ہلا کر بولا ”چھوڑ دفعہ کرو۔ یہ بھی کوئی پوچھنے بتانے والی بات ہے۔ پھر بھی کسی۔“ جو رہ جو نے کہا ”حد ہو گئی پروفیسر! تم تو جوان نئی کی طرح شرم رہے ہو۔ یہاں کوئی نیز تھوڑی ہے، سب گھر کے آدمی ہیں۔“

میں نے چھڑہ اٹھا کر بے بی سے چاچا نور تھی کی طرف دیکھا کہ وہ ایک سنجیدہ فاشٹ تھا اور مہندب مسیع لینی کا عاشق تھا لیکن اس نے بھی مجھے سہارا نہ دیا اور نوش دلی کے ساتھ بولا ”یہاں بتاؤ یہ تو علم کی بات ہے۔ انفرمیشن کی بات ہے۔“ اس سے تو کسی ملک کے پلچر کی نشاندہی ہوتی ہے۔“ میں پھر بھی ذرا کسمایا اور بولنے میں متامل ہوا تو رہا تانے من کے آگے موٹھا لگا کہ اونچی آواز میں کہا ”پہنچے

دیا۔ وحدت الوجود کا تو پکھوڑا سر امیرے ہاتھ آ گیا لیکن وحدت الشود کا خانہ بالکل خالی رہا۔

حوالدار صاحب سے خواب میں ملاقات ہوئے پر اور ان کا آگے جھک کر میرا ہاتھ پکڑنے کے بعد مجھے میں ایک عجیب طرح کا حوصلہ پیدا ہو گیا تھا۔ جب انہوں نے میرا ہاتھ پکڑا یا میں نے ان کے ہاتھ میں ہاتھ دیا تو مجھے صرف سنگ مرمر کے فرش سے اٹھنے میں مددی لیکن جب دو دن گزر گئے اور تیرداں طلوں ہوا تو مجھ پر ہاتھ میں ہاتھ دینے کا مفہوم ایک اور ہی طرز میں تماں ہوا۔ وہ جو صحوفی چھوٹی خونہ نمائیں اور خود ستائیں کے ٹکٹونے کھلنے لگتے، ان پر رنگہ پھر گیا اور میری ذات اکھرے بدن کی ایک مضبوط اور قابلِ اعتناد کا کمیں ہی۔

لیکن حوالدار صاحب کے خواب میں آنے اور میرے بیعت کرنے اور مجھے فرش سے اٹھا کر بستر پر بھانے کا شاید یہ مقصود نہیں تھا، وہ اس سے درے کی اور معاملے کے لیے آئے تھے لیکن خوابوں کی چونکہ فی الواقع کوئی حقیقت نہیں ہوتی اور ان کے کوئی حقیقی معنی نہیں ہوتے اور یہ صرف دبی ہوئی خوابیات کے مظہر ہوتے ہیں۔ اس لیے ان کو صحیدگی سے بھی نہیں لیا جاسکتا۔ یہ تو انسانی زندگی کے معنی آفریں مگر بعد از قیاس اشارے ہوتے ہیں جن کا کوئی مطلب نہیں ہوتا۔ اس لیے سنجیدہ لوگ انہیں قابلِ توجہ نہیں سمجھتے۔

انہیں دونوں گرائی کا ایک رائٹر ورم آیا۔ میں اس سے متعارف نہیں تھا، البتا اسے بڑی اچھی طرح سے جانتا تھا کہ میں نے تجربی آرٹ، مائیکل ”خیلو اور جیوس“ کے ”پاس پکال“ پر اس کے بے حد خیال انگریز مضمون پڑھتے تھے۔ اس کو انگریزی زبان پر کمل عبور حاصل تھا اور اس کا انداز تجربہ بڑا خوبیوار اور انوس قسم کا تھا۔ یہاں آگتا تھا یہیسے آپ کو آپ کا کوئی بہت سی جگہ و دست اپنا مضمون سنارہا ہوں۔ اس کے مضمون ڈان کے سندھے ایڈیشن میں چھپتے تھے گر کجھی کجھی۔

اس نے آتے ہی مجھے یونیورسٹی دون کیا تو پتہ چلا کہ میں ہوں تو سبی لیکن دون سے بہت دور ہوں، آنہیں مکا۔ شام کے وقت اس نے ریلی پوٹشن دون کیا تو میں انکل پکا تھا۔ عشاء کے وقت وہ پوچھتا پچھاتا میرے گر کچھ کیا۔ میرا کرہ چھٹی منزل پر تھا اور اس عمارت میں ابھی لفٹ نہیں لگی تھی۔ ایک سو بائیس سینری صیاں چڑھنے سے پہلے میں کچھ دیر پچانہور تھیں کی کافی بار میں بیٹھ کر گپڑا تھا اور آخر میں ناشتہ کا سامان لے کر اور پڑا جاتا تھا۔

پچانہور تھی سچا فاشٹ، اٹلی کا عاشق اور مسیع لینی کا دیوان تھا۔ اس کے ساتھ اس کی بیوی مار گر جا بھی بار میں کام کر لی تھی بکران مانے گی کے ساتھ۔ دونوں کے درمیان ازاد اچھی محبت میں پکھوڑی تھی، اس لیے دونوں ہر وقت دبی زبان میں ایک دوسرے سے جھگڑتے سے رہتے تھے۔ ہم کو تو ہر وقت قریب رہنے کی وجہ سے اس اکھاڑے کا علم تھا لیکن مکے سے باہر کے گا کوں کو اس کا پتہ نہیں چلا تھا کہ جھگڑہ ہے۔ مار گر جیتا اٹالوی عورتوں کی طرح تدرے ”بڑی اور عمر میں کافی چھوٹی تھی لیکن ٹھکل کی بڑی خوبصورت تھی۔“ زرایی کا مل، بہت زیادہ باتوں اور کافی حد تک دل پھیک تھی۔ گاہک کو جلدی فوری تیکی کی کافی بار کرنے کے لیے لکا کر پانادل پشوری کر لیتی تھی۔

فیوریتی کی کافی بار کرنے میں چھوڑ کر سیاں ہمارے لیے مخصوص تھیں جہاں ہر وقت اس کے یاروں اور واقف کاروں کا تھکھا رہتا۔ ہفتے کی شام ہم رہات کے بارہ ایک بجھے تک بیان بینچ کر گپڑا گا تے اور محلے کے لوگوں اور

"تو چلو پھر دفع کرو۔" مارگر جا بولی۔ "نہیں بتانا تو نہ کسی، یہ کون انسابی سوال ہے کہ نہ ہوا تو فیل ہو جاؤ گے یا کوئی سے نکال دیجے جاؤ گے۔ بس تھیک ہے۔"

"بس تھیک نہیں ناں..... جو رو جو چڑ کر بولا۔" پروفیسر نے اپنی بات بتادی ہے تو وہ دے کے مطابق ہم کو بھی بتانی چاہیے۔ اسی وجہ سے تو ہم دنیا بھر میں بدنا میں ایسا کھلا لوگ جھوٹے بہت ہیں۔"

میں نے ان کی گرفتار کرنے کے لیے بڑے سجاوے کے ساتھ کہا "چلو کوئی بات نہیں، بھر کبھی سکی۔ یہ کوئی اسی ضروری انفرمیشن ہے جو مجھے آج یہ ملتی چاہیے اور اسی وقت ملتی چاہیے۔ بس تھیک ہے۔"

سینورا بابا چانے اپنا اخبار سیست کر رینا تا کو حکم دیا "رینا تا! انہوں اور پروفیسر کو بھی اور اسی وقت ایک گندی گالی دے کر بتاؤ کہ ہمارے یہاں کس تھم کی گالیوں کو نہ شر تین سمجھا جاتا ہے اور رُک ڈرائیوروں کو کیوں گندرا سمجھا جاتا ہے کہ وہ دوسرا رُک کو کراس کرتے ہوئے ایسی گالیاں ضرور دیتے ہیں۔"

رینا تا چڑ کنکہ وقت بے وقت سینورا بابا چانے اور دھار لیتی رہتی تھی اور ہر وقت اس کی دین دار تھی، اس لیے وہ سینورا کو حکم نہ سکی اور کری سے اٹھ کر کھڑی ہو گئی۔ اس سے اپنی سکرت کے گزول کو ذرا سا کس کر کہا "بائے اللہ میں کس طرح سے، بغیر کسی وجہ کے اپنی زبان گندی کروں اور دوزخ کا سامان کیوں؟"

سب نے میریں بجا کر آواز ملا کر اوپنے نہروں میں کہا "کوئی بات نہیں، پکھنیں ہوتا۔ کوئی نہیں پکڑتا اور نہ اپنی تھاہرے کھاتے میں یہ گناہ کے طور پر لکھ جاتا ہے۔ چلو شباباں یہ خدمت کا کام ہے۔"

رینا تا نے کہا "سپور پروفیسر! جب ہم لوگ بہت اتنی غصے میں آ جاتے ہیں اور کہیں اپنے جذبات پر قابو نہیں رہتا اور ہم نے اپنے پر ٹکل جاتے ہیں تو ہم کہتے ہیں "اوہ بنے۔" یہ کہہ کر وہ دروازے کی طرف دیکھنے لگی کہ کوئی اندر تو نہیں آ رہا۔ جب اسے یقین ہو گیا کہ کوئی نہیں آ رہا تو اس نے کھنکا کر اور گھا صاف کر کے کہا "بران ما نا پروفیسر! میں صرف بتائے کوئی تاریخ ہوں۔ میرا اس سے وہ مطلب ہرگز نہیں ہے جو اس گالی میں ہند ہے۔" یہ صرف انفرمیشن کے طور پر کہہ رہی ہوں۔ اس کی مر جنک بھی نہیں ہوں۔"

لیکن جب اس نے دیسیں ہاتھ کی ساری الگیاں ہوڑ کر ایک ٹھوکا سا بنا دیا اور اسے سارس کی چوجھ کی طرح جمل آوری پر تار کیا تو ایک دم رُک گئی۔ اپنی سکرت سے دونوں ہاتھ پوچھ کر سامنے دروازے کی طرف چلی، دروازے سے سر نکال کر دیں باسیں دیکھا۔ سارا علاقہ روشن تھا اور بازار اپنے پورے جو بن پر تھا۔ اس نے کافی بار کا دروازہ اچھی طرح سے بند کیا۔ تیز تیز قدم الحلقی اپس اپنی جگہ پہنچی اور ہاتھ کی الگیوں کا ٹھوکا پھر سے ہنا کر اوپنی آواز میں بولی "اوہ! وامور نیا تا تو۔"

سب لوگوں نے یہ سنتے ہی اپنے ہاتھ کا نوں پر رکھ لیے اور شیشم کے انداز میں سر جھکا لیے۔

رینا تا نے کہا "مجھے معاف کرنا پروفیسر میں نے ایک گندی بات کی اور سب کے سامنے گی۔" میں ہا کا بکار کری پر بینہ گیا اور یہ سوچ رہا تھا کہ چونکہ میری اطاولی ابھی کمزور ہے، اس لیے میں نے اس نظر کے کا

من... کیا ہو گیا ہے؟ مرے کیوں جاتے ہو؟ پوپ مارے گا؟" چھر اس نے پوپ کو ایک گندی سی گالی دی اور ہاتھ ہلاتے ہوئے کہا "شباش شباش۔ سو... سو... چاول پلٹو۔"

میں نے کہا "ہت تیری ماں کی۔"

مارگر جانے کہا "شباش شباش، بتاؤ بتاؤ۔"

میں نے کہا "ہتا تو دیا ہے۔ اسی طرح بہن کی گالی ہوتی ہے لیکن وہ عام طور پر اس سے شارت ہوتی ہے! بہن....." سب جہاں سے منکھوں کر میری طرف دیکھنے لگے۔ سینورا داندی نے کہا "ہم گالی کو پوچھ رہے ہیں، گندی گالی کو اور تم مرد گورت کے جسمانی تعلقات کی بات کر رہے ہو۔ گالی بتاؤ گالی۔"

میں نے چیز کر کہا "بیجی گالی ہے اور نہایت گندی گالی ہے۔ ہمارے یہاں اس پر قل ہو جاتے ہیں، خون خراب ہو جاتے ہیں۔"

سب طوطے سے بن کر ایک دوسرے کو دیکھنے لگے اور محفل پر ستانہ چاہیا۔ ان کی سمجھ میں نہیں آرہا تھا کہ یہ جملہ ایک گالی کس طرح سے ہو سکتا ہے۔ یہ تو ایک حصی فل ہے جو ا Hazel سے چلا آ رہا ہے اور اب تک باقاعدگی سے ہوتا چلا جائے گا، اس میں گالی والی کوئی بات ہے۔

وہ اماں وڈھی سینورا بابا چا جوچ سے شام تک کوئے میں بینہ کر کر اس درڈ میں بھرا کر تی تھی، اخبار سے نظریں اٹھا کر بولی "پروفیسر! ہم گالی کو پوچھ رہے ہیں، گندی اور غلیظ گالی کو اور تم اس عمل کو بتا رہے ہو۔ انسان، جیوان، جانور بلکہ چاندار کی تھیاتی کا ذریعہ ہے اور جس سے ہر ایک کی نسل اپنی طے شدہ رفتار کے مطابق آگے بڑھ رہی ہے۔" سینورا بابا چانے اپنی عمر کے میاں سال کر اس درڈ پلٹ مل کرنے میں گزارے تھے جس سے اس کا علم سمندروں کی طرح دیکھ اور گمراہ ہو گیا تھا۔ وہ ابھی پکھا دیکھی کہتی تھیں جو رو جو ترکان نے اسے روک دیا۔

جب میں اپنے یاروں کے اس گروہ کی کم مغلیل سے ضیق میں آ گیا تو میں نے چڑ کر کہا "ہمارے یہاں تو بس اسی ٹھم کی گندی گالیاں ہوتی ہیں۔ تھمارے پاس ان سے کوئی بہتر نہ ہو تو پیش کر دو رہنے کو اس بنڈ کر دو۔"

غورتی نے اپنے کاؤنٹر پر گلیا کپڑا پھیرتے ہوئے کہا "رینا تا تم بتاؤ۔ تم تو محزرے پر بینہ کر ار گرد کی عورتوں کو گندی گالیاں دیتی رہتی ہو۔"

رینا تا نے گھبرا کر اور شرم کر کہا "وہ وقت اور تھا اور اس وقت تو جنگ کا سارا بیو جو جائی پر آ گیا تھا۔ تھے کھانے کو کچھ ملایا تھا۔ پہنچنے کو گالیاں تو دینی ہی تھیں۔"

سینورا داندی نے کہا "اوے رینا تا چچ گالیاں تھوڑی دینی ہیں، صرف بتاؤ ہی ہے کہ پروفیسر کو علم ہو جائے، ہمارے یہاں کیسی کیسی خوفناک غلیظ گالیاں ہیں۔"

"وقت کیوں نہیں بتاؤ ہے، نو جوان بڑھے!" رینا تا نے چڑ کر کہا "سارے میری جان کو آتے ہیں اور سکی مجھ سے زیادہ گند بکتے رہے ہیں۔"

غلوظ تر ہجہ کیا ہے۔ دوبارہ غور کیا تو پھر وہی مطلب لکلا۔۔۔ تیسرا مرتبہ ہر لفظ کے لائق اور سابقہ ذہن کے چینے میں پکڑ کر چھاؤے اور پچھلے کارے تو پھر بھی وہی مخفی واد دوئے۔۔۔

میں نے کہا "بھی اس کا مطلب تو میرے حساب سے یہ لفظ ہے کہ "جا اور جا کے قتل ہو۔ مر جا؟" اس نے یک زبان ہو کر کہا "بالکل صحیح ہے، بھی تو مطلب ہے۔ ایک بیتے جاتے، بنتے کھیلتے، زندہ و پاہنڈہ شخص سے یہ کہنا کہ مر جا! قتل ہو جا!! اس سے بڑی گالی اور کیا ہوگی۔ اس سے غالباً یدو دعا اور کیا ہوگی اور اس سے گندی گالی اور کہاں ہوگی!!"۔۔۔ میں نے ان سے تو نہیں کہا البتہ دل میں یہ ضرور سوچا کہ اس سے زیادہ پیار بھر اچمل کہ "دفع ہو، مر پرے" اور اس سے بڑھ کر اعلیٰ افراد فقرہ کہ "اوے مریں آک پان تو لگا، الاجھی سپاری" اور اس سے بڑھ کر دعا سیئے اخبار اور کیا ہوگا "نی مر جائیے! اب اور نہ بڑھی جا۔ لزکیوں پر اتنا دنی تھیک ہوتا ہے۔"

میں اس "گندی" اور "غليظ" گالی کے سیاق و سماق پر غور ہی کر رہا تھا کہ سامنے بندرو والے کے شش پر دستک ہوئی۔ کافی بار کے اندر اس سب یہ گندی گالی سن کر مظلوم سے ہو کر بیندھ رہے تھے اور کسی بھی دروازہ کھولنے یا دنرہ تھا۔ میں پونک اس گالی سے لطف لے رہا تھا اور چاق و پونڈ تھا، اس لیے میں نے ہی آگے بڑھ کر دروازہ کھولا۔ سامنے کرچی کا دنی آرٹ کر بیکھڑا تھا جس نے انگریزی میں مضمون لکھتے تھے اور جس کا میں زبردست قسم کا فہن ہوں۔ میں نے مصائب کرنے کو باتھ آگے بڑھایا تو وہ بے تکلف دوستوں کی طرح میرے ساتھ پٹ گیا اور میری کرپٹ بھرے و چے مارنے لگا۔ میرے لیے اس سے بڑا عزمت افرادی کا اور کیا مقام ہو سکتا تھا۔ میں نے بھی بے تکلف ہونے کے شوق میں دوستی جوانی و چے مارے لیکن بتتی ہی بلکہ اور بالکل ہا معلوم قسم کے۔ پھر میں نے دروازہ اچھی طرح سے کھول کر اسے اندر بایا اور اپنے دوستوں سے اس کا تعارف کرایا۔ کسی نے بھی اس کو پسند نہ کیا!

اصل میں وہ ذرا مستکبر اور گھمنڈی سانو جوان تھا اور انگریزی کا فولینڈ ہ ہونے کی وجہ سے اپنے آپ کو بہت کچھ سمجھتا تھا۔ پھر اس کا لباس بھی ایسا شوخ اور بھر کیا تھا کہ اطاولی لوگ اس کے متحمل نہ ہو سکتے تھے۔

کہنے لگا "میں کل رات کا آیا ہوا ہوں اور اس وقت سے آپ کو فون کر رہا ہوں لیکن آپ دستیاب نہیں ہوتے۔" میں نے کہا "مجھے آپ کے فون کا علم ہوا تھا لیکن آپ نے کوئی تمثیل نہیں چھوڑا تھا اس لیے میں آپ سے دابنڈن کر سکا۔" اس نے کہا "میں صرف کل کا دن اور کل رات یہاں ہوں۔ پھر مجھے ہیرس ٹپے جانا ہے۔ وہاں "لوات یک سینز" میں میرا ایک پر گھر ہے۔ ایک ہفت قیام کے بعد میرا اصل حکما زندگان کا ہے۔ وہاں ایک مہیت قیام کے بعد میری واپسی سیدھی کرائی، واپسی پر کہیں نہیں رکوں گا۔ مٹن و اپس جا کر آٹاؤں کے جانے اتاروں گا۔"

میں ان کی بے تکلف باتیں سن کر محظوظ ہوتا رہا اور ان سے مرغب ہوتا رہا۔ یہے: بیک کر بیک تھے اور محل کے بات کرتے تھے۔ ملک کے بڑے بڑے لوگ ان کے دوست تھے اور وہ سارے سیاستدانوں کو قریب سے جانتے تھے۔ فن اور فنکار کی باتیں کرتے کرتے اچاک میری طرف بھر پر نظر وہ سے دیکھ کر بولے "میں آپ کوئی سے اس لیے خلاش کر رہا تھا کہ میرے ساتھ چل کر مجھے یہاں کا کوئی بر تھل کھانا نہیں، وہاں کی لذکیوں سے ملائیں اور اس ماحول سے متعارف کرائیں۔"

بر تھل کا نام من کر میرے پاؤں تکی زمین نکل گئی۔ میں نے نتواس کے بارے میں کچھ ساتھا نہ پڑھا تھا، اور نہیں ہماری گفتگو میں کبھی اس کا ذکر آیا تھا۔ حالانکہ ہم نے فورتی کی کافی بار میں بیٹھ کر طرح طرح کی بکواس کی تھی اور ریگ ریگ کے مضمون باندھتے تھے۔ یورپ کے بیچ خانوں کے سلسلے میں میرا جو بھی علمی مشاہدہ تھا، وہ "یاما" ناول کے ارادہ تھے، مولو نایار نجف پوری کی کتاب "ترفیباتِ جنمی" عابد علی عابد صاحب کے بیرونی لوئی کے ترجمے اور بہت بچپن میں سریز آف کوش آف جیوس کے تیر تھوڑا فیریز پوری کے تراجم سے اخذ کر دئے تھے۔ اس کے سوا مجھے کچھ معلوم نہ تھا۔

انہوں نے میرے جواب دینے سے پہلے کہا "اہمی طبقے ہیں اور پھر واپسی پر کسی ابھتے سے اطاولی ریسٹوران میں کھانا کھاتے ہیں۔ آخر میں میں آپ کوئی کیسی پر یہاں چھوڑ کر اپنے ہوٹل چلا جاؤں گا۔"

میں نے کہا "لیکن میں تو اسی کوئی جگہ نہیں جانتا اور نہیں میرے خیال میں اٹھیں میں اسی کوئی جگہ نہیں ہیں۔" انہوں نے میرے کندھے پر زور کا تھجھ مار کر کہا "اوہ کم آن اشراق ایسی باتیں کرتے ہو۔ دوسری جگہ قیمتیم کے بعد اٹھی کے بیچ خانے تو ساری دنیا میں مشہور ہو چکے ہیں۔ اب یا تو تم بنتے ہو یا مجھے چکر دے رہے ہو۔"

جلد ہی انہوں نے مجھے تو اور تم کہہ کر پکارنا شروع کر دیا لیکن میں ان کے رب علم کے آگے گاں سے بے تکلف نہ ہو سکا۔ ان کے علم کا سارا رعب انگریزی جانے کی وجہ سے تھا کہ وہ انگریزی میں مضمون لکھ لیتے تھے اور انگریزی میں گفتگو بھی کر لیتے تھے۔

میں نے ان کی سوالی نظر وہ کی تاب نلاتے ہوئے دوبارہ عرض کیا کہ "اگر ایسے کوئی مقامات ہیں بھی تو مجھے ان کا علم نہیں۔ میں نے کبھی اور ترقی نہیں دی۔ یہ میرا موضوع نہیں۔"

انہوں نے خلکی کے انداز میں کہا "اگر یہ تمہارا موضوع نہیں تو یہاں کرنے کیا آئے تھے؟ کسی اور حقاً رکاوٹ نے دیتے جو اس موضوع سے کچھ فائدہ اٹھاتا۔"

ان کی اس جھڑکی سے میں گھبرا سا گیا اور شرم دنگی سے مکرانے لگا لیکن وہ مجھے چھوڑنے والے اور عاف کرنے والے نہیں تھے۔ میرے دوستوں کی طرف اشارہ کر کے بولے "ان لوگوں سے پوچھو، یہ سارے لفڑی نظر آتے ہیں۔ ان کو ضرور معلوم ہو گا۔"

میں نے جو جو تکھان سے پوچھا۔ کیوں جو جو یہاں کوئی بیٹھنے جانے ہیں، ہمارے روم میں۔" اس نے ڈکار لینے کے انداز میں خاصی اور ٹھیک آواز میں کہا "بہت۔" اور پھر فرٹے اپنے ساتھیوں کی طرف دیکھنے لگا۔

بڑھ سے دامنی نے کہا "میرے ساتھ چلو، میں تمہیں دکھاتا ہوں۔ میری تو کہی لڑکیاں کپی داشتائیں رہ چکی تھیں۔ اب بھی ملک رہتی ہیں۔"

میرے مہمان نے کافی میری پیالی پر مارتے ہوئے بے چینی کے ساتھ پوچھا۔ "کیا کہہ رہے ہیں؟ کیا کہہ رہے ہیں؟"

میں نے کہا "جی کہہ تو رہے ہیں کہ اس شہر میں چند بر تھل ہیں لیکن ان کے صحیح مقام ان کو معلوم نہیں۔" تو پھر

جلدی کسی نتیجے پر پہنچ کر تھیں مطلع کریں۔"

میں نے اپنے ساتھیوں سے پوچھا "لیکن اس گھر کا کچھ کیسے چلا ہے؟" تو فوری تی نے کہا "بابر ایک سرخ ہتھی گی ہوتی ہے پر ویسر... جیسے دکونر یا گاڑی کی جنیں ہوتی بالکل اسی ٹکل و صورت کی لیکن اس میں غیدھ شستے کے بجائے سرخ شیشہ لگا ہوتا ہے اور اس سے سرخ ہوتی جیسا ہوتی ہے۔"

اب تک میں اپنے اس ناخواندہ ہمان سے تھوڑا سازی ہو چکا تھا، اس لیے میں نے کافی بار کے لیے پہنچے سے ایک ورق چاڑ کر انہیں بتایا کہ "میں اس کا نند پر آپ کو کامیونٹ کا نشانہ بنادیا ہوں، آپ کمیں سے بھی جنکی پکڑ کر دہاں جاسکتے ہیں۔ پھر یہاں سے تو وہ علاقہ بہت ہی قرب ہے۔ جلدی سے پہنچ جائیں گے اور بھاڑا بھی کم ہو گا۔" انہوں نے میرے چہرے کی طرف نظر سے دیکھا اور خس کر کہا "جان من! آپ کے بغیر تو میں یہاں ایک اچھی آگئیں بڑھ سکتا۔ اطاولی کوں بو لے گا اور راستے کوں پوچھ جائے گا۔ مجھے تو تھیک یوکی اطاولی بھی معلوم نہیں۔ آپ کو میرے ساتھ چلانا ہو گا۔"

"میں آپ کے ساتھ کا سینو جاؤں؟" میں نے جیچ کر کہا "یہ ممکن ہے۔"

"تو پھر میں یہاں بیٹھا ہوں۔ نہ میں یہاں سے اٹھوں گا، نہ یہاں سے اٹھوں گا، نہ یہاں سے اٹھوں گا، نہ یہاں سے اٹھوں گا..... اپنے یار ماں ک دکان بنا کوئی تو بھیج جائے۔"

مجھے معلوم نہیں کہ آپ کی زندگی میں کبھی کوئی ایسا اننان آیا ہیں، لیکن میں یہ بات پورے یقین کے ساتھ کہہ سکتا ہوں کہ آپ کو ایسی چیزوں سے پالا ضرر نہ پڑا ہو گا۔ آپ کسی کھنکھنکی میں پھنس کر گم ہو گے ہوں گے۔ مخالف ہست سے آئے کئی خوانگوار جلوں کی جلا دی گئی میں الجھ گئے ہوں گے۔ کسی وجہی جانور سے گھر کر دوزانو ہو گئے ہوں گے۔ آپ کا سامان چلا گیا ہوا گیا لیکن پلیٹ فارم پر سرپت بھاگنے کے باوجود آپ کاڑی نہیں پکڑ سکے ہوں گے۔ آپ نیزہ ہر دار و جوشی آدم خوروں کے نرغے میں آ کر اپنی پوری طاقت سے جیچ رہے ہوں گے لیکن آپ کی آواز برآمد ہونے کے بجائے خاموشی سے واپس چارہ ہو گی اور آپ کے بیوی پہنچنے کے قابلے پر پہنچنے پکن مبارہ ہوں گے۔

میری صورت حال ان ساری صورتوں سے زیادہ کر بنا کر تھی اور میں نے اس بک بک سے برآمد ہونے کا ایک سیدھا سافی عمل کر لیا تھا کہ سکوڑ پر انہیں پہنچے، ہٹا کر لے جاؤں گا اور کامیون کے دروازے پر سرخ ہتھی کے پیچے چھوڑ کر واپس آجائیں گا۔

لیکن یوں نہ ہو سکا۔ جب ہم کامیون کے دروازے پر پہنچنے تو ایک بڈھے دربان نے دروازہ کھول کر گھبراہٹ میں کہا "جلدی جلدی..... سرکاری وقت ختم ہو رہا ہے، لاست کال! لاست کال!! لاست کال!!!"

پہنچنے کا مطلب کیا تھا لیکن جب میرا ہمان اندر واٹل ہوا تو اس کے ساتھ میں بھی تھا۔ یوں تو روم کے بھی گھر پرانے ہیں۔ سلوہویں ستر ہویں صدی کے قدیم مسکن لیکن یہ گھر ان سے بھی پرانا تھا۔ دروازے کے عین سامنے پہلی منزل کو جانے والی سڑھیاں تھیں اور باسیں ہاتھ سنگ مرمر کا ایک کھلا اور روشن صحن تھا۔ ایک

کہیں اور سے پوچھو۔ کسی اور سے دریافت کرو۔" انہوں نے بے چینی سے کہا "اشفاق صاحب! آرت اور لٹریچر کے طالب علم کو ایسے سارے مقامات کا علم ہوتا چاہیے۔"

مجھ میں بڑے آدمیوں سے معروض ہونے کا بڑا ملکہ ہے اور میں ہر بڑے آدمی سے فرمائنا ہو کر اس کے سامنے سرگوں ہو جاتا ہوں۔ میں پاکستان کے ان کروڑوں انسانوں میں سے ہوں جو اپنی عاجزی، فروختی، کترنی اور بیچارگی کے زور پر بڑے بڑے ملکبر، گھمنڈی، خود پرست اور خود میں فرمودنے کو جنم دیتے ہیں اور ان کے جلوسوں کے آگے ناچنے گا تے "آدمی آدمی" کے فرنے مارتے جاتے ہیں۔ میں صاحبانِ حیثیت سے کچھ مطلوب نہیں ہوتاں ہی، ہم ان سے کسی رعایت کے طلبگار ہوتے ہیں۔ ہم تو صرف ان کے گن گانے کے لیے بیباہوتے ہیں اور انہیں جتلائے بغیر ساری زندگی ان کے گن گا کر ختم ہو جاتے ہیں۔

"تو پھر؟" انہوں نے ذرا عرب سے پوچھا تو میں گھبرا گیا کہ ناراض ہی نہ ہو جائیں۔ میں نے کہا "آپ ذرا تمہری سے، میں ان سے مزید کچھ پہنچ کر بتانا ہوں۔"

میرے استفار پر سینور اب ساچانے بتایا کہ ہمارے یہاں فاشی کے منتظر شدہ اڈے کی مخصوص مقام پر نہیں ہوتے، ہر علاقے میں اپنا اپنا ایک کامیون ہوتا ہے۔

"اگر کوئی علاقہ بڑا ہو تو ہاں دو دو تین تین بھی ہوتے ہیں۔" بوجو جنے کہا۔

فوری تی نے کہا "جب میں نے یہاں آ کر یہاں کافی بار کھولی ہے تو یہاں بھی ایک کامیون ہوتا تھا لیکن پھر پادریوں نے دیکھنے کی تربت کی وجہ سے بند کر دیا کہ جو طالب علم و مہیاں پڑھتے ہیں اسے ہم بھی وہاں گھس جاتے ہیں۔"

رینا تابوی "یہ کامیون ہر دو میں جگہ جگہ لیکن ہمارے قرب ترین علاقے" تراں تورے "میں تن ہیں اور قیمی نہیں پر فخر کیا کرتے ہیں۔" وہ اپنے علاقے کے اڑوں پر پائیے خوش ہو رہی تھی جیسے لوگ فٹ بال یا سکٹ بال کی

میں نے کہا "تراں تورے میں کہاں ہیں؟"

رینا تابوی کہا "قادہ ساتھ بھلو کے ساتھ وہ اپنے بڑے راستے سے داخل ہو کر جہاں لگیوں کے دو شاخے پر ملی اور خرگوش والا چھوٹا فوارہ ہے، دہاں دا سیں ہاتھ کی گلی میں ہے۔"

میں نے کہا "اس گلی میں تو کاپور ہتا ہے۔"

"بس بس" رینا تابوی "کامپو کے گھر سے چار گھر جمہوڑ کے پانچواں گھر وہی ہے۔ بڑا شہر ہے، دو دروڑ سے لڑکیاں آتی ہیں۔"

میرے ہمان نے بھاری گر جدار آواز میں پوچھا "کیا بتا رہے ہیں۔" تو میں نے کہا "ابھی بحث کر رہے ہیں۔ کسی نتیجے پہنچ پہنچ۔"

"عجیب و اہمیات لوگ ہیں کہ ابھی تک ڈسکس ہی کر رہے ہیں۔" انہوں نے ناراض ہو کر کہا "ان سے کہو

نوش جیسا ہمارے بیان دکانوں پر لگا ہوتا ہے کہ "بدھ کے روز چھٹی ہوگی۔ ملازموں کی تعداد تین ہے۔ مالک دکان کا نام میں اطاولی میں کہا۔" جی آجیاں نوں سوہنائی آجیاں نوں۔ بھلی کرنی آئیں بھلی کرنی آئیں۔ پھر اس نے اپر جانے والی سڑھیوں کی طرف اشارہ کر کے کہا "اوپر اوپر اور اپر!" اور تم گھبراۓ، شرمائے، چور سے بنے سیر صیاں چڑھنے لگے۔ میرے مہمان کا بھی کچھ بھرے جیسا ہی حال تھا۔ جس بھادری اور جرأت کا مظاہرہ کر کے وہ کافی بارے چلا تھا، وہ ساری ختم ہو گئی تھی اور اب وہ ایک بیکے ہوئے چڑھنے کی طرح سیر صیاں چڑھ رہا تھا۔ وہ جواں سال کرتی بدن پھونک لئکے تین دن کے باس غبارے جیسا ہو گیا تھا اور اس کا خوبصورت، خوشود ارجمند درخت میں پہنندہ لگا کر خود کش کرنے والے تجزے جیسا ہو گیا تھا۔

جب میں یہ نوٹس پڑھ چکا تو میرے مہمان نے مریل آواز میں پوچھا "کیا ہے؟" اور ابھی میں نے اس کی بات کا جواب دینے کو من کھو لائی تھا کہ میرے منہ کھلا رہ گیا۔

چار خوبصورت گورے بدنوں اور سنہرے بالوں والیاں نو جوان لڑکیاں، مادرزاد بہرہست "بُونا سِر! بُونا سِر!" کہتی ہوئی ہمارے کمرے میں آ کر صوفوں پر بیٹھ گئیں۔ ان سب نے اپنی برہنگی چھپائے کو بہت اعلیٰ ذریعائں کے اوپر ایڈھی والے شوز پہن رکھتے تھے، باقی کچھ نہیں تھا۔ ایک بڑی جس کے بال کا لے سیاہ تھے، اس نے گلے میں ادھے رنگ کا ایک گلی پیشہ والا ہوا تھا جس کے سامنے ہیرے کا ایک چھوٹا ساری زہر لکھیں مار رہا تھا۔

میرے مہمان کے ساتھ یتھی ہوئی ایک لڑکی نے اس کے زانو پر زور سے ہاتھ مار کر پوچھا "کہاں کے رہتے والے ہو؟" تو اس نے کچپائی ہوئی انگریزی میں کہا "اس سے پوچھو دیتا ہے گا۔ اسے پڑھے۔ میں اطاولی نہیں جانتا۔"

میں نے کہا "تم ہندوستانی ہیں اور سیر و تفریخ کے لیے اٹلی آئے ہیں۔"

"آگرہ۔ آگرہ" اس کی ساتھی نے ترپ کر پوچھا "تاج محل والے آگرے سے؟"

میں نے کہا "نہیں، ہم ولی کے رہتے والے ہیں اور ولی سے آئے ہیں۔ وہاں بھی قطب صاحب کی لاد ہے۔" لیکن وہ میری بات تھیک نہ سمجھ سکی۔ یونہی بان کرتی رہتی۔

میرے مہمان نے اسی لڑکی کے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کہا "اس سے کوکہ تم بہت خوبصورت ہو۔" میں نے حکم کی قیمت کی تو اس لڑکی نے ہاتھ زرا سا دوچا کر کے "ٹھری" کہا۔ میں نے کہا "میرا ٹھری نہیں، اس کا شکریہ ادا کر جس نے جھیس یہ کاپلی منڈ دیا ہے۔" اس نے میرے مہمان کی کمری میں زور کا چھوٹا مار کر کہا "یہ بولتا ہی نہیں، اس سے کیا بات کروں۔"

میں نے کہا "تم مستقل طور پر بیسیں رہتی ہو، اس کھر میں؟"

تو وہ چاروں کھلکھلا کر پس پریس اور فتحی میں سر بلانے لگیں۔ میں نے کہا "بیان نہیں رہتی ہو؟" تو کامے بالوں والی بولی "ہمیں یہ بتانے کا حکم نہیں ہے۔"

ملازمہ مدربوں کے جو تے پہنے اس فرش کو دا پر سے دھوری تھی۔ اس نے ہمیں دیکھ کر کام روک دیا اور مسکرا کر بڑی یتھی آواز میں اطاولی میں کہا "جی آجیاں نوں سوہنائی آجیاں نوں۔ بھلی کرنی آئیں بھلی کرنی آئیں" پھر اس نے اپر جانے والی سڑھیوں کی طرف اشارہ کر کے کہا "اوپر اوپر اور اپر!" اور تم گھبراۓ، شرمائے، چور سے بنے سیر صیاں چڑھنے لگے۔ میرے مہمان کا بھی کچھ بھرے جیسا ہی حال تھا۔ جس بھادری اور جرأت کا مظاہرہ کر کے وہ کافی بارے چلا تھا، وہ ساری ختم ہو گئی تھی اور اب وہ ایک بیکے ہوئے چڑھنے کی طرح سیر صیاں چڑھ رہا تھا۔ وہ جواں سال کرتی بدن پھونک لئکے تین دن کے باس غبارے جیسا ہو گیا تھا اور اس کا خوبصورت، خوشود ارجمند درخت میں پہنندہ لگا کر خود کش کرنے والے تجزے جیسا ہو گیا تھا۔

میں نے اپنی ٹکل تو نہیں دیکھی لیکن مجھے لگ رہا تھا کہ میرا سارا چہرہ پاک سوکی تصویری کی طرح میں ہو کر جھلکی ہوئی سری جیسا ہو گیا ہے اور ناک اپنی جگد سے کھمک کر باسیں گاہل پر آگئی ہے۔ دونوں کان ایک ہی ساینڈ پر اور پیچے ہو کر پبلے کے مقابلے میں زیادہ حساس ہو گئے ہیں اور آنکھیں دو دو کے جو نوں میں تیسم ہو کر چار بھی ہو گئیں اور چوکس بھی ہو گئیں۔ مجھے صرف ایک ہی خوف تھا کہ اگر میرے سفارت خانے کو پہنچے چل گی اور انہوں نے میرے ابھی کو ساری صورتحال کی اطلاع دے دی اور پاکستان کے لوگوں کو معلوم ہو گیا کہ میں کدر گیا تھا تو میری وطن واپسی ہمیشہ کے لیے مخدوش ہو جائے گی اور میں یہیں کہیں ہو ٹلوں، ریستورانوں کے سامنے پرانی اور ایکن، بجا تاہو بھیگ مانگ مانگ کرفوت ہو جاؤں گا۔ اگر کسی نے کاسینو سے باہر نکلتے وقت مجھے دیکھ لیا اور میری روپورٹ میرے ایسٹ پاکستان کے بھائی نژاد سفیر صاحب کو کر دی تو وہ اس صد سے کوہسار نہیں تھیں گے اور پہنچانے پہنچنے سے پہلے پہنچنے سے پہلے پہنچنے سے پہلے پہنچنے سے کوہسار نہیں تھیں گے۔ میرے سیر صاحب مجھے بہت ہی تیک، شریف، نمازی اور پاکیزہ روح کا نوجوان سمجھتے تھے۔ وہ ہر مینے میرے سرگزینوں کا کوئی، چالکیت کے پیکٹ اور میرے خدا اپنے ہاتھ سے پاکستانی نکلت لگا کر سفارتی تھیں سے کہا جائے گا۔

چھر میرا ایک پاک اور پاکیزہ وعدہ بانو سے بھی تھا ہے میں نہیں پر روتے دھوتے چھوڑ آیا تھا۔!

اوپر کی منزل بڑی اچھی، خوبصورت، بارنو ساخت اور کمی کروں پر مشتمل تھی۔ کروں کے سامنے کیٹ واک تھی اور اس کے پیچے بڑی مضبوط ریلگ تھی۔ نیچے سرگزیر کافرش تھا جس پر صفائی والی عورت تاکی مارہی تھی۔

سیر صیوں کی فلاٹ پر، ادھر عمری ایک عورت اپنے کاؤنٹر کے اندر کیش رجسٹر کے، کری پیٹھی جاسوسی ہاول پڑھ رہی تھی۔ اس نے ہمیں دیکھ کر خوش آمدید خوش آمدید کہا اور کروں کی طرف ہاتھ کا اشارہ کر کے کہا "تشریف رکھیے، جو کہہ بھی خالی ہے وہاں تشریف رکھے۔"

پہلے اور دوسرے کمرے میں صوفوں پر کام کا لوگ ہیٹھے ہیٹھے تھے تین میرا کمرہ خالی تھا۔ ہم دونوں بیکلی بننے صوفوں پر آئنے سامنے بیٹھ گئے۔ وہ جو بڑا شیر بہرہن کر ہو ہو ہو کے باتیں کر کے آیا تھا، اس وقت اپنی ٹھی گم کر کے بیٹھا تھا اور اسے کچھ نہیں آ رہا تھا کیا کرے۔

سامنے کی دیوار پر شکستے کے فریم میں سرکاری مہروں اور سیدی گکنوں والا ایک نوٹس لگا تھا۔ میں اس طرح کا

میرے مہمان نے کہا ”پانچ ہزار لیرے تو پھیس روپے پاکستانی ہو گئے۔ ان سے کہو، پچھلے کم کر دیں۔“  
میں نے حسب ارشاد اس کا بھی ترجیح کر دیا۔

میں نے سب رسم اور مہمانی کا ترجمہ کیا۔  
کالے بالوں والی نے میرے مہمان کے سر میں کس کے چیزوں ماری اور ساتھ ایک ایسا فقرہ کہا جس کا ترجمہ  
میں اس وقت کر سکتا تھا جسے کبھی کروں گا۔ پھر وہ بڑا تھی ہوئی اٹھیں اور انہیں لوگوں کے خلاف بکتی جھکتی یعنی کھینچ کرے سے  
باہر نکل گئیں کہ ان لوگوں کو لذت، راحت اور خوش باشی سے کیا کام۔ یہ تو ایک ایک آنے لے کر سال بھر کیلوں والے بستر پر  
لٹکے گزار دیتے ہیں۔

یہ تیرے پر اور یہی تیرے پر اور میں اس سے دگنی تیزی کے ساتھ باہر نکل گئیں۔ میرے مہمان نے کہا ”مد و جس تیزی سے اندر داخل ہوئی تھیں اس سے دگنی تیزی کے ساتھ باہر نکل گئیں۔“ میرے مہمان نے کہا ”مد ہو گئی یا بار اس میں نارانچی کی کیمایت تھی بھلا۔ دنیا کی ساری مارکیٹوں میں بھاؤ تاذ ہوتے ہیں، پھر انہوں نے کیوں برآمدنا۔“ میں صوفے سے اٹھ کر کھڑا ہو گیا اور مہمان کے کندھے پر اتھر کھ کر بولا۔ ”اب چلیں، کافی دیر ہو گئی ہے اور مجھے صح سرے پونتھوڑی بھی جانا ہے۔“

انہوں نے کہا ”خوبی دیر کے لیے کوادر دوسرے گروپ سے بات کر لیتے۔ دوسرے گروپ کی لڑکیاں بھی انہوں نے کہا ”خوبی دیر کے لیے کوادر دوسرے گروپ سے بات کر لیتے۔ دوسرے گروپ کی لڑکیاں بھی انہی آتی تھیں ہوں گی۔“ میں نے کہا ”میک ہے، آپ بھیں۔ میں چلا ہوں ..... نیچے اتر کر آپ کو کوئی ٹیکسی مل جائے گی جو آپ کو ہوٹل چھوڑ دے گی ..... آپ کا ہوٹل یہاں سے کوئی زیادہ دورنیں۔“ انہوں نے کہا ”حد ہو گئی یا ر۔ آدھا گھنٹا اور نہیں رک سکتے۔“

اپنے سارے مددوں پر اپنی بہت سے کام ہیں ..... اور یہاں رکنا مناسب بھی نہیں سمجھتا۔“  
میں نے کہا ”سوری! مجھے اور بھی بہت سے ساتھ تیار ہو گئے۔ مذہ سے تو کچھ نہیں بولے، البتہ ایک پہنچاری مارکاری ناخوشی کا ظہار کر دیا۔  
جب ہم یہ ہبھوں پر اس کیش جڑ والی عورت کے قریب سے گزرے تو اس نے کہا ”آپ کی تشریف آوری کا  
ٹھریہ۔ مجھے افسوس ہے کہ آپ کو کوئی لڑکی پسند نہ آئی۔ اب آپ اگلے ہفت صور تشریف لائیے گا۔ اگلے بھر“ رجید  
سے ”لا کر۔ کے۔ گر۔ آ۔ ہ۔ ہ۔ ہ۔ ال، سا۔ کر۔ آ۔ بہت خوش ہوں گے۔“

کالابریا مریونے دو درپ پار ہے بیس سے اس سے اپنے کام کر رکھا تھا۔ اس کا شکر یہ ادا کیا تو وہ بولی ”اگر آپ دو ہفتے شہر کر آئیں تو آپ کی میں نے بڑی شرافت اور محبت کے ساتھ اس کا شکر یہ ادا کیا تو وہ بولی ”اگر آپ دو ہفتے شہر کر آئیں تو آپ کی ملاقات سلسل کے ایک کھلنکرے مگر جیس کروہ سے ہوگی۔ تفصیلی خدا آچکا ہے۔ ساری لڑکیاں کاملے بالوں اور سیاہ آنکھوں والی ہیں۔ سب میں عرب خون ہے اور یہ پذیرگی اس وقت سے چل رہی ہے جب صلیلیہ پر عرب بول کی حکومت تھی..... یہ دیکھئے، اس نے دراز سے ایک لمبا سال الفائز نکال کر دکھایا ”فُوْ اور کو انک آچکے ہیں اور ڈیٹھ بھی آچکی ہے۔ نمیک دو ہفتے بعد۔“

”اور اگر ہم بتا بھی دیں تو اس سے تم کو کوئی فائدہ نہ ہو گا۔“ نیلی آنکھوں والی لڑکی نے کہا ”ہم صرف رات کے وقت یہاں ہوتی ہیں اور ناموں کے بجائے نمبروں سے پہچانی جاتی ہیں۔“ پھر اس لڑکی نے جس نے میرے مہمان کی کرم میں دھمکا کا مارا تھا، کچھ تحسیس ہی ہو کر مجھ سے پوچھا ”تم یہ سوال کیوں پوچھ رہے ہے تھے؟“ ”کون سا سوال؟“ میں نے ٹوچھا۔

”یہی..... اس نے بچوں کی طرح چہرہ ہلا کر کہا ”تم مستقل طور پر سیکھ رہتی ہو؟ اس گھر میں؟“  
 ”اوہ۔“ میں نے ایک حج کی طرح سمجھیدہ ہو کر کہا ”وہ میں نے اس لیے پوچھا تھا کہ تم چاروں کا الجہ فرق فرق  
 ہے اور تم میں سے کوئی بھی روم تنقظ کے ساتھ اطالووی نہیں بولتی ہو۔“  
 وہ چاروں ایک لمحے کے لیے خاموش ہو گئیں تو میرے مہمان نے پوچھا ”تم نے کیا کہا؟“  
 پیشتر اس کے کہ میں کچھ کہتا، ایک لاکی بولی ”تم تھیک کہتے ہو۔ ہم روما کی نہیں ہیں۔“  
 ”لیکن، کہاں کی ہیں؟“ دوسرا بولی ”ہم نہیں بتائیں گی۔“

میں نے کہا "یار تو تم تو رین کی ہو یا جھیوا کی اور اگر ان دونوں شہروں میں سے کسی کی بھی نہیں ہوتا تو تھکی ضرور ہو..... تمہاری بولی میں اطلاعیہ کی روح نہیں ہے۔ تم لوگ باتیں کر سکتے ہو۔ ایک دوسرے کی گھنکوں سمجھے سکتے ہو لیکن تمہاری ہاتھوں میں روح نہیں ہوتی۔ سری مرد نہیں ہوتی۔"

میں کیا کرتا اور کس طرح سے ان کے ساتھ پورا اترتا۔ وہ شخص جو اتنی ہلاشیری کے ساتھ مجھے یہاں لایا تھا، اب منہ میں گھنٹھیاں ڈالے اچھوں کی طرح مسکرا رہا تھا۔

تمہوزی دیر تو میں ان کے ساتھ زبان کی باشیں کرتا رہا اور روما کے تلفظ کے گن گنوتا رہا۔ لیکن اچاک کا لے بالوں والی کو خیال آیا کہ یہ تو بھک میگ سے شوقنیں ہیں۔ ان کے پاس ہے کچھ نہیں، مقامف نظراءہ بازی کرنے آئے ہیں۔ دو چار گلکوڑاں دکھ کر اسے تی و اپس ٹھلے جائیں گے۔

اس کجھ نے پر خیال اپنے ذہن تک محمد و نہ رکھا بلکہ ترجمہ کر کے سب کے سامنے پیش کر دیا۔ چاروں ایک اٹھ کر کھڑی ہو گئیں تو میرے مہمان نے مُبرا کر پوچھا ”کیا ہوا؟ کیا ہوا؟ جا کیوں رہی ہیں؟“ میں نے وجہ بیان کی تو اس نے ہلاکر کہا ”ان سے پوچھو بیاں کا طریقہ کار کیا ہے؟ اور یہ کس طرح سے خصوصی تقدیر دیتی ہیں؟“

میں نے اس فقرے کا عین اسی طرح سے ترجمہ کر کے پوچھا تو نیلی آنکھوں والی لڑکی نے کہا ”پانچ ہزار لیرے  
نی محبت۔ ہم میں سے جو بھی پسند آئے، اسے ساتھ لے لیجئے۔“  
”خالی پانچ ہزار لیرے نہیں، سیاہ بالوں والی لڑکی نے کہا“ اس کے ساتھ پہ بھی دینا پڑے گی۔“

گاڑی سے آ رہی ہے۔

میرے مہمان نے پوچھا "یہ کیا کہد رہی ہے؟"

میں نے کہا "پکن دیں، آپ میرے پیچھے بیچھے آ جائیں!"

اگلی صبح جب وہ ہر س جانے لگے تو میں انہیں شش پر چھوڑنے لگا۔ مجھ سے پکنے والے خوش نہیں تھے۔ کمرکی میں سے سرکال کر بولے "تم کو ہر س سے خط لکھوں گا اور پوری تفصیلات سے آگہ کروں گا..... واہی پر اگر موقع ملا تو پھر تمہارے روم آؤں گا اور زیادہ دن شہروں گا۔ یہ تو اتنی ابدی شہر ہے۔" بیان سے جانے کوئی نہیں چاہتا۔

ان کے پاس چونکہ نیلز چیک تھے جو انہوں نے تھوڑے نہیں تھے، اس لیے سفرخراج کے طور پر راستے کے لیے انہیں اطابلوی رقم کی ضرورت تھی، میرے پاس اس وقت صرف پچاس بڑا ریسرے تھے جو میں نے ان کی خدمت میں پیش کر دیے۔ کہنے لگے "یا تو میں اونچے ہوئے جھیں یہ رقم دے جاؤں گا یا پاکستان سے بینک ڈرافٹ بناؤ گریجواؤں گا۔ فکر نہ کرنا۔" میں نے کہا "آپ بھی کمال کرتے ہیں۔ اس میں فکر کی کیا بات ہے بھلا؟"

جب میں مرکزی اردو بورڈ کے ڈائریکٹری ٹیٹھیت سے کام کر رہا تھا اور میرا دفتر 1، بھی گلبرگ میں تھا تو پاکستان سے ایوب آمریت کا درود رقم ہو گیا اور بھروسہ اسٹ جہوڑیت کی شہری لیں لے کر سیاست کے افق پر مددوار ہو گئے۔ ان کے بعد میں میرے بھی مہمان میرے افسر بن کر سلام آباد تھیات ہو گئے۔ انہوں نے چارج لیتے ہی سب سے پہلے میری پیشی کر لی اور مجھے اپنے پی اے کے پاس دو گھنٹے انتظار کرنے کے بعد شرف باریابی بخشا۔

اپنے دور حکومت میں انہوں نے مجھے بہت کھل کیا اور قدم پر ڈیل کی۔ جب بھی لاہور دورے پر تشریف لاتے تھے، مجھے ایز پورٹ ہائی کران کا سواست کرنا پڑتا۔ آتے ہی اپنابریف کس اور کندھے کا تھیلا مجھے تھا دیتے۔ گری کا موسم ہوتا تو ایک جنگل کی دے کر کہتے "آج گری بہت ہے۔ کیوں ہے؟" میں کہتا "سر! بس بھی ہوتی ہے۔ گھنٹہ بھر پہلے تو یہ انٹو گوار موسم تھا۔"

سردی ہوتی تو مجھے طعنہ سادے کر کہتے "تمہارے بیان سردی بہت ہے۔" میں کہتا "بس سرایی سال ہوئی ہے۔ پچھلے سال، انہیں دنوں میں بڑا خوفگوار موسم تھا۔"

ان کی وجہ سے میں نے ایز کوئی بینٹل کا سویٹ بھی دیکھا جس میں ایک ساتھ دو چمن کرے تھے۔ ذرا لگ روم اور لاڈنچ اگ تھا اور پھوٹا سا کچٹ ایک چھوٹے سے ملحق کرے۔ میں تھا جہاں باور چی کے سونے کا بینے بھی لگا ہوا تھا۔ وہ جب بھی لاہور شریف لاتے اسی سویٹ میں شہر اکرے۔ میں نیچے لاڈنچ میں جیٹے کر اس بات کا انتظار کیا کرنا کہ صاحب کو اپا لگ کی چیز کی ضرورت نہ پڑ جائے۔ وہ نیچے کا ڈنٹر پر ڈون کر کے مجھے اور بالا کر کر اس کا سمجھا کر پھر نیچے بیچ دیا کرتے! جس جگہ دورے پر جاتے مجھے بھی ان کی اردوں میں جانا پڑتا اور منجع ان کے شکا نے پر بھنی کر حاضری دینا پڑتی۔

ایک مرتبہ انہوں نے مجھے لاہور سے حیدر آباد طلب فرمایا، میں نیک وقت پر بھنی گیا لیکن ان کی خدمت خاطر

اور معیت میں اتنا وقت گزر گیا کہ مجھے شب برسی کے لیے کوئی مناسب چکنچل سکی اور میں نے دو رات حیدر آباد کے ریلوے ششیں کی شپرینچے کے گزار دی۔

جب میرے یہ مہمان آرٹ کریک، انگریزی زبان کے مضمون لگا اور مجھ سے پچاس بڑا ریسرے ادھار لے کر پیوس رو انہوں ہو گئے تو مجھے خیال آیا کہ میں نے تو ابھی لینڈ پیڈی کو کمرے کا کرایہ نہیں دیا۔ ریناٹا کی دھلائی اور فوری تی کے دودھ کا بیل ادا نہیں کیا، یہ سب کچھ کیسے ہو گا اور یہ کس طرح سے پوری ہو گی۔ تو مجھے باوسانی کی بیوی ایسا کا خیال آگیا جو ہر مشکل وقت میں ایک اچھی فامی ہمابھی کی طرح میرے کام آیا کرتی تھی۔ میں نے فون کر کے اسے اپنے مہمان کی ساری رام کہانی مع اس کی روزمرہ یکنینگوں کے نتائی اور اس نے جواب میں نہیں کر کہا "کوئی بات ہی نہیں۔" تم غوری نہ کرو۔" اس ساری رام کہانی سے میں نے کامیابی کا واقعہ ساختا کا واقعہ ساخت کر دیا تھا۔ ایسا بہت ہی پر اپنی وضع، پرانے خیالات اور پرانی اقدار کی خاتون تھیں۔ اگر اس کو اس واقعے کا علم ہو جاتا تو اس نے نور ایک تفصیلی خط میرے گھروالوں کو لکھ دینا تھا کہ اس کو انگریزی میں خطا لکھنے کا بڑا اشوق تھا اور کوئی مکتب الیسا دستیاب نہیں تھا۔

پروفیسر باوسانی ان دنوں "جادو یہ نام" کا اطابلوی ترجیح کمل کر کا تھا اور اس پر نظر ثانی کر رہا تھا۔ مجھے اس کے مدگار کے طور پر فارسی متن پڑھنا ہوتا اور وہ اس کے ساتھ ساتھ اپنی اطابلوی عبارت ماناتا جاتا تھا۔ فارسی میں نے بیک پڑھی تھی لیکن اس پر اردو، انگریزی جیسی دستز نہیں تھی۔ اپنی کوتا ہیوں کا ازالہ کرنے کے لیے میں اسکل روز کی پروفیسٹریگ کے مطابق رات کو جادو یہ نام کے پانچ سات صفحے پڑھ کر سوتا تاکہ الفاظ و معانی اور تلفظ کے سلسلے میں ایک فیر ملکی کے سامنے کسی حضم کی شرمندگی نہ ہو۔ یہ کام بڑے انہاں کے سے ہوتا تھا اور اس کے لیے رات گئے تک جا گناہ پڑتا تھا۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ امریکہ کا ایک جرنی میں کسی تجارتی ادارے کا انجمن اپنی نوٹی ناگ کے کرکی ڈاکٹر کے پاس گیا اور اپنے اچا لگ جاوے کا نتیجہ اس کے سامنے پیش کیا۔ ناگ کی بڑی گھنٹے سے یخچے دو مقام پر ٹوٹی ہوئی تھی اور دنوں میں گرین ڈافر پکڑ کی صورت پیدا ہو گئی تھی۔ ڈاکٹر نے اپنے ماتکوں کو فوری سرجری کی تیاری کا حکم دیا اور میریض کو درود کئے کا ایک بھاری بیکرے کے پوچھا، یہ حادثہ کس وقت ہیش آیا؟ میریض نے کہا، ڈاکٹر صاحب یہ حادثہ پندرہ برس پہلے ہیش آتھا لیکن میں اس کے خوفناک متأخر ہے۔ واقعہ نہ تھا۔

ڈاکٹر نے جیز ان ہو کر میریض کی طرف دیکھا اور کہا "بھائی میں یہ پوچھ رہا ہوں کہ آپ کی یہاں ناگ کب ٹوٹی؟" میریض نے کہا "وہی تو عرض کر رہا ہوں کہ یہ حادثہ مجھے پندرہ برس پہلے ہیش آیا۔ اس وقت میں جوان تھا اور مجھے اس کا احساس نہیں تھا لیکن اب جب مجھے اس کا منہ تکنے لگے اور کامل طور پر خاموش ہو گئے۔" ڈاکٹر صاحب جرنی سے اس کا منہ تکنے لگے اور کامل طور پر خاموش ہو گئے۔

میریض نے کہا "ڈاکٹر صاحب آج سے پندرہ برس پہلے میں اپنی مصنوعات کی فروخت کے سلسلے میں کیلی فور نیا کے ایک دور از عالمتے میں گھوم رہا تھا اور اپنے شیڈ دل سے زیادہ دیر دہاں رک گیا تھا۔ آرڈر تھیزی سے بک ہو رہے

تھے۔ ہر روز کچھی سے فون پر رابطہ رہتا تھا۔ میرے کیشن کی رقم تاش کی سروں کی طرح جمع ہو رہی تھی اور میں اپنی کارکردگی پر بہت خوش تھا۔

ایک روز شام کے وقت جب میں ایک گاؤں سے کافی سارے آڑو رہبک کر کے قریبی شہر کی طرف روانہ ہوا تو آسمان پر گہری سرمی گھنٹا کا ایک بادل تھج ہوا۔ بکلی بچکلی اور آنفنا نبابرash ہونے لگی۔ میں نے اپنی گاڑی کی رفتار تیز کر دی اور گاڑی کی تیزی کے ساتھ بارش بھی تیز ہو گئی۔ ہوا کے تند و تیز جھوکے میری گاڑی کو سڑک سے اٹھا لٹھا کر سائیکل دن کی طرف چھینک رہے تھے اور شدید اندر ہیمرے کی وجہ سے میرا دل بیخا جا رہا تھا..... اچاک مونے موئے اولے پڑنے لگے اور میں نے محوس کیا کہ میری گاڑی پر قبضت پڑ رہے ہیں۔ ان کی تو خیر مجھے کوئی خاص پروانگی نہیں تھی۔ البتہ کسی بھی لمحے اپنی ونڈسکرین نوٹ جانے کا شدید خدش لاحق تھا۔

میں ابھی گاڑی روک کر کسی درخت کے نیچے پناہ لینے کی سوچ ہی رہا تھا کہ پانچ سات سو گز کے فاصلے پر مجھے ایک چھوٹا سامانکار دکھائی دیا جس کی بتیاں اچا مکروہ تھیں۔ میں نے گاڑی اس مکان کے پہلو میں ایک درخت کے نیچے روکی اور پناہ لینے کے لیے اس گھر کا دروازہ بھیا۔ تصور ہی دیر بعد اونچی عمر کا ایک کسان سگار پتیا ہوا باہر کلکا اور میرے ساتھ بڑی ہمدردی سے پیش آیا۔ اس نے میرے سوال کرنے سے پہلے ہی کہا، "سرآئی ایم سوری ہمارے پاس شب بسری کے لیے کوئی علیحدہ کرہ تو نہیں ہے البتہ ہمارے بارن کے ساتھ کوئی خوبی ہے جس میں معنوی وضع کا ایک بستر ہے اور دیوار کے ساتھ پانی کی ایک نوٹی ہے..... میں نے اس کی بات کاٹ کر کہا" مجھے منظور ہے اور میں آپ کی مہماں نوازی کا تبدیل سے شکر گرا ہوں۔ مجھے وہ کوئی خوبی دکھا دیجئے۔"

"آپ یقین کریں ڈاکٹر صاحب وہ کوئی خوبی نہیں اسے ستری کو خوبی تھی اور اس کے اندر لگا ہوا بہتر کی سرائے خانے کے بستر سے بہت ہی بہتر تھا..... اس کسان نے مجھے دہان لے جا کر لانا یا۔ حق کا سونگ بتایا۔ طوفان تھیں پر کھڑکی کھولنے کا طریق سمجھایا اور ایک سگار اور ماچس کی پوری قیمت میرے سر بانے رکھ کر شب تیک کہہ کر چلاتوں میں نے یہ کہہ کر اس کا دل توڑنا مناسب نہ سمجھا کہ صاحب میں تو تمبا کو تو شی کرتا ہی نہیں، مجھے سگار اور ماچس کی ضرورت نہیں۔ میں نے جواب میں شب تیک کہا اور کوت چلوں اور جو تے اتنا رکر بستر میں گھس گیا۔ وہ جو ایک ان ہونا ساخن میرے دل و داغ ہے۔" ڈاکٹر ایسا کہا۔

دہان پر رونسا، اسی دہان میں سعد اور یاروں میں پر رہا۔ دہن یادیں آدمی رات کے وقت تاریخ ہاتھ میں لیے کوئی غص میری کوئی خیری میں داخل ہوا اور آکر میری چارپائی کے پاس کھڑا ہو گیا۔ میں ہر بڑا کرناٹھ بیٹھا اور خور سے اس خوفناک شے کو دیکھنے لگا۔ وہ کسان کی درازی تقد اور جوان سال بیٹھی جس نے شب خوابی کا سلکی لباس پہنتا ہوا تھا۔ وہ میری چارپائی کے ساتھ گلگ کر کھڑی ہو گئی اور بڑے مشقانہ انداز میں بولی ”آپ کو کسی پیچر کی ضرورت تو نہیں؟“ میں نے کہا ”آپ لوگوں نے تو پہلے ہی مجھ پر اس قدر مہربانی کی ہے اور اسی جگہ فراہم کر کے دی ہے کہ اس کے بعد مجھے کسی کی ضرورت نہیں رہی۔“ اس نے کہا ”کوئی کبل، کوئی چادر۔“

میں نے کہا " بالکل نہیں۔ سب کو تمیک ہے میں بڑے سکون میں ہوں۔" اس نے کہا " ایسے موسم میں بعض اوقات بستر ہتھ دھنڈا ہو جاتا ہے اور جب تک وہ گرم نہ ہو، تمیک سے خند ادا کیا۔"

میں نے کہا "میرے پاس تو پہلے ہی دوکمل ہیں اور میں نے دونوں جوڑ کر لیے ہوئے ہیں۔ اب واقعی کی چیز کی ضرورت نہیں۔"

اس نے کہا "کوئی لگنی کافی وغیرہ، کوئی سیندھوچ یا بسکٹ؟" میں نے کہا "اس وقت میں بالکل پر باش ہوں، کسی بھی شے کی ضرورت نہیں۔ آپ کا بہت بہت شکر یہ۔" اس نے سبزی بات کا کوئی جواب نہ دیا اور اتنی تاریخ بھاکر چل گئی۔

تحوڑی دیر کر اس نے ڈاکٹر صاحب کی آنکھوں میں آنکھیں وال کر کہا "آپ یقین نہیں کریں گے ڈاکٹر صاحب کر کریں گھنٹہ بھر بعد وہ پھر میری کوٹھری میں آگئی۔ اس نے اپنا شاخ خوابی کا لباس اتار کر حاتھ اور جھنڈیاں ایک چادر اپنے گرد لیں ہوئی تھیں۔ اس نے پھر اسی تپاک اور ویسی ہی محبت سے کہا "آپ کو کسی چیز کی ضرورت تو نہیں۔" میں نے کہا "بالکل نہیں۔ ہرگز نہیں۔ میں بڑے مزے میں ہوں۔" اس نے کہا "میرے خیال میں یہ بستراپ کے لیے تھیک نہیں اور اس کوٹھری کا ماحول بھی تھا اور اسی کے ساتھ میرے میں آ کر سو جائیں۔" میں نے کہا "آپ کی توجہ اور آپ کی عنایت کا بہت بہت شکریہ لیکن میں یہاں بہت تھی کمزور نہیں ہوں۔ گھر سے بھی زیادہ آرام میں ہوں۔" کہنے لگی "کسی خاص چیز کی ضرورت ہو، کوئی ایسی چیز ہے آپ مہماں کی حیثیت سے مانگتے ہوئے شرماتے ہوں....." میں نے کہا "بالکل نہیں۔ میں تو بلکہ بہت ہی بے تکلفی کا وقت گزار رہا ہوں اور آپ لوگوں کی میرزا بانی کا شکر گزار ہوں۔"

اس نے اپنی تاریخ بھاٹی اور واہیں اپنے کرکے میں چلی گئی۔  
یہ کہہ کر رُوفیٰ ہاگ و اے مریض بنے ڈاکٹر صاحب کی طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا "کل شام، ڈاکٹر جب میں اپنے گھر کی ڈھلوان چھٹ پر چڑھ کر ایشنا کارنگ سیدھا کرہا تھا تو اچاک مجھے پورہ برس پہنچ کا آ گیا۔ بیکلی کی تیزی سے مجھے اس نوجوان لڑکی کی بات سمجھی میں آئی اور میرے بدن نے ایک بیجی سی لی۔ ابھت سے میں اپنا توازن قائم نہ کھو سکا اور چھٹ سے چھوٹ کر باہر کی سڑک پر جا گرا..... ہاگ کی بڑی دوچھانی اور میں بے ہوش ہو گیا۔ اب ڈاکٹر صاحب یہ حادثہ تو پندرہ برس پر اتا ہے۔ لیکن اس کی ضرب شدید کا نتیجہ کل سے۔"

اپنے مہمان کے چلے جانے پر بھیک چار دن بعد میں رات کے بارہ بجے جاوید نامہ کے مقابل موازنے کے لیے فارسی کا من درکھا کر اپا ایک فرمادار کر میں بستر سے اچھا اور فرش پر گرا گیا۔ مجھے چلی مرتبہ احساس ہوا کہ میں کیسے اونچے مقام سے ہو آیا تھا اور میں نے بولتے چالنے بدنوں کے زندہ ناق گانے میں میں کس قدر قریب سے شرکت کی تھی۔ ساتویں جماعت میں ہمارے گروپ کا ایک اور نالائیٹ لڑکا پورن اپنے پھوپھا کے عجائبی سکنک سے ایک تصویر

از الایات تھا۔ یہ تصویر ایک بڑہ غورت کی تھی جسے اس کے پھوپھانے لگنا صاحب کی جلد اور جلد پر چڑھے ہوئے خاکی کا نظر کے درمیان پھپار کھا تھا۔ ذرل کے جنہیں میں ہم سے نے اس تصویر کو باری باری دیکھا اور اپنی اس آکشانی میں پر بہت سرور ہوئے۔ وہ میلے سے گندے کارڈ پر گھستے ہوئے بلاک کی چھپی تصویر تھی جہاں ایک پرانی وضع کی آرام کری پر ایک بڑی عمری کی بڑہ خاتون بیٹھی تھی۔ یہ اس قدر گھستے ہوئے بلاک کی تصویر تھی کہ اسے نہایت غور سے دیکھنے کے بعد تصویر کے زور پر بھی پہنائے پڑتے تھے۔ درد حقیقت میں یہ ایک کھلی ہوئی چھپتی، برف جمانے والی مشین، بھینس کے چہرے اور نوٹے ہوئے تانپر رے سے ملتی جلتی تصویر تھی۔ پورن کہتا تھا ایک نیڑہ تصویر ہے جو اس کے پھوپھانے شادی سے پہلے کی سنبال کے رکھی ہوئی ہے۔ ایسیں پورن کا حکم ہے میں رکھ کر اسے دیکھنا پڑتا تھا تو وہ اوقی ایک نیڑہ تصویر تھی نظر آئی تھی درد حقیقت میں وہ مغلیہ در کے چھروں کے درشن کا ایک طاقتی سی تھی۔

وہ جو شیم دائرے میں بینجھ کر روحانی اسپاٹ کا ایک سلسہ شروع ہوا تھا اور جس میں سکھانی ہے والوں کی تحداویں اضافہ ہو رہا تھا، اب ایک مقام پر آ کر رک گیا تھا۔ پہلے تو پاوری سائزی کی دوں فطرتی نے مجھے انسان سے مایوس کر دیا تھا، اب مجھے میرے اندر کے چور نے مٹکیں پاندھ کر آگے لگایا ہوا تھا۔ انسان کی گرتی ہوئی اخلاقی قدر دوں کو دیکھ کر میں نے بھی اپنی اندروں کی کریم شروع کر دی تھی۔

اس مواسال کی مدت میں مجھے تو تعلوم ہی نہ ہو سکا کہ کامیون میرے گھر سے اس قدر قریب ہے اور اس کا شناس قدر بہل الحصول ہے۔ پھر اس پر کچھ خاص رقم بھی خرچ نہیں ہوتی۔ کسی مشکل روشن کا بھی سامنا نہیں ہوتا۔ کسی کی خوشابد درآمد بھی نہیں۔ کہیں سے کوئی سفارشی چیزی بھی نہیں لئی ہوتی۔ اس ایک مرچہ حوصلہ کر کے چلے جانا ہوتا ہے اور پھر آمد و رفت میں آسانی ہو جاتی ہے۔

اشتیٰ بیٹھتے، سوتے جا گئے مجھے رورہ کر ان لڑکیوں کا خیال ستانے لگا جو جزیرہ سکلی سے آنے والی تھیں جن کے بال سیاہ اور آنکھیں ہرنوں بھی کمالی تھیں۔ پر وہ ان سبھے بالوں والی مرتدی! ان کتاب لڑکیوں کے ستالے میں میرے مسلک کے قریب تھیں۔ ان میں عرب خون تھا۔ وہ مسلمان تکر انوں کی او لا تھیں اور اس حوالے سے میرے قریبی رشتہ دار کی بیٹھیاں تھیں۔ میں نے ان کی طرف رجوع کرتے ہوئے یہ محسوں کیا گویا میں اپنی عمزمزادوں سے ملنے جا رہا ہوں اور ان سے پرانے رشتہوں کی لڑیاں حللاش کرنے جا رہا ہوں جو ایک عرصہ ہوا ہم دونوں سے ثبوت کردہ قوت کی وادیوں میں گم ہوئی تھیں۔

ایک شام میں گھر سے نکل تو پڑا اپنیں کا سٹبلی کا چکر کاٹ کر بیٹھتے ہیں کے راستے والیں آگیا۔ میں اپنے سکوڑ پر وہاں جانائیں چاہتا تھا۔ نئے اندر یہ تھا کہ کوئی میرے سکوڑ کو بہاں دیکھ کر اور اس کا نمبر پڑھ کر اندازہ لکا لے گا۔ میں اندر ہوں۔ پھر وہ یونورٹی کے ریکٹر سے اور پاکستانی سینر سے بے یک وقت میری شکایت کر دے گا اور میری توکری ختم کر دی جائے گی۔ کوئی پر تھوڑی چلتا ہے، انسان کے ساتھ سودمن ہوتے ہیں، ہر کوئی انتیار کے قابل تھیں ہوتا۔ میں نے سکوڑ وہاں لا کر گھر چھوڑ دیا اور اس پکڑ کر تراس تیورے کے پل پر بیٹھ گیا۔ ہیاں سے وہ مقام، وہ

مقام محبوب اور مقام مجبور بس اتنی دوری ہے جتنا لیاقت باعث پنڈی سے یا پرانی انارکلی لا ہو رہے گورنمنٹ کا لیے یا بلشیں سڑیت کے ایک سرے سے دوسرا سر۔ لیکن اس مقام تک پہنچنے کے لیے کمی چھوٹی بڑی گیوں سے گزرنا پڑتا ہے۔ تب جا کر چھوٹے فوارے والا تراہما آتا ہے۔

کوٹ کی دونوں گیوں میں ہاتھ ڈالے، سر جھکائے، کندھے آگے لٹالے۔ کمر میں سب ڈالے، گلے میں بھی دانے اور لعاب پستاں کا گولا سانکھے، میں میں کے قدم اٹھاتا میں اس گلی کی طرف چلا جا رہا تھا جہاں میرے ہم مسلک اور ہم نہ ہب لوگوں کو ہرگز نہیں جانا پا یہیں اس وقت کوئی میرے ساتھ ساتھ، میری بائیں طرف، میرے جنم سے دو تین فٹ وہ میرا حوصلہ بڑھاتا ہوا میرے ساتھ ساتھ جا رہا تھا اور مجھے میری فطرت اور میری جلات کے راز سمجھا رہا تھا۔ میرے کافنوں میں، میرے دل یا میرے تصور میں نہیں، میرے کافنوں میں، ان کافنوں میں، جس پر میں دھوپ کی عینک لگتا تھا، اس کی آواز بڑی واضح اور صاف سنائی دے رہی تھی۔ اس کا لبھ پنجابی تھا لیکن وہ بڑی صاف ستری اور شتری اور دو بول رہا تھا اور بار بار میرا نام یوں لے رہا تھا جیسے میرا صدیوں کا دوست ہو۔ وہ بہت پر امید انداز میں مجھے آگے بڑھا رہا تھا لیکن اس بڑھاوے کے ساتھ ساتھ ایک بیکی ہی گون، نامیدی اور خوف کی بھی تھی۔

اس نے بڑی دوڑک اور بڑی دیریک میرا ساتھ دیا اور مجھے سیر گیوں پر رکتے ہوئے دیکھ کر میری بظاہر میں ہاتھ دے کر مجھے اور اپنے ہمیا اور کری کی سیر گیوں پر چڑھا یا۔ میں نے حوصلہ کر کے خود روازے کی کھنچی بھائی۔ کوٹ کے سکاروں کو سچی کوٹ کو سیدھا کیا۔ نائلی کی ناٹ کی میز ہنکائی اور بالوں پر ہاتھ پھیر کر اپنے آپ کو کپڑا کیا۔ میری کھنچی کی آواز پر اب کی بار ایک لٹکنے سے آدمی نے دروازہ کھووا۔ جبکہ کر مجھے سلام کیا اور اپنے سیرے صیال چڑھنے کا اشارہ کیا۔

بائیں ہاتھ، دو ہر سے بیدن کی وقیت سینورا سنگ مرمر کے فرش پر دیکھ پھیر رہی تھی۔ اس نے اسی انداز میں ”جی آئیا توں بھلی کرنی آیا، سوسو داری آیا، بیمار کبادی آیا، یا شاد مرادی آیا“ کہا۔ میں نے اس کا ٹکریا اور کرنے کو سینے پر ہاتھ رکھ کر زراسر جھکایا اور منزہ مقصودی طرف اشیتے کو سیر گیوں کی جانب مڑا۔

اس کے ساتھ ہی ایک کڑک دار آواز کا ساتھا ساتھا اور سنگ مرمر کے فرش پر بیکی کو ندی ”ہے گھوڑا۔“

پر بیخت۔ جرامزادہ

ناٹکر گزار۔ اشٹن۔۔۔ یہودی

باڑا۔ باڑا۔

کم بچتا۔۔۔ سور کے پچھا!!

وہ پر پھیرنے والی عورت کے ساتھ ہو الدار سندھان اپنی پوری کٹ میں کھڑے تھے اور ان کے ہاتھ میں وہی گول لگئے والا بھر تھا۔ انہوں نے وہ بہتر زور سے گھما کر اپنی ران پر مار اور چیخ کر کہا ”ہے گھوڑا۔“ جو الدار صاحب اس وقت پورے جلال میں تھے اور اپنی بہتر گھما گھما کر اپنے دونوں پہلوؤں کو شدید ضرب میں لگا

رہے تھے۔ ان کے ہنڑ میں بھتی کے باوجود بڑی پکھ تھی اور اس کے سرے پر لوہے کا گیند سیسے سے بھرا تھا۔ بڑا دنی اور بڑا خوفناک..... اگر میں وہاں سے اسی وقت اپاٹھ تردن مار کر لوٹ نہ پڑتا تو وہ مجھے اپنے ہنڑ کے لئے سے مار مار کر بولہاں کر دیتے اور وہیں گرا کر جان سے مار دیتے..... مر روان کا سینو!

میں تیز تیز قدم اٹھاتا گھر واپس بھاگ آیا۔ کافی لمبارستھا ٹھالیں میں نے سارا پیدل طے کیا۔ ایک عجیب طرح کے پکڑے جانے کا خوف تھا جو گھر پہنچ کر بھی میری جان کا عذاب ہنا رہا۔ ہر گھری بیکن لگتا تھا کہ چونکہ ایسی آئی آر درج ہو چکی ہے، اس لیے بھی کوئی گرفتار کرنے آجائے گا۔ وہن مزیز سے دودھ، دیوار غیر میں اگر خدا خواست آپ کے خلاف کوئی روپت درج ہو جائے اور آپ کو پہنچل جائے کہ سرکار کی ساری مشیری حرکت میں آگئی ہے تو زندہ رہنا مشکل ہو جاتا ہے۔ میرے خلاف بھی ایک سرکاری مشیری حرکت میں آجھی تھی اور میں اپنی تمام تر کوشش اور بھاگ دوز کے باعث زندوں میں نہیں رہتا تھا اور میرا نام ادھر سے کٹ رہا تھا۔

(5)

پاکستان میں اچھا کھانے، اچھا پینے اور بھرے اڑانے کے ساتھ ساتھ بھتی اور بیوں نے زندگی کی بے محدود پرکمال کے مضمون اور افسانے لکھے ہیں۔ اسی طرح چیخنے پڑھاؤتے شور پھاٹے مخلوں کے اندر رنگ مکانوں، مستقل مہمانوں اور اہم ترے چوباروں کے درمیان پڑھوئی لڑکیوں سے عشق لڑاتے ہوئے بے شمار شاعروں نے تھبائی اور اکاپے پرکمال کی فلمیں لکھی ہیں اور نقادوں سے جبویاں بھر کرے دادھاصل کی ہے لیکن یہ لوگ نہ تو بے محدودیت کی روزمرہ خود کی سے کمی گزرے ہیں اور نہ ہی انہوں نے تھبائی کے دکھ دیکھے ہیں۔

میں تھبا تو خیر نہیں تھا لیکن زندگی اس قدر لایتھنی ہی ہوئی تھی کہ اب اس پر اعتبار نہیں رہتا۔ وہ کیفیت جو ایمان اور کفر کے درمیان جنم لے کر انسان کو دہریت کی طرف مائل کر کے رکھتی ہے، کچھ ویسی کیفیت پیدا ہوئی تھی۔ مہب تھوہر کے ڈمے کی طرح ہر وقت بس کے اندر گھسا ہوا تھا اور نئے کپڑے پہننے پر بھی اپنی جان چنانچہ حصہ رہتا تھا۔ روزہ کی چیزوں دستیاں، آپس کی خانہ جنگیاں، دشمنوں کے ساتھ لڑائیاں، افراد کی دشمنیاں اور علم کی کہانیاں اتنی زیادہ اور اس قدر دور تک پھیلی ہوئی تھیں کہ ہر قسم کا نہ ہب زہر آب بن کر رہا گی تھا۔

حوالدار صاحب کی موجودگی کا وابہ، ان کی کڑک دار آواز کے بھری التباس اور نہب کی فوق انفراتی چیزوں سے مجھ سے خوش دقی کا سامان چھین کر زندگی کو کھنکر سا بنا دیا تھا۔ اب زندگی کے دو ہی عظیم مقدمہ سامنے تھے۔ روزمرہ کی نوکری یا ایک جھکٹی کی خود کشی! جس لذیز راتب کی رکابی سے کتنے کامن سمجھی کے زور پر واپس کھٹک لیا جائے، اس کا علاج کتنی سی موت کے سو اور کچھ نہیں ہو سکتا۔

میں دیوار غیر میں کی رزق کے خوف سے نوکری کے ساتھ چھٹا رہا اور اسی عظیم مقدمہ کو زندگی کا سہارا بنا لیا۔ اور بیٹھل انسٹی ٹوٹ کی ساری کلائیں شام کے پانچ بجے ختم ہو جاتی تھیں لیکن مجھے سات بجے تک بیٹھنا پڑتا تھا۔ اصل کاس کے ختم ہو جانے کے بعد مجھے گھنٹہ بھر کلاس روم میں فارغ ہیٹھا پڑتا تھا۔ اس کے بعد ایک نیا درس شروع ہوتا تھا۔ اس درس کا صرف ایک ہی طالب علم تھا اور اس خصوصی کاس کے لیے مجھے الگ سے جمعتیں تھا۔

میرے اس سوڈنٹ کا نام دو تریوں بیکھا اور یہ فشری آف کارس میں یکڑی کے عدے پر فائز تھا۔ بھرا ہوا مضبوط جسم، میدہ اور شہاب چڑھا، کالی سیاہ داڑھی جس میں چاندی کی سفید تاریں، آنکھوں پر موئی فریم کا چشم، چڑھی پیشانی، کانوں کے اندر بالوں کے لکھر یا لے چلے جائیں ہاتھ میں موٹی بیرج رنگ۔

دو تریوں کا بھجھے سے عمر میں کوئی اخراجہ میں سال ہے ہوں گے لیکن جس ادب اور سرودی کے ساتھ کا اس روم کے دروازے پر آ کر اندر داخل ہونے کی اجازت ملتے، میں شرم سے پانی پانی ہو جاتا۔ میں نے ان سے کئی مرتب کیا تھا کہ اندر آنے کے لیے اجازت نہ لتا کریں، سیدھے اپنی سیٹ پر آ جائیں گے اسیں ان پر حیرتی اس درخواست کا کوئی اثر نہیں ہوتا تھا۔ جن دنوں میں نے انہیں پڑھانا شروع کیا، وہ سندھ اور دو بیرونی بڑھتے ختم پڑھ رہے تھے۔ اس کے ساتھ باگ دی کی نظموں کا مختصر ساخت قتاب جو پروفیسر بادسائی کی گرفتاری میں جمع کر کے سننکو خالی کیا تھا۔

جب میں نے پہلی مرتب ان سے پوچھا کہ وہ اردو کیوں پڑھ رہے ہیں تو انہوں نے کہا "ہم پاکستان کے ساتھ اپنی تجارت بڑھانے کے خواہش مند ہیں۔ بڑھانے کے کیا، شروع کرنے کے خواہش مند ہیں۔ اس نئے ملک کے ساتھ تجارتی جانکاری حاصل کرنے کے لیے میں آفیسروں کے علاوہ چھوٹے تاجر و کامداروں سے بھی ملتا پڑے گا۔ ان سے مٹھے اور ان کی طلب سے بہرہ مند ہونے کے لیے ان کی زبان میں گفتگو کرنا ہوگی اور چونکہ ان کی قومی زبان اردو ہے، اس لیے میں اردو پڑھنے پر مجبور ہوں۔"

ڈاکٹر داویزنا، انہاں کے پی ایچ ڈی تھے اور عربی زبان سے گہری دلچسپی رکھتے تھے۔ عربی زبان پر حادی ہونے کی وجہ سے انہیں اردو سیکھنے میں زیادہ مشکلی نہیں ہو رہی تھی اور وہ بھجھے کی تکلیف دیجے بغیر بڑی آسانی سے سبقاً آگے پڑھ رہے تھے لیکن ان کے ساتھ ایک مشکل ضرورتی کو فتح کرنے کی ساخت کو گرامر کے اصولوں پر رکھ کر آگے پڑھتے تھے۔

ایک دفعہ عمارت میں "حلوانی" کا لفڑا آیا تو ڈاکٹر صاحب رک گئے۔ پھر یہی طرف مند کر کے پوچھنے لگے، یہ حلوانی کیا ہے؟ میں نے کہا یہ لفڑ و ہونے، دھلنے اور حلوانے سے متعلق۔ جیسے ہم کپڑے حلواتی ہیں، فرش حلواتی ہیں، ہاتھوں حلواتی ہیں اور ان کے علاوہ..... لیکن ڈاکٹر صاحب نے یہی بات کاٹ کر کہا "وہ تو بھیک ہے سر۔ ہونے کے عمل کو تو میں اچھی طرح سے سمجھتا ہوں۔ میں تو آپ سے یہ پوچھ رہا ہوں کہ "حلوانی" گرامر میں کیا ہے؟"

میں نے کہا "اوہ..... یہ تو سیدھی ہی بات ہے..... حلوانی بھی..... دوسرے پیشوں کی طرح بس ولی ہی ہے..... اور اس کو اگر غور سے دیکھا جائے تو اس کے درمیں بھی وہی عمل پایا جاتا ہے۔"

لنشتوں اور نوٹے پھوٹے فردوں کے اندر تاکہ تو یاں مارتے تھے اچاک یادا گیا اور میں نے مند پکا کر کے یقین کے ساتھ کہا "ڈاکٹر صاحب دھوانی اسم ہے۔ اسم ناؤن۔" ڈاکٹر صاحب نے ادب کے ساتھ سر جھکالایا اور دھی آواز میں بولے "اسم تو ہے سرگر کیسا اسم ہے؟"

اب مجھے کیا معلوم تھا کہ ان اس موں کم بخنوں کی بہت سی قسمیں ہوتی ہیں اور دلایت کے طالب علم ان ساری

تھوں سے واقفیت حاصل کیے بغیر آگئے نہیں چلتے تو میں نے بڑی شرافت کے ساتھ اتر کر لیا کہ مجھے معلوم نہیں "حلوانی سس قسم کا اسم ہے۔"

ڈاکٹر داویزنا نے کہا "اپنے چھوڑ یے، اس کو پھر دیکھ لیں گے، پہلے ہم اپنا سبق ختم کر لیں۔" سبق ختم ہوا۔ کاس ڈھونڈ ہوئی۔ ہم دنوں دروازہ بھیڑ کر اپنے گردوں کو چلے گئے تو کوئی رات کے بارہ بجے مجھے ڈاکٹر داویزنا فون آیا کہ "حلوانی اسم معادوضہ ہے۔"

میں نے کہا "اچھا! آپ یہ پوچھ رہے تھے، یہ تو واضح اسم معادوضہ ہے۔ اس وقت میں بھیک سے آپ کی بات نہیں سمجھ سکتا۔"

ڈاکٹر صاحب نے کہا "بھیک ہے سر ایم بری اردو بول چال ابھی کافی کمزور ہے اور میں اپنا مطلب بھیک سے سمجھ نہیں سکتا، آپ سے معافی کا خواستہ ہگا ہوں۔"

جن دنوں کا میں نے ابھی ذکر کیا کہ میں نہ ہب سے پوری طور پر تنفس ہو چکا تھا اور میں نے اپنے آپ کو نہ ہب اسلام سے تکمیل طور پر خارج کر لیا تھا، انہیں دنوں بیٹھنا کے تھوار پر یہی ایک ایسی لڑکی سے ملاقات ہوئی جو اپنے علاقے کی نامی گرام کا رکھتے تھی اور سیاسی امور پر گہری نظر رکھتی تھی۔ اس نے مجھے سمجھایا کہ میں ہب تو عوام انہاں کے لیے انہوں کا درجہ کستی ہے اور اس نے نوع انسانی کے درختان مستقبل کو کھدیڑ کے روکھ دیا ہے۔ اس لڑکی نے مجھے اپنا فون نمبر دیا اور میں نے جو بیاں کو اپنا فون نمبر بھی دیا اور ساتھ گھر کا پتہ بھی بتا دیا۔ ہم کی وجہات کی تو اپنے ایک دوسرے سے مل کر بہت خوش ہوئے۔ وہ گھر سے اسراز کی لڑکی اور بڑی خوش خلائق تھی!

ایک شام ڈاکٹر داویزنا کی کاس لیتے وقت پتہ نہیں کہ ہر سے کالے بادل آکر آسان پر چھا گئے کہ باہر انہیں گھپ ہو گیا۔ سڑک پر جلتی ہوئی بیچال کی وجہ سے اچاک بھی گئیں اور میرے پر ٹھوٹیں کے آثار پیدا ہو گئے۔

ڈاکٹر صاحب نے کہا "سر ایشیا آن آپ کو میں یا مرام ملنے میں تکلیف ہو۔ اس لیے آج آپ کو میں گھر چھوڑ کر آؤں گا۔" میں نے اس کا شکر یہ ادا کیا اور ہم پڑھنے میں مشغول ہو گئے۔ باہر جزاں ہونے لگی اور موسم اچاک سر دھو ہو گیا۔ میں نے کہا "ڈاکٹر صاحب اگر آپ بر اش نامن تو میں اپنی برساتی پہن کر بیٹھ جاؤں، کچھ خشنی ہو رہی ہے۔"

ڈاکٹر صاحب میری بات کا جواب دیئے بغیر جلدی سے اٹھے۔ کھونی سے میری برساتی اتار کر اسے پہننا کے انداز میں کھوں کر کھڑے ہو گئے۔ میں نے پہن تو یہی گرانیں آئندہ کے لیے ایسی خدمت کرنے سے منع کر دیا۔

جب وہ میرے سامنے اپنی سیٹ پر بیٹھ گئے تو اس ہر سارے کاس کا رہم کو باہر کے موسم نے سل بن کر کے ہمیں بالکل تھا کر دیا۔ ڈاکٹر داویزنا نے کہا "اگر آپ اجازت دیں تو ہم پڑھائی بند کر دیں!"

میں نے کہا "ضرور اضرور!!..... کچھ بیج ساموں ہو گیا ہے۔" انہوں نے پھس کر کہا "کم از کم پڑھائی کے قابل نہیں رہا۔ اعزاز کے مناسب ہو گیا ہے۔"

ہم دنوں کا فیک نامہ بیٹھے باہر ہونے والی بارش کی آواز سے لطف اندوز ہوتے رہے۔

اپا کب ڈاکٹر صاحب نے اپنی چمکدار آنکھیں اوپر اٹھا کر کہا "سر! کیا میں آپ سے ایک پرائیوریتیت بات کر سکتا ہوں؟ خالص پرائیوریتیت بات۔ اپنی زندگی سے متعلق۔"

میں نے کہا "ضرور ضرور، ڈاکٹر صاحب یہ بھی کوئی پوچھنے والی بات ہے۔ آپ جو کہنا چاہتے ہیں، شوق سے کہیں میں گوش برآواز ہوں۔"

انہوں نے رک رک کر بڑے شرمیلے انداز میں کہا "استاد محترم! آپ کو معلوم ہے کہ میں آپ سے محبت کرتا ہوں اور بہت زیادہ کرتا ہوں..... اسکی گہری اور شدید محبت جس کا اکابر الفاظ میں نہیں کیا جاسکتا۔"

میں کچھ گھر اسی اور دھمکی آواز میں بولا۔ "آپ کی محترمانی ہے ڈاکٹر صاحب۔"

انہوں نے میری بات سے بخوبی جلدی سے کہا "اور سایی محبت ہیاں بھی نہیں جائی اور جتنا میں بھی نہیں جاتی۔ اس میں ایک عجیب طرح کا لگاؤ ہوتا ہے۔"

ڈاکٹر ولویکا میری طرف عجیب نظر وں سے دیکھ رہے تھے۔ ان میں محبت بھی تھی، عقیدت اور شفقت بھی۔ مودت اور مرودت بھی، شہوت اور شرافت بھی۔ عاجزی اور پردوگی بھی۔ جیسے جھونا "حال" کھیلا کھیلا انسان کی جیغ فرانس میں چلا جاتا ہے، اسی طرح ڈاکٹر ولویکا میرے سامنے بات میں بیٹھے تھے اور خوشی اور کامرانی کے جذبے سے گمراہ رہے تھے۔ میں نے کسی قدر رنجیدگی سے پوچھا۔ "کیا بات ہے ڈاکٹر صاحب؟"

تو ڈاکٹر ولویکا سیکڑی کا مرس، وزارت تجارت، فیڈرل گورنمنٹ آف اٹلی نے کہا "جاتا والا آن سے ٹیک نوبس پہلے میں مسلمان ہو چکا ہوں لیکن مجھے اس کا کوئی شاہدستیاں نہیں ہوا۔"

میں ان کی بات بالکل نہیں سمجھ سکا اور ان کے ہاتھ کو اپنے دنوں ہاتھوں میں پکڑ کر پہلے تو محبت سے دبایا ہم پتچار نہ کا۔ میں نے کہا "مبارک ہو! ڈاکٹر صاحب، ولی مبارک، ولی حافظی اور قلبی مبارک۔"

انہوں نے میرا شکریہ ادا کر کے آہنگی سے کہا "لیکن میں اسے مکمل نہیں سمجھتا۔ اس میں ابھی گیپ ہے۔"

میں نے کہا "گیپ گپ کوئی نہیں ڈاکٹر صاحب۔ سب اکل اور اسلام غصب ہے جو آپ نے قول کیا اور سیکھی، دین ہے جس نے آپ کو پسند فرمایا اور کیوں نہ ہو۔" میں نے خوشی سے ان کا کندھا پتچار کر کہا "میرے نہب میں ایک شریف انسف، قابل قدر صلح کل اور ان ان دوست شخص کا اضافہ ہوا..... لیکن یہ سب کیسے ہوا! ڈاکٹر صاحب؟"

و تو ریونے کہا "جن دنوں میں عربی پڑھ رہا تھا اور میں نے اس زبان پر کافی درس حاصل کر لی تھی تو ایسے ہی شوق طور پر میں نے قرآن پڑھنا شروع کر دیا۔ تھوڑے دنوں بعد زبان کا اور زیادہ مزا لیتے کوئی نے ساتھ اف لیا۔ کا مطالعہ بھی شروع کر دیا۔ ایک روز قرآن پڑھتا اور دوسرے روز اف لیا۔ دنوں پیروں نے مجھے بڑا لطف دیا لیکن آہستہ اف لیلے کے مطالعے سے میری طبیعت اچھات ہو گئی اور میں خالصتاً قرآن کا ہو کر رہ گیا۔" ڈاکٹر ولویکا نے غور سے میری جانب دیکھا اور پھر خاموش ہو گئے۔ میں بھی نہیں بولا۔ تھوڑی دیر بعد خود میں کہنے لگے "استاد کرم! کیا آپ نے قرآن پڑھا ہے؟" میں نے کہا "میکن میں پڑھا تھا ڈاکٹر صاحب، اس کے بعد وقت ہی نہیں ملا۔ بی۔ اے، ایم اے کا

تاری میں لگر ہے۔ اب ارادہ ہے کہ جو نبی فرمت ملے گی قرآن ضرور پڑھنا ہے۔"

ڈاکٹر صاحب نے پوچھا "آپ کے پاس یہاں ہے کہ میں لا دوں؟"

میں نے کہا "نہیں۔ میرے پاس ہے ایک جاگل شریف۔ میری ماں نے پہلے وقت دی تھی لیکن میں اسے کھول نہیں سکا۔ یہاں بھی وقت نہیں ملتا! ڈاکٹر صاحب۔"

باہر پاٹش کافی تیز ہو گئی اور آسان پر گہر اندر حمراچا گیا تھا۔ بکلی چنکے کے وقفے لے ہونے کی وجہ سے آسان اور بھی تاریک ہو گیا تھا اور ہمارے کلاس روم کی خاموشی اور بھی بڑھ گئی تھی۔

ڈاکٹر ولویکا نے کہا "جوں جوں میں قرآن پڑھتا تھا، میرے ذہن کے جانے اتر ہے تھے۔ جو چیز بخوبی نہیں آتی تھی، جہاں جہاں کوئی سری رمز ہوتی تھی، اس سے روح کی ذات میں پالیڈی یہاں ہو جاتی تھی۔"

ڈاکٹر ولویکا نے دنوں ہاتھوں کی انگلیوں کے پہنچے جوڑ کر کہا "روح کی باقاعدہ ایک ذات ہوتی ہے سر! اور یہ ذات باہر کے حالات اور واقعات سے متاثر ہوتی رہتی ہے۔ اس کی صحت "جسمانی" قائم رکھنے کو اسے سری رمز سے وابستہ رکھنا نہایت ضروری ہوتا ہے۔ اس کی خواراک اور اس کے تذذیب کے لئے کاشیع "لامعلوم" میں ہوتا ہے اور اس کی ڈرپ لامعلوم کے گلوکر کی تھیں سے بندھی ہوتی ہے۔"

اس نے میرا مندرجہ سے کھلا دیکھ کر کہا "سید گھی اسی بات ہے سر کا انسانی فہم و دانش کی آیاری قرآن کے مضمون اور متن سے ہوتی ہے اور انسانی روح کی ساری "فرش منٹ" حروف مقلعات سے اور نہ کھیں آنے والی آیات سے جڑی ہوئی ہے۔ لامعلوم سے وابستہ ہے۔ یہ "لامعلوم" کی کائنات، معلوم سے بھی بڑی اور اس سے بھی کھری ہے۔ اس کی کوئی تھاہی نہیں۔"

میں نے اس کی بات نوٹ تو کر لیکن میں بھی نہیں سکا کہ وہ کہنا کیا چاہتا ہے اور اس کا مطلب کیا ہے۔ میرے حساب سے تو "لامعلوم" کوئی شے نہیں تھی۔ نہ قابلِ لس نہ قابلِ محوس نہ کوئی مریٰ نہ غیر مریٰ۔ میں نے اس کا دل رکھنے کو یونی ہاں کر دیا اور شاید وہ بھی کسی حد تک میری ہاں کو کوچھ گیا۔

کہنے لگا "وہ رات بھی تقریباً اسی تھی۔ اسی قدر تاریک اور اسکی ہی گیئر لیکن اس وقت سے خوبی ہی آگے تھی۔ رات کا ایک یا ٹوپی حصہ بجا ہو گے۔ میری یہوی اور بچہ دنوں گہری نیند سر ہے تھے اور ان بیچاروں کو پہنچنے تاکہ ان کے ساتھ کھیا ہونے والا ہے اور ذرا سی دیر بعد خود میرے ساتھ کھیا ہونے والا ہے..... میں نے قلیٹ کا دروازہ کھولا اور آہنگی سے چلتا ہوا لٹک کے سامنے سے گزر کر بیٹھوں کی طرف چلا گیا۔ بڑی گری پائی سے جب میں اپنی عمارت کی ساتوں منزلیں طے کر کے کوئی پر پہنچا توہاں بڑے زور کی بارش ہو رہی تھی۔ چھپت پر الہما! ہوا پانی پر نالوں کے اندر چلتا ہوا دائل ہو رہا تھا لیکن اب بھی چھپت پر اس کی سطح تین تین چار چار آنچ بلند تھی اور ابھی اس میں اور پانی میں ہو رہا تھا۔"

میں اپنے جوتے اتار کر چھپت کے میں درمیان میں جا کھڑا ہوا اور منہ اور پانی پر اٹھا کر بولا "اے سچ! دبیسر اور اسے علم و خبر تو جانتا ہے کہ میں ملک میں اور اس شہر میں اکیلا ہوں اور یہاں کوئی میرا ہرم اسرا نہیں۔ میں تیرے ان مظاہر کو،

میں داخل ہونے کا اقرار کرتا ہوں۔"

پھر ہم دونوں نے دعا کے لیے باتھاٹھائے اور ایک دوسرے کے لیے ایمان کی سلامتی اور دین و دنیا میں سرخو ہونے کی دعائیں بالکلیں۔

ڈاکٹر ووریو لوئیکا پورے ذیزہ سال مجھ سے سبق لیتے رہے اور باقاعدگی کے ساتھ کاس روم میں آتے رہے۔ آخر شام چونکہ پوری اُنہی نیوت میں ہم دونوں ہی ہوتے، اس لیے مغرب کی باجماعت نماز باقاعدگی سے ادا کر کے اور بڑا دروازہ بھیڑ کے اپنے گھر جاتے۔ بس بھی ایک نماز تھی جو میں نے باقاعدگی کے ساتھ ذیزہ سال تک روم میں پڑھی تھیں ڈاکٹر ووئیکا کے فارغ التحصیل ہونے کے بعد یہ سلسلہ ختم ہو گیا۔ وہ پھر بھی مجھے تقریبیں اور تہواروں میں ملتے رہے لیکن ہمارے درمیان کوئی باقاعدہ ربط نہ رہا۔

انہی ایام میں میں نے نقش کے لیے ایک افسانہ "گد بان" کے عنوان سے لکھا تھاں آجھی صافت طے کرنے کے بعد میں نے اس کا نام "چہ وہا" کر دیا تھا افسانہ بنوائے سے پہلے جب میں نے اس پر نظر ہافی کی تو چہ وہا کاٹ کر اس کا نام "گد ڈیا" کر دیا۔

یہ افسانہ پاکستان پوست کردینے کے بعد مجھے اس وہم نے گھیر لیا کہ افسانہ اچھا نہیں ہے اور اس کی بنت میں جھوول رہ گیا تھا۔ کہاںی میں ڈاکٹر ووریو لوئیکا میرے مول سکول کے استاد الالہ بھگت رام اور گیانی جی کی جملک ضرور ہے لیکن اس میں ان کی ہوتیں ہے۔ میں نے فوراً ایک خط محمد ظفیل کو لکھا کہ افسانہ روک لیں، یہ تم مطلب ہے۔ اسے تھیک کر کے آپ کے پاس بھجوں گا لیکن ان کا جواب آیا کہ اب تو بڑی دیر ہو گئی فرمے چھپ رہے ہیں۔

چند رنوں میں رسالہ چھپ کر مارکیٹ میں آ گیا۔ کوئی ایک ماہ بعد محمد ظفیل نے رسالے میں چھاہوا افسانہ کاٹ کر مجھے بھیج دیا اور ساتھ ہی ایک مختصر ساختہ لکسا کر افسانہ اچھارہا، لوگوں نے پسند کیا۔ میں نے خدا کا شکر ادا کیا کہ اچھا ہوا، اس کی کوتا ہیوں پر لوگوں کی نظر نہیں گئی۔ یہ کہاںی میں نے ڈاکٹر ووریو لوئیکا کو پڑھنے کے لیے دی تو انہیں بہت ہی پسند آئی۔ کہنے لگا "کاش میرا کرو رہی داؤ جی جیسا ہوتا۔" میں نے کہا "آپ تو ان اپ میں کہ منزل پر پہنچ گئی گئے، وہ ابھی تک اب ان اسپلیں ہیں۔"

اس لیے مجھ پر خصوصی عنایت فرمانا اور اس عنایت کو آگے سے آگے پھیلاتے جاتا۔" ڈاکٹر ووئیکا نے کہا "میری اس تبدیلی نے ہب پر مجھے کسی مظہر قدرت سے تو کوئی نشانی نہیں البتہ وہاں کھڑے کھڑے میری آنکھوں سے آنسوؤں کی ایسی جھیڑی لگی کہ بارش کے پانی میں میری آنکھوں کا پانی بھی شامل ہونے لگا۔ جب میں آہستہ آہستہ ہیں اس اتر کر چھٹ پر پہنچاں پہلی منزل پر آیا تو میرے قلیٹ کے کھلے دروازے پر میری بیوی اور پیٹا کھڑے تھے اور ان کے چہرے پر ہوایاں اڑھی تھیں۔"

ڈاکٹر ووئیکا نے تھوڑی دیر تو اتف کے بعد کہا "ان دونوں کے ساتھ میرا کیا ناطق تھہرا، یہ ایک الگ کہانی ہے لیکن اتنا غصہ گز جانے کے بعد اب ان کو یہ چل گیا ہے کہ اسلام قول کر لینے کے بعد مجھ میں کچھ خوفناک تبدیلیاں ہی بیدا ہوئی ہیں۔"

باہر بارش کی بیڑش قدر سے کم ہو گئی تھی۔ سڑک کی روشنیاں بھی لوٹ آئی تھیں اور کاس روم کے اندر کا فضائی دباؤ بھی نارمل ہو گیا تھا۔ میں نے کہا "ڈاکٹر صاحب! میرے لیے تو آپ کی عطا کر دیجیے بہت بڑی تقویت کا باعث بن گئی ہے کہ اب اس درگاہ میں میں اکیاں ہیں۔"

انہوں نے کہا "اب جس مقدمہ کے لیے میں نے آپ کو یہ داد سنائی ہے، اسے آخری بیٹھ دینے کے لیے میری مددگریں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو پاکستان سے اسی کام کے لیے بھیجا ہے۔" میں نے کہا "فرمائیے امیں حاضر ہوں۔"

کہنے لگے "میں آپ کی موجودگی میں، آپ کے سامنے اپنے مسلمان ہونے کا اقرار اور اعلان کرنا چاہتا ہوں اور آپ کو اس میں شاہد بنا جانا چاہتا ہوں کہ مجھے شہادت کی نیت اعلان کا درجہ اختیار نہیں کرتی۔"

میں نے کہا "ڈاکٹر صاحب، مجھے تو کسی کو مسلمان کرنہ نہیں آتا۔ نہ تو آج تک میں نے کسی کو شرف پر اسلام کیا ہے اور شہی میں اس کے آداب سے واقف ہوں۔ بس جس طرح سے آپ نے کر لیا، وہاںکل تھیک ہے۔" کہنے لگے "آپ کو کچھ نہیں کرنا پڑے گا جس طرح آپ ہیں، اسی طرح رہیں گے۔ فقط روز خشنک اس حقیقت کے گواہ رہیں گے۔"

پھر انہوں نے قدر سے اوپنی آواز میں اعوذ بالله..... اور "سُمَّ اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مَوْتَكَ" کے بعد ایک سورت کی تلاوت کی۔ اور آٹھ مریں کہا "يَا اللَّهُ اَيُّ رَبِّ مِنْ وَلَوْلَيْکَ اَنْتَ اَسْتَأْمِنْتُمْ اَشْفَاقَ اَحْمَدَ کے سامنے تیرے وحدہ لاشریک ہونے کا اعتراف کرتا ہوں اور محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو جی بر جن اور جی آخراں ازاں تسلیم کرتا ہوں۔ اس کے ساتھ میں تیرے فرستادہ نہیں، تیرے فرشتوں اور روز قیامت پر ایمان لا کر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی امت

ہر تینرا مکان آسیب زدہ ہوتا ہے اور اس کے کمین موری کے راستے اس میں داخل ہوتے ہیں؟ کیا آپ ہر کام کرنے سے پہلے پڑھی کھلواتے ہیں اور ٹکون سے کام لیتے ہیں۔ کیا آپ اسی دھوٹی باندھتے ہیں جو آگے کے سکھی ہوتی ہے اور اس میں کوئی زپ نہیں ہوتی؟ کیا یہ درست ہے کہ آپ کے گھروں میں سانپ، گود، سائبے، نولے پالتو جانوروں کے طور پر کچھے جاتے ہیں اور گھر کے سب لوگ ان سے بڑا پیار کرتے ہیں۔

سینور یا چاہسالی باوجود اس کے کسارے بڈھے پروفیسر و میر کی آنکھ کا تار تھی اور پوری یونیورسٹی کے لذکوں کی لہاں کا مرکز اور لذکوں کے دلوں کی چاہسالی تھی، ایک معقول لائبریری اسٹاشن ہونے کے باصفحہ یونیورسٹی سنڈر کیٹھ سے کوئی سایہ کام لے سکتی تھی۔ چھالی اس وقت کے روم کی اتنی خوبصورت لڑکی تھی کہ کسی کو اس سے محبت کرنے کا حوصلہ ہی نہیں ہوا تھا۔ اس کی لکر کی ایک اور لڑکی بھی ہمارے روم میں تھی لیکن وہ جینا اللو ہر جیجہ کے نام سے قلوں میں چل گئی۔

(6)

میں نے اپنے مارکر کی کیپ لٹا کر اور کتابت کی کامپی ہند کر کے پورے اعتماد سے کہا، "سینور یا چاہسالی! یہ سب

روم، جس کو گھر کے اوپر ہے سمجھی لوگ "چھالرنا" یعنی شہزاد کہہ کر یاد کرتے ہیں اور اسے کہہ ارض پر سب سے پہلے آباد ہونے والا شہر قرار دیتے ہیں۔ یہ خوبصورت بھی ہے اور پر ٹکونہ بھی، اونچائیوں اور باغوں بہاروں والا بھی اور کھنڈروں، خرابوں اور ویاؤں والا بھی۔ اسی کے لیے تو حکم کے سر بریز میں کی سر کرو۔

ایسے خوبصورت، دلاویں اور تاریخی شہر کے اندر اس کی یونیورسٹی بھی کس آن بان کی ہوگی۔ آپ اس کا اندازہ آسانی سے کر سکتے ہیں لیکن اس یونیورسٹی کے شفاف روم کے بارے میں آپ کا قیاس بہت دریک آپ کا ساتھ نہیں دے سکتا کہ تم پر اتنا شفاف روم چھوڑ کر نئے میں منتقل ہو گئے تھے اور نیا شفاف روم ویسا نہیں تھا جیسا آپ نے سوچا تھا۔ وہ تاریخی ضرور تھا لیکن آج کی تاریخ کا۔ اس کا روشنہ الکبری کی پرانی تاریخ سے کوئی تعلق نہ تھا لیکن تصوری دیر اس سے ماوس ہونے کے بعد اس کی وجہت تبدیل ہو چاتی تھی اور یہ پرانی تاریخ کا ایک حصہ بن جاتا تھا۔ آپ نے نہیات کی کتابوں کے "اوراک" کے باب میں بہت سی اور اسکی مظاہرات کی تصویریں دیکھی ہوں گی جو کبھی عورت نظر آتی ہے، کبھی گلدن، کبھی زیست اور کبھی سینئن دار روما۔ بس سیکھی حال ہمارے نئے شفاف روم کا تھا۔ جو لیس سیزر کے زمانے کا بھی لگتا تھا اور موسیٰ لئی کے اندر ہاوندو رکا بھی۔

سینور یا چاہسالی بھری لبی بات سننے کے بعد ایک سرتہ پھر مسکراتی اور سر ہلا کر کہنے لگی "سوری پروفیسر! میرا

اپنے اپنے مطالعے میں مستقر تھے اور میں اپنی سیٹ پر بیٹھا کتابت کی مشق کر رہا تھا۔ اس زمانے میں چڑھے خط کے مارکرنے نئے آئے تھے۔ ان سے اردو بڑی اچھی لکھی جاتی تھی اور آپ سے آپ لکھی جاتی تھی۔

میں آسانی کا نذر پر گھر سے نیلے مارکر سے غائب کا شعر لکھ کر اسے سجارہ تھا کہ اگلے روز باوسانی کو دوں گا کر سینور یا چاہسالی عین میرے سامنے آ کر کھڑی ہو گئی اور غور سے میں کتابت کا نثارہ کرنے لگی۔ میں نے نگاہیں اور پاٹا خاکر جو دیکھا تو اس نے مسکرا کر کہا "پروفیسر! میں معافی چاہتی ہوں، کیا یہ حقیقت ہے کہ آپ کے ملک میں لوگ ابھی تک ضعیف الاعتقاد ہیں اور بمحبوت پرست، جادوٹ نے اور تھویز گندٹ نے پر ایمان رکھتے ہیں؟ کیا یہ حق ہے کہ آپ کے ملک میں

چاہسالی اپنی اوچی ایڑھی کو شفاف روم کے چوبی فرش پر کڑے کو کڑے سے بجا لی ہوئی تکلیفی تو پروفیسر فیرا کوئی نہ اپنی میک کے ہلائی شیشوں سے نگاہیں اور اپنا خاکر مجھے غور سے دیکھا اور پھر کافی دریک دیکھتے چلے گئے۔ شفاف روم

مجھے پروفیسر فیرا کوئی کی بات سن کر زبردست دھپکا لگا اور میں سوچنے لگا کہ ایز یکو فیری کی سیٹ پر بیٹھ کر کام کرنے والا یہ استاد کیسا سادہ لوح ہے کہ اس کو معلومات عام کی ایک سادہ ہی بات بھی معلوم نہیں! دورانیں اور ایک دن بڑی چھت اور بدھاں گزرے کے یا اللہ انتہے ہرے پر و فیرا کوئی کی بات بھی معلوم نہیں کرو ق العادہ باتیں ذہن کی اخترائیں، ناطعوں کے خوف اور کم کوئی کے جواز ہیں، ان کی اصل کچھ بھی نہیں لیکن اگر مجھے معاف کر دیا جائے تو میں یہ کہنے سے بھی گزیر نہیں کروں گا کہ یہ سارا وقت سوز و ساز روئی اور یقیناً دتاب رازی کے تیغ میں گزرا لیکن یقین تسلی روز میں نے پروفیسر فیرا کوئی کوان کی فرسکی یہ بازی میں جا پکڑا۔

وہ اس وقت کھتی رنگ کے گل میں اسپر یو کافی پی رہے تھے اور اپنے سامنے رکھے ہوئے بلور کے آلات کو غور سے دیکھ رہے تھے۔ میں نے خل ہونے کی معافی پا چی تو انہوں نے کمال میر بانی سے میرے لیے بھی کافی کا ایک گل بولایا اور کھڑکی سے باہر کچھ کر کہنے لگے ”یوں تو بارش کے آثار بڑے واضح اور تمایاں ہیں لیکن میرا خیال ہے کہ بارش ہو گی نہیں، یہ اب پھٹ کر مددوم ہو جائے گا۔“

میں نے کہا ”اگر بجھوپ و فیسورے! مجھے آپ کی پرسوں کی بات نے بڑا پر بیثان کر دکھا ہے اور میں اس وقت سے سوچ رہا ہوں کہ مریٰ کے مقابلے میں ایک غیر مریٰ وجود کس طرح سے اہمیت کا حامل ہو سکتا ہے اور ”ہونے“ کے مقابلے میں ”نہ ہوتا“ کیسے ترازو کے قول ہیں سکتا ہے..... اور وہ کوئی یہودہ سائنس ہے جس نے آپ کو یہ بتایا ہے کہ غیر موجود بھی موجود کی طرح ویسی میں اہمیت رکھتا ہے اور اپنی اہمیت کے اقتدار سے دفعوں ایک جیسے ہوتے ہیں۔

پروفیسر صاحب نے اپنا کافی کا گل تو میر پر رکھ دیا اور دنوں باقیوں کی بھتیلیاں تجزی سے رکھتے ہوئے بولے ”بلکہ میں قیہ بھوں گا کہ مریٰ کے مقابلے میں غیر مریٰ کا وجود یادو اہمیت کا حامل ہوتا ہے اور اس کا نام میں ”شے“ کے مقابلے میں ”لا شے“ اور Something کے مقابلے میں Nothing زیادہ ہے حالانکہ بظاہر Nothing کچھ بھی نہیں اور..... Something بہت کچھ ہے۔“

میں نے کہا ”پرسوں آپ نے جیران و پر بیثان کر کے روان کیا تھا، آج آپ ذلیل و خوار کر کے مجھیں گے۔ آپ کا ارادہ کیا ہے؟“

میری بات سن کر بہنے لگے اور دیکھ مکراتے رہے۔ پھر اپنی بلاں عینک اتار کر بولے ”پروفیسر صاحب! آپ نے کبھی اس بات پر غور کیا کہ دنوں میں سے کون طاقتور ہے؟ وہ جو نہیں نظر آتا ہے یا وہ جو نہیں نظر نہیں آتا۔ مریٰ مگر اسے یا غیر مریٰ؟“

میں احتقان کی طرح ان کے چہرے کی طرف دیکھتا ہو انہیوں نے کہا ”اس کا سیدھا واضح اور میں جواب تو لکھا ہے کہ جو شے نظر آتی ہے اور سامنے ہے اور مقابلے میں کھڑی ہے، وہ یقیناً نظر دن آنے والی شے سے زیادہ طاقتور اور زیادہ قوی ہے۔ اگر ہم اپنے اور گرد کی دنیا کا مطالعہ کریں اور مشاہدے میں درست ارتیخیں تو ہم آپ سے آپ محوس کرنے لگیں گے کہ جو چیز نظر نہیں آتی، وہ نظر آنے والی شے سے زیادہ طاقتور ہے۔“

کے درسے حاضرین نے ہماری باتوں کو بالکل نہیں ساختا گکر پروفیسر فیرا کوئی اس ڈائیاگ میں ہم تر گوش رہے۔ انہوں نے مجھے مخاطب کر کے دیکھی آواز میں کہا ”آپ نے پھر اسی کے نامانِ سوالوں کا جس خوش اسلوبی سے جواب دیا، وہ آپ جیسا ذہن، پر اعتماد اور صاحب نظر استادی دے سکتا ہے۔“

میں نے سر جھکا کر اور عقیدت کے ساتھ ہینے پر ہاتھ رکھ کر پروفیسر فیرا کوئی کاشکریہ ادا کیا اور ان کی عظیم شخصیت کے سامنے اپنے آپ کو خوبی ثابت کرنے کے لیے کچھ نہیں چھوٹے چھوٹے محبتوں ادا بھی کیے لیکن وہ ان کی حوصلہ افزائی کے مقابلے میں کچھ بھی نہیں تھے۔

پروفیسر فیرا کوئی نے اپنی عینک اتار کر کھلی ہوئی کتاب میں رکھتے ہوئے کہا ”آپ نے جس ایمان و اعتبار کے ساتھ ایک حقیقی انداز میں اس کی باتوں کا جواب دیا، وہ ایک صاحب نظر اور صاحب بخش ہی وے سکتا تھا۔ ایک عالم پر حاکم انسان ایسے یقین اور وثوق کے ساتھ وہ وہ سب کچھ نہیں کہ سکتا جو آپ نے فرمایا۔“ میں فخر ہے کہ ہمارے درمیان ایک نوجوان شریک کا رایسا بھی ہے جو آقاظی اسرار و رمز سے گہری واقعیت رکھتا ہے اور اکل کے ان کا اعتماد کرتا ہے۔“

پروفیسر صاحب کی یہ بات سن کر میں سکتے میں آگیا اور چند جھوٹیں بھک گم اس اور ساکت و سامت اپنے سامنے تکھڑا۔ پھر اپنی خفت ٹالنے کی غرض سے میں نے ان سے پوچھا۔ ”اگر بجھوپ و فیسورے اکیا آپ جن بھوت اور پری پرست پر ایمان رکھتے ہیں اور کیا آپ کے خیال میں آسیب اور آسیب زدہ مقامات ہوتے ہیں؟ کیا آپ سکھتے ہیں کہ ہماری اس دنیا میں پر نیچل کا کوئی عمل دھل ہے؟“

انہوں نے بھلکی سکر اہٹ کے ساتھ کہا ”ہم لوگ چونکہ سائنس کے طالب علم ہیں اور ہمارا تعلق سائنس کے شعبہ طبیعت کے ساتھ ہے، اس لیے ہم اس آسانی کے ساتھ ان ساری باتوں کا بطلان نہیں کر سکتے۔ جن باتوں کو آپ نے ہم اسرار ہونے کی بنا پر خلظاً اور نادرست قرار دیا ار جتنی اور قطیلوں پر انہیں رد کر کے ان کی بخوبی کی..... دیے میں خوش ہوں کر دو، یعنی نوری کو ایک قابل اور قابل اعتماد سائنسی یا جس سے ان کے ساتھی بہت کچھ کیکھ سکتے ہیں۔“

میں نے بہت سماں ہو کر اور کسی قدر بیکے سے چڑ کر کہا ”تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ جنوں، بھوتوں، پر یوں، چیلوں، آسیب زدہ مسکنوں اور فوق الخطرات عناء صرپر ایمان رکھتے ہیں اور تو ہم پرستی کے مانے والے ہیں اور فوق العادہ کے قائل ہیں۔“

انہوں نے بڑے اطمینان کے ساتھ کہا ”ہم چونکہ تجربہ باتی سائنس دان ہیں اور تجربیت پر ایمان رکھتے ہیں، اس لیے ہم کسی بات کا مدعای، مطابق اور تجربہ کیے بغیر اس پر کوئی حکم نہیں لگا سکتے۔ اب تک چونکہ ہم نے جنوں، بھوتوں، اور فوق العادہ پر کوئی تجربہ نہیں کیا اور ان کو اپنی لیبارٹری میں لے جا کر جانچا پر کھا نہیں، اس لیے ہم ان پر کوئی حکم نہیں لگا سکتے۔ ان کے بارے میں کوئی فحصہ نہیں دے سکتے۔ ان کو درست یا نادرست نہیں کہہ سکتے۔ آپ کا علم چونکہ بہت واضح ہے اور آپ کی نظر چونکہ امکان اور لامکان سے بھی آگے ہے، اس لیے آپ یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ یہ سب فضول ہے، بکواس ہے۔ اسی چیزوں کا کوئی وجود نہیں، کوئی امکان نہیں، کوئی مقام نہیں۔“

میں کچھ کہنے والا ہی تھا کہ انہوں نے بے حد لامم آواز میں کہا ”ذرہ ہوا پر نظر ڈالیے۔ آپ کے ارد گرد، دیکھ بائیں، اور یچے موجود۔ اس کا کچھ بھی دکھانی نہیں دیتا، نہ جو دن جنم دیتے ہے یہاں اور جو اس کو جانچ کے دیکھیں تو ہوا سے زیادہ قوی اور شے اس کا نات میں موجود ہی نہیں۔ اس میں وافر مقدار میں آسیجین موجود ہے جو چندوں، پرندوں، حیوانوں اور جانی داروں کو زندگی کی نیداد دیتا کرتے ہیں۔ اسی ہوا کے اندر کاربین ڈالی آسیا یہ موجود ہے جس پر بنا تات کی زندگی اور نشوونما کا دار و مدار ہے۔ ہر جگہ موجود ہے گرل نظر نہیں آتی۔ ہر وقت حاضر ہے گرل کھانی نہیں دیتی۔ ہمارے ہر کام کو منانے کے لیے اس کا ہوتا ضروری ہے۔ کسی کو محبت نام لکھنا ہو، کسی کی یاد میں رونا ہو، کسی کا بوسہ لینا ہو، بغلگر ہونا ہو، قتل کرنا ہو، خود کشی کرنی ہو، گالی دینی ہو، بنسنا ہو، حکم دینا ہو، معافی مانگنی ہو، بے فانی کرنی ہو، بد معاشی کرنی ہو۔ ہمیں ہر حال میں ہوا کی ضرورت ہے۔ کام کرنے سے پہلے کام کرنے کے دوران اور کام کرنے کے بعد۔ اگر اس کی وافر پالائی موجود نہیں ہوگی تو سب کام دھرے رہ جائیں اور ان کے ساتھ آپ بھی دھرے پڑے ہوں گے۔ ہوابا لکل نظر نہیں آتی لیکن زندگی کا سارا اختصار ایک اسی غیر مرمنی Commodity پر ہے۔

میرا خیال ہے پروفیسر صاحب کے ذہن میں وہی پرسوں والی بات موجود تھی اور وہ مجھے قائل کرنا چاہتے تھے کہ جو کچھ انہوں نے کہا تھا، وہ سائنسی اعتبار سے بھی درست تھا۔ مجھے صمم کم بیخاد کیہ کر انہوں نے میری تسلی کے لیے پھر کہنا شروع کیا کہ ”اس وقت آپ کے ذہن میں یہ خیال بار بار انہکر کر آپ کو مجھ سے بھڑانا چاہتا ہے کہ چلو تو تمہیک ہے کہ ہوا نظر نہیں آتی اور اس کی نام موجودگی زندگی کو ختم کر سکتی ہے لیکن ایک جسمانی شے کے بارے میں آپ کا خیال ہے۔ ایک ایسی شے جو جسم رکھتی ہے۔ وجود کھتی ہے۔ نظر آتی ہے، موجود ہوتی ہے، چھوٹی جا سکتی ہے۔ یہ مخلائی کرہ ہی ہے۔ فرکس لیبارڑی کا دفتر۔ اگر اس کی چھت اگر پڑے تو وہ آپ کو آن واحد میں بلاک کر دے گی۔ سانس گھٹ کر مرنے سے بہت پہلے، قافت، ایک سینئر میں، لینینگر اور آپ ختم! اس بھاٹھ پر اڑہ جائے گا جب لاد چلے گا بخارا!

میں ان کی یہ بات سن کر، بہت خوش ہوا۔ واقعی میرے ذہن میں اسی قسم کا سوال یا اسی قسم کے سوال جنم لے رہے تھے۔ پروفیسر فیرا کوئی نے فرمایا ”لیکن پروفیسر صاحب یہ چھت کرے گی کیوں بھلا؟ کوئی تو اسی شے ہے جس نے اس چھت کو گرنے پر مجبور کیا۔ کسی چیزز نے تو اسی بھاری لینینگر کو کھیچا، کسی نے تو اس بھتی رتی چھت کو زدیں بوں کیا۔ اب اس پر نظر کیجھ، اس کو بھی دیکھ لیجئے وہ بھی نظر نہیں آئے گی اور وہ نظر نہ آنے والی شے ”کشش“ ہے۔ ”گرے ولی...!“ ”اگر یہ غیر مرمنی کشش نہ ہوتی تو ساری کی ساری لوث جانے والی چھت کبھی بھی نیچے نہ گرتی۔ کبھی کسی کی موت کا باعث نہ بنتی۔ لوث جاتی، ریزہ ریزہ ہو جاتی لیکن نیچے کبھی نہ گرتی۔ اس جگہ اسی طرح سے قائم رہتی۔“

میں نے کبھی کشش لٹل کی اس اندر گی طاقت پر غور ہی نہ کیا تھا۔ ہوا کی طرح یہ بھی میری زندگی سے الگ کوئی چیز تھی۔ آنے سے پہلے میرا ان دونوں سے کوئی ترمی ہوتھی نہیں تھا۔ اس لیے میں ان سے بتعلق ہو کر زندگی گزار رہا تھا۔ پروفیسر فیرا کوئی نے کہا ”اور یہ روشنی کیا ہے؟ اس کی بیت ترکیبی کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟ کیا آپ روشنی کو دیکھ سکتے ہیں؟ کیا آپ نے کبھی روشنی کو دیکھا ہے؟ بالکل نہیں، کبھی بھی نہیں۔ روشنی کبھی ایک غیر مرمنی شے

ہے۔ خود نظر نہیں آتی لیکن جب کسی شے پر منکس ہوتی ہے تو اس کا پتہ چلتا ہے۔ پھر ہم اسے دیکھ سکتے ہیں۔ اس کے اثرات ملاحظہ کر سکتے ہیں۔ سیدھے روشنی کو نہیں دیکھ سکتے۔“

کہنے لگے ”بھل کے بلب کو ہم دلکشا ملتا دیکھ سکتے ہیں۔ اسے روشن صورت میں دیکھ سکتے ہیں لیکن اس کی روشنی نہیں دیکھ سکتے جب تک وہ کسی دیوار، کسی ٹھنڈی، کسی کمرے، درخت، میدان، پہاڑ سے نکلا رہے۔ اہم روشن بلب یا روشن مشعل کو تو دیکھ سکتے ہیں لیکن اس سے نکلے والی روشنی کو سفر کرنے نہیں دیکھ سکتے کہ اب یہاں پہنچی۔ اب ادھر کو مڑی۔ اب دہل رکی، اب پھر روانہ ہوئی۔“

اگر سورج اس زمین کو روشن کرتا ہے، اس کرہ ارض کو دمکاتا ہے تو سورج سے زمین تک کا درمیانی فاصلہ بھی روشن ہونا چاہیے لیکن ایسے نہیں ہے۔ خلا سارے کا سارا تاریک ہے لیکن روشنی اس کے اندر سے گزر کر سطح زمین کو منور کر رہی ہے۔ ہر جگہ روشنی پھیلاتی ہے۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ روشنی کی لہریں غیر مرمنی ہیں اور وہ اس وقت تک ظاہر نہیں ہوتیں جب تک کسی شے سے نہ کلرا کیں یعنی جب تک زمین کی اس فضا پر منکس نہ ہوں، جو فضاباری پیاری غیر مرمنی سیکلی ہوا نہ تامن کی ہے اور جس کو ہماری بھوب غیر مرمنی کشش نے قام کے رکھا ہے۔

اسی طرح سے ہم گری کو بھی نہیں دیکھ سکتے محسوس ضرور کر سکتے ہیں۔ یہی حال سردوی کا ہے۔ آپ کی کھڑکی کے شیشے سے جھاٹ کر یہ انداز نہیں لگا سکتے کہ کہہ کس قدر گرم یا کس قدر سختا ہے۔ عین اسی طرح سے ہم بھی اپنے اندر جھاٹک کر ان طاقتوں کوں کوئی نہیں دیکھ سکتے جنہوں نے ہماری زندگیوں کے اندر ایک طوفان انحصار کر رہا ہے۔ محبت، نفرت، طمع، خوف، خواہیں، لوبھ، موه، اہمگار، ہمدردی، ایثار، خوبی، خرابی وغیرہ یہ سب یہاں اور جذبے جو ہمارے اندر آتے ہوئے لاوے اور پھیلے سے جو اور جانے کی شکل میں ہر وقت سرگرم عمل ہیں، سارے کے سارے کے غیر مرمنی ہیں اور ان جذبوں کی طاقت اور ان کا تصادم ملاحظہ کرتے ہوں؛ ان غیر مرمنی نظر نہ آنے والے جذبوں کا گلرا اور ان کی دھشت ناک گلرا!“

پروفیسر فیرا کوئی نے اپناگل اٹھایا اور کافی کا ایک بھر پور گھوٹ بھر بولے ”یوں تو میں اپنی کافی ہمیشہ غیر مرمنی کے پیتا ہوں لیکن کبھی کبھی میرا دل چاہتا ہے کہ خوب میمھی کافی ہوں اور مختارے لے کر اپناگل ختم کروں۔“

یہ بات انہوں نے میرا خوف دور کرنے کے لیے کی تھی۔ وہ خوف نہیں کی با توں کا سامنا کرنے سے میرے سارے وجود پر طاری ہو گیا تھا اور میں بللاسا ہو کر ان کے سامنے سرداں لے بیٹھا تھا۔ انہوں نے ادھر ادھر کی کچھ اور باتیں بھی کیں لیکن میں واپس اپنے خود پر نہ ٹکھنی سکا۔ پھر انہوں نے یونیورسٹی کے کچھ کیشل سنائے لیکن ان میں میری کوئی دلچسپی نہیں تھی۔

85

اس نے میرا پکڑا ہوا تھا اور شدت سے مرد نا شروع کر دیا اور تھکیاں لیتے ہوئے بولی "میری ماں مر گئی اشفاق اور میں اس بھرپوری دنیا میں ایک تار آ جانے سے بالکل اکسلی ہو گئی۔ بالکل تمہارے بیوی کے لیے بے یار و مددگار"۔ وہ میرے ساتھ چلت گئی اور کافی اوپنجی آواز میں رونے لگی۔ سامنے نظر پر بیٹھے ہوئے ایک بوڑھے نے اخبار پیچے ہنا کہ میں تھوڑی دیر کے لیے دیکھا اور پھر اخبار پڑھنے لگا۔ اس کے قریب ایک بڑی تناور بردار صیاد سویٹر بن رہی تھی، اس نے بھی سلاپیاں روک کر ہمیں دیکھا اور پھر بیکھتی چل گئی۔

میں کافی دیر تک تھی کوچک تارا اور وہ بڑی دیر تک میرے کندھے پر سر رکھے سکیاں لیتی رہی۔ میں نے آئٹھی سے اس کے کان میں کہا "اصل میں زندگی کا منجھا یعنی تصور ہی موت ہے تو پھر اس میں رو نہ دھونا کیا، جو وہ اس پر صبر کرنا چاہیے۔" وہ میری بات سن کر اور بھی سکیاں بھرنے لگی اور اس کا سارا بدن پچکو لے کھانے لگا۔ میں نے سوچا، مجھ سے شاید کوئی غلطی ہو گئی جس نے اس کے اندازہ میں اضافہ کر دیا ہے لیکن ہمارے پاکستان میں تو ایسے موقوفوں پر اسی قسم کے فقرے بولنا کرتے ہیں، اُنہوں نیچے میں شاید وہ رو بٹانے کا کوئی اور طریقہ ہو۔

چھر میں نے کہا "دیکھو تو! جس طرح پیدا ہونا ایک قدرتی امر ہے، اسی طرح مرن بھی قدرتی ہے۔ انسان مٹی سے پیدا ہوا ہے اور بالآخر اسی کوئی میل جانا ہے۔ تمہاری والدہ کی موت کا مجھے بھی اتنا ہی صدمہ ہے جس قدر تم کو ہے مگر اسکے کوئی تکمیل نہیں سکتے۔ سخندا اک اُنْ قَلْبِيَّوْنَ سے سوچ رہے ہیں۔ اسکے سامنے مردی بوجا ہے۔"

اس نے اپنا سر برے کندھے سے اٹھا لیا اور اپنی کھلی آنکھوں سے مجھے دیکھتے ہوئے بولی "یہ مت اصل میں  
کے لیا چڑھا؟"

"میں نے کہیں پڑھا تھا کہ اصل میں کوئی نہیں جانتا کہ موت ہے کیا چیز! اسی کی کوئی معلوم ہے کہ یہ ایک نعمت ہے، ایک برکت ہے، ایک دعا ہے خیر ہے لیکن لوگ اس سے ڈرتے ضرور ہیں جیسے یہ کوئی ہبہ بڑی برائی ہو۔ کوئی نظرت انگلیخانہ شہر ہے۔"

جلدی وہ سنبھل کر بیٹھ گئی۔ اس نے میرا تھوڑے دیا اور سامنے دیکھنے لگی۔ سامنے بچوں پر کئی جوڑے پے پا گل پن کیا جسکتے کر سے تھے اور سکول اسکے بعد جا رکھا۔ اللہ، کاراں کوئی رُسکتے نہ کردا۔ ڈالا۔ سے تھے

سی مردیاتی نے کہا "میری ماں میرا واحد سبھار تھی۔ اسی طرح میں بھی اس کی واحد اس تھی۔ میرا خیال تھا میں گریجوائشن کر کے جلد واپس پٹی جاؤں گی اور چکارتے میں کوئی اچھی ہی توکری ٹھاٹھ کرلوں گی لیکن ایسا نہ ہو سکا۔ اب مجھے اسی طرح واپس جانا پڑے گا اور اپنی ماں کی جگہ گھر کی تکبیداشت کرنا ہو گی۔ پہنچنیں میں اس کی جگہ سنیاں بھی سکوں گی! ایسے ہی ناکام ہو کر بیٹھ جاؤں گی۔ میرا ایک جواں سال بھائی و بھتی اہلخانہ میں جتنا ہے اور ہر دوسرے قیرے دن گھر سے نکل جاتا ہے۔ کئی کئی سینے و اپنی نہیں آتا۔ گوہم نے اس کے لگئے میں اپنے گھر بیٹھے کی تھی بھی ڈالی ہوئی ہے۔ پھر بھی اس پر کسی کی نظر نہیں پڑتی۔ وہ خود ہی واپس آتا ہے اور آپ سی اپنی خود ساختہ زبان میں اپنی درود بھر کی دھانشان بیان کرتا ہے۔ پھر میرا اس وقت باب پر ہے جو ایک اچھا آدمی نہیں ہے۔ پہنچنیں میری ماں نے اس کے ساتھ کیوں شادی کی اور اس کو اس

کی مردیاں سور یونڈ ویو ہرے دنوں بعد ملی۔ وہ کچھ پڑ مردہ اور سخن می تھی۔ میرا تھک پڑ کر بولی ”چلو سانے چل کر نئی پڑیتے ہیں۔ بہار آ رہی ہے اور درخت رنگ بدل رہے ہیں۔ لگنہیاں بھی نیند سے بیدار ہو کر واپس آگئی ہیں اور بہت خوش ہیں۔ میرے پاس شاہ بلوٹ کی گرم گرم گریاں ہیں جو میں نے راستے میں تھمارے لیے خریدی تھیں۔ پہلے کے مقابلے میں ستی ہو گئی ہیں۔“

تم دوںوں پنچ کر جا کر بیٹھ گئے لیکن اس نے میرا تھنچ چھوڑا۔ دوسرے ہاتھ سے اپنے پرس کھول کر مشکل سے شاہ بادشاہ گریوں کا لخانہ نکلا اور مجھے دیتے ہوئے بولی "اب ائمیں ساتھ ساتھ چھیلنما تمہارا کام ہے۔" میں نے کہا "میں انہیں شوق سے چھیلوں گا اور ایمانداری کے ساتھ کھاؤں گا۔ ایک اپنے لیے ایک تھاڑے لیے۔"

لیکن ان موئے ترانے ہوئے چھلکوں کو ایک ہاتھ سے چھیلنابہت ہی مشکل کام تھا۔ ہم بڑی دریک اسی طرح ساکت و صامت بیٹھے ان رنگ کر گئی گاڑیوں کو دیکھتے رہے جن میں فومولوں پہلے لپٹنے پڑے تھے۔ ان میں سے کچھ سوئے ہوئے ہوں گے اور کچھ کی آنکھیں کھلی ہوں گی اور وہ اپنے نہنے نہنے ہاتھوں اور چھوٹی چھوٹی الگیوں سے ان فرشتوں سے باتمی کر رہے ہوں گے جو تم کو نظر نہیں آتے۔ کچھ نو جوان جوڑے بھی پتوں پر ایک دوسرے سے بغایک بیٹھے محبت کی مکھاڑیاں کر رہے تھے۔ ان میں سے کئی تو محبت کی مکھاڑی میں آ کر پکھل سے گئے تھے اور اپنے اپنے طریق پر سنم راز آؤ گئے تھے۔

پارک میں موجود درسے لوگوں میں میرے انہاں کو دیکھ کر سی مردیاتی نے تھکیاں لے کر روشنہ روزہ کر دیا اور میرے ہاتھ کو اور منہٹن پل سے پکڑ کر اسے بندی دیئے گئی۔ میں نے اس کو اس کیفیت میں پہلے آنکھیں دیکھا تھا۔ وہ ایک جذبائی اور سادہ لوح ہی لڑکی ضرور تھی لیکن اس کے چہرے پر ہر وقت خون ٹکڑا کیا امتن سانگ پرستا اور مانتے اور آنکھوں پر سکراہٹ کافٹ نہ تھا۔ آج اس کو اس حالت میں دیکھ کر میرا بھی دل بھرا آیا اور میں نے اس کے مانتے، گال، آنکھوں کو چوتھے ہوئے کہا۔ کیا ہو گیا تھی؟ کسی افتاد پڑی اور کیا حادثہ گزارا جو اس طرح سے بلکان ہو رہی ہو؟“

کا سد باب کر رہا ہے اور زندگی کی پیشی بانی کر رہا ہے لیکن جتنی دیر اس سے بچنے کی کوشش کر رہا ہے، موت کو پرے رکھنے کی جدو چند کر رہا ہے، اتنی ہی موت اس کے قریب آ رہی ہے۔ اس کی جانب بڑھ رہی ہے۔ تیزی کے ساتھ اس کی طرف لیک رہی ہے۔ نامگ گزر رہا ہے۔

پل رہا ہے۔ اور وہ ہے۔ اب جب عقل اور دلش ہر طرح کی حیلہ سازی کر کے موت کو پرے رکھنے کی کوش کرتی ہے اور موت پھر بھی آجاتی ہے تو عقل موت کے مقابلے میں ایک ناکارہ اور ناکام شے ہوئی کیونکہ مرنا جو ہے یقین کے خلاف ہے۔ عقل کے ہوتے ہوئے انسان مر جاتا ہے اور پورے کا پورا مر جاتا ہے..... اب جب کچھ انسان کے اختیر میں ہے ہی نہیں یعنی اس کا بنیادی ٹھانچہ ہی اس کے تصرف میں نہیں کہنہ اپنے ارادے سے آیا اور نہ اپنے ارادے سے فوت ہو رہا ہے، نہ اپنا پلان ہنا کر آیا ہے اور نہ اب اپنا پلان ہنا کر جا رہا ہے تو پھر ظاہر ہے کہ کسی اور کے ارادے اور کسی اور کی خوشی سے آیا تھا اور اسی کی خوشی سے جائے گا تو اب منطقی صورت یہی نکلی کہ جس کی خوشی سے آیا تھا، اس کی خوشی کے مطابق زندگی گزارے اور اسی کے پلان کے مطابق عمر بر کرے.....

پلان کے اعلیٰ مرکز سے اس دنیا میں رہا تو اس رہنے کا نام دین ہے اور اگر انہی جو یہ سے رہا تو ”من مرضی“ ہے۔ اب اگر اس کی خوشی سے اس دنیا میں رہا تو اس رہنے کا نام دین ہے اور اگر انہی جو یہ سے رہا تو ”من مرضی“ ہے۔ کفر ہے۔ پھر وہ کہتا ”لامفتی چاہئے پلا اور پان کھلا اور خوش رہ کہ اس کا بھجنا ہوا قت قرب آ رہا ہے۔“ اب میں یہ بات تک مردیاتی کو کیا بتایا کہ اس کے کام کی نتیجی اور پھر خود مجھے اتنی مدت کے بعد یاد آئی تھی کہ اگر ستی کی والدہ نوٹ نہ ہوتی اور وہ اس طرح سے نہ روئی تو شاید مجھے بھی یاد نہ آئی۔

تی سے اگلے دن پھر ملے کا وعدہ کر کے میں اپنے گھر آ گیا اور پڑے اتارے بغیر کری پر بیٹھ کر اپنی ماں کے پارے میں سوچنے لگا جو اس وقت مجھ سے ہزاروں میل دور تھی اور ہمارے درمیان کسی قسم کا رابطہ نہیں تھا۔ مجھے اپنی ماں کو جو بیخام بھیجا رہتا، وہ میں اسے بھائی کے خط میں لکھ دیتا اور میری ماں کو جو دعا کیں جگہونا ہوتیں، وہ بھائی سے کہہ کر مجھے بھجوادیتی۔

بیجا ہوتا، وہ میں اپنے چالی سے خطیں ہو جاؤ دیتیں، وہ بڑی یہیں۔ میری ماں کے ساتھ میں اپنے چالی سے خطیں ہو جاؤ دیتیں۔ میری ماں کے ساتھ میں اپنے چالی سے خطیں ہو جاؤ دیتیں۔

میری ماں بڑی سادہ، بے حد شفقت اور بہت ہی محنتی تھی۔ ہم نے اسے لگا تارکام کرتے، بات بات پر سکراتے، ٹیکلے پکڑ دیں کے بو بھجھا اٹھائے۔ چاروں کے محل بھرے، والوں کی پرائم اٹھائے اور آئی کی بوریوں کو گھینٹتے دیکھا۔ وہ کبھی حکمتی ہی نہ تھی۔ تھکتی تو تباہی نہیں تھی۔ بیمار ہوتی تو ساگ بولی، موی پتو وغیرہ گھوٹ گھٹا کر پی لیتی اور لوٹ پوٹ کر اٹھ کھڑی ہوتی۔ اس کے سر میں اکثر در در رہتا۔ جب اس نے کاغذ کے گول لگائے آنا لگا کر اپنی کنپشیوں سے لگائے تو ہمیں پڑھ جاتا کہ اماں کے سر میں درد ہے اور اس کی کنپشیاں بچ رہی ہیں لیکن ہم نے اس سے اس سر درد کے بارے میں کبھی پوچھا نہ تھا۔ وہ اس سر درد کی پروابھی نہیں کرتی تھی۔ اس کی اصل سر دردی اس کا گھبرا اور اس کی اولاد تھی۔ وہ ہر قوت ڈری ڈری اور دھڑکی دھڑکی رہتی۔ جب بھی دروازے پر کوئی آہٹ ہوتی، اسے چوک کر دیکھتی یا کوئی جاہرا ہوتا یا داخل ہو رہا ہوتا، وہ ان دلوں کے درمیان ڈر سے بھری وقت گزارتی۔ میں اپنی ماں کو چھتا ماتا کہ کہ کر بلاتا تھا پہنچنے میں اس کو سمات کی چھاتھی کر خوف کم ہونے میں ہی نہیں آتا تھا۔

میری ماں بھی ان ہزاروں لاکھوں ماں کی طرح تھی جو ہمارے لئک میں اندیشوں کی اٹھی چھپری تھے وقت

میں تی کی اس بات کا کیا جواب دیتا۔ اپنچہرہ اس کی طرف گھما کر ہو لے ہوئے اس کا کندھا چھپا نے لگا۔ وہ ہو لے ہوئے کہہ رہی تھی ”اب میں جلدی واپس چلی جاؤں گی اور جا کر اپنے مذکور بھائی اور سوتیلے باپ کا سامنا کروں گی۔ وہ مجھے دلوں ہی اچھتے نہیں لگتے لیکن ایک سے میں محبت کروں گی، دوسرے کی عزت کروں گی اور دلوں کی محبداری کروں گی۔ ہمارے انڈو نیشا میں منافقت بہت ہے۔ اور پرے ہم کچھ اور ہوتے ہیں اور اندر سے کچھ اور۔ ہم میں تساوی نہیں، ہم جمیਊ لوگ ہیں اور حق بولنے سے کتراتے ہیں۔“

میں نے کہا ”اور یہ جوانہ نیشا کا سفیر ہے جن کے پیہاں تم ترقی ہوا؟“

"یہ میرا سگہ ماموں ہے۔" اس نے جلدی سے میری بات کاٹ کر کہا۔ "لیکن اس کی یہوی کا سلوک میرے ساتھ کچھ اچھا نہیں رہا۔ میں ان کے یہاں ایک ملازمتی حیثیت سے رہتی ہوں اور وہ سارے کام کرتی ہوں جو ایک "میڈ" کی ذمہ داری ہوتی ہے۔ پھر بھی وہ دونوں مجھ سے خوش نہیں ہیں اور میری فیس مشکل سے ادا کرتے رہے ہیں۔" پھر وہ ذر اس مکرا کر بولی "میں اپنے ماموں کو تجھے میں بھی ماموں نہیں کہہ سکتی "مسڑ" کہ کر بلاتی ہوں۔"

وہ بڑی دیر تک پُرپُل اپنے بچپن کی باعثیں اور اپنی ماں کی محبتیں کے قصے سناتی رہی۔ اپنے گھر کے ایک ایک آدمی کو یاد کر کے بہتی اور روتی رہی۔ روم میں اپنے سفارتخانے سے باہرا چھا وقت گزارنے کو یاد کرتی رہی اور پھر جس کچھ کھا کر موت کی طرف لوٹ گئی۔ وہ موت سے پکھے گھبرائی ہوئی، کچھ بھٹی ہوئی، ذرا سی خوفزدہ، بے حد شاکی اور تدرے مجوب ہی بیٹھی تھی۔ وہ اپنی مرحمہ ماں کے حوالے سے نہیں بلکہ موت کے مجرموں والیں میں گھری ہوئی تھی۔ اصل میں اس سے اپنا سواں نہیں بن رہا تھا جس کے جواب کی تلاش میں وہ اپنی گول ٹھوڑی اور یارخانے بیٹھی تھی۔

جب ہم آزاد کشمیر یا کے ملازم تھے تو اس وقت متاز مشقی کے پاس ایک دبگ سالمنگ آیا کرتا تھا جو انہیں باتوں سے بڑا پڑھا لکھا معلوم ہوتا تھا لیکن اپنی وضع قطعی، اپنے لباس اور اپنے تلفظ سے بہت ہی گھامز انتظار آتا تھا۔ استاد یوسف ظفر ہر مرتبہ اس سے سینگ چھنا کر بیٹھ جاتا اور جلد ہی اس سے مغدرت کر کے اپنے سینگ نکال کر باہر لکل جاتا۔ وہ اکثر کہا کرتا تھا کہ زندگی کے بعد مر جانا پیدا ہو کر ختم ہو جانا نہایت غیر معمول اور غیر منطقی بات ہے۔ اس بات کو نہ پسند کرتا ہے نہ عقل پسند کرتی ہے..... اور شہوت تو اس کو بالکل ہی پسند نہیں کرتی کہ کوئی پیدا ہو کر مر جائے تو یہ بڑے نقصان کی اور بڑے گھائٹے کی چیز ہے۔ اب عقل انسانی اور فہم انسانی گھائٹے کو پورا کرنے اور اس نقصان کا سد باب کرنے کے لیے آگے بڑھتی ہے اور انسان کو زندگی رکھنے کے لیے سر درہز کی باری لگادیتی ہے۔ انسان کو بھوک ہونے ہو، وہ کھانا ضرور کھائے گا اور اس لیے کھائے گا کہ بھوک کی شدت موت کا باعث نہ بن جائے۔ اس طرح پانی پیے گا کہ موت کو تالائے کے لیے اور زندگی کو قائم رکھنے کے لیے ضروری ہے۔ اس طرح ہوا ہے، جس کو انسانوں میں لپیٹ کر بڑے بڑے گھونٹ بھرتا ہے۔ سیر کرتا ہے، کسرت کرتا ہے، کس لیے؟ زندہ رہنے کے لیے اور زندگی کے رشتے کو برقرار رکھنے کے لیے..... لیکن کمال ہے اصدقے جاؤں، قربان جاؤں اور تیری اس کوشش کے واری جاؤں کہ چوبیں کھٹے موت سے بچتے

سونئے کے داروں گے۔ کچھ رہ جائیں گے، کچھ دیہ جائیں گے۔ کہیں ڈنڈھریں گے، کہیں صلح صفائیاں ہوں گی۔ لیکن کب کھیت خالی ہو گا، بخیر ہو گا، باعث دیر ان ہو گا، بے برگ بارہو گا تو کوئی ادھر پلت کر بھی نہیں دیکھے گا۔ ایسے ہی شندے نہ نہ گزر جائے گا، آرام بھی کے ساتھ۔

انسانوں کے درمیان اتو میاں یہوی کے جھلکے تازع، خلع اور طلاق ہوتے ہیں، جانوروں کے جوڑے ان سے بھی آگے گز رہ جاتے ہیں۔ شیرنی باروں ہوتے وقت شیر کے اس زور کا پھرمارتی ہے کہ بھاری بھرم کیاں والا شیر زرہیں قدم پرے جا کر بلوجھرے کی طرح گرتا ہے۔ شہد کی بھی اڑتی جاتی ہے، اڑتی جاتی ہے اور پار اوپر اور اوپر زراس کا تعاقب کرتے اداہ سماں کی اڑائیں بھرتے جاتے اور جملک کرٹ کر مرتے جاتے ہیں۔ ملکھی خلع! خلع!! پاکرتی اور چڑھتے جاتی ہے اور نہشیں، خوشامدیں، عاجیزان کرتے، طلاقیں لے کر نیچے گرتے جاتے ہیں۔

کالی کتری اختلاط کے میں بعد کا لے گزے کو اور پرے اتارتے ہی اس کا سرناک سے کاث کراپے مضبوط جزوں میں اس کو نکر کر لیڈہ کر کے کھا جاتی ہے اور اس کے بعد اس کے سارے جنم کو آہنگی کے ساتھ مزے مزے لے کر ہڑپ کر جاتی ہے، نہ خلع نہ طلاق سارا جھلکا ایک ساتھ ملے پا جاتا ہے۔

مردوں کو ہوتے ہیں بھی جھلکڑا باروی کے الشعوری زیاد سے ملتا ہے۔ پچھوچ جو جائے تو جھلکڑا، بچھی میں لفڑی ہو تو اڑائی، زمین بخیر ہو تو ناچاہی پھل پسند ہو تو نکلا پسند ہو تو نمان۔ اصل میں جھلکڑا محبت کی کی بیشی کا نہیں ہوتا تھیں کے لئے وارتعاش کا ہوتا ہے۔ پچھوچے تو اس ارتعاش کے جھلک سبھ جاتے ہیں، ہاتی ساری زندگی ڈنگھاتے ہی رہجے ہیں اور جوڑا گھکاتے ہیں، ان کے کھیت رہنے کا خطرہ ہر دقت موجود رہتا ہے۔

جب نفس یعنی سلف میں کوئی تباہ عکس کوئی جھلک انہیں ہوتا۔ پچھاپے و جود سے اپنے بدن سے اپنے انکو شستے محبت کرتا ہے۔ اپنے کان کی لوادر اپنی ناک کی پھنگ سے کھیتا ہے۔ جب نفس کے مزے لیتا ہے اور خوش رہتا ہے۔ بڑا ہوتا ہے تو اپنی بنس کے افراد کی طرف مائل ہو کر ان کی محبت میں غرق ہو جاتا ہے۔ کوئی دنکھا نہیں ہوتا کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔ کوئی تھیں نہیں ہوتی۔ اس خالی محبت ہی محبت ہے۔ لکاؤں لکاؤ اور تعلق ہی تعلق ہے جیسے عزیز دن، رشتہ داروں کے درمیان ہوتا ہے کہ نہ آفرینش ہے نہایجاد۔

تھیں میں بڑا خونا اور بڑا جدال ہے۔ معمولی سے معمولی شاعر بے معنی ہیں تک بندی کر کے دوسرے شاعروں کے لیے وجہ زبان بن جاتا ہے۔ بڑے جھلکے بڑے لایاں بڑے سرپھنوں ہوتے ہیں۔ پاریاں بن جاتی ہیں۔ بڑی ٹکردار ہوتی ہے۔ بتویں پڑھتے ہیں، کالم لکھتے ہیں۔ طعنوں کے تیر جاتے ہیں۔ ایک دوسرے کے دروازوں پر گند کے نوکرے پھیکتے ہیں۔ چیل نظر کا لیاں دیتے ہیں پس پشت رسو اکرتے ہیں۔ میاں یہوی سے بڑھ کر بڑائی ہوتی ہے۔ تم طلاقوں سے زیادہ طلاقیں دے کر بھی کلکیجی میں شندک نہیں پڑتی۔ نہ جھلکڑا زرکارہ زدن کا نہذہ میں کا۔ سارا قصور ایک دھنی ہوئی موقوٰتی تھیں۔ ایک غزل کا ایک ربائی کا ایک قطعہ کا اور ساری زندگی کی قطعہ کا ای!

تھیں بڑی طاقت اور زور آور قوت ہے۔ ایک کوزہ گر کے نئے کوڑے سے اور ایک زرکوب کے اچھوتے درق تھیں۔

گزارتی ہیں۔ بیوں تو وہ زندہ ہوئی ہیں اور بڑی دیر تک زندہ رہتی ہیں لیکن ان کا ہر سانس لمحے کی بھرپوری کی رکھ کر آتا ہے اور اسی خوف سے آنکھ بچا کر دالیں جاتا ہے۔ ایک زندگی میں اربوں سکھوں، نیلوں سانس ہوتے ہیں اور ماہیں کی زندگیاں بھی بھی ہوتی ہیں۔ جب تک آخری پچھے کنارے نہ لگ جائے، وہ شودہ رہیا کی ڈنگھی بہوں میں ڈنکیاں ہی کھاتی رہتی ہیں۔ اولاد کی ساری زندگی ماہیں کو خوفزدہ کرتے، مبنی مارستے، نظرے کئے گزرتی ہے، پچھے ان کو ہمکاتے بھی ہیں اور بھیجاں بھی ڈالتے ہیں۔ ان سے پیسے چھینتے بھی ہیں اور ان کو کمایاں لا لاء کر بھی دیتے ہیں۔ ان کو رلاتے بھی ہیں اور ان کے لیے روٹے بھی ہیں۔

مشرق میں بالعموم اور پاکستان میں بالخصوص مردوں کو ہوتے ہیں۔ بہت محبت کرتا ہے اور اس کا بے حد احترام کرتا ہے۔ ہمارے معاشرے میں کوئی کام عورت کی مرتبی اور اس کے شوہر کے بخیر ہو ہی نہیں ملتا۔ عامل گورہ ہوتا ہے لیکن پس پر وہ رہا اسی عورت کے باحق ہوتی ہیں۔ ہوائی چہاز مرد اڑاتا ہے لیکن ناوار سے اس کی بخوبی گیشن عورت کے اختیار میں ہوتی ہے۔ سودا مرد کرتا ہے لیکن فیصلہ عورت کرنی ہے کہ یہ پلاٹ خریدتا ہے کہیں۔ شادی لڑکے لڑکی کی ہوتی ہے لیکن فیصلے عورتوں نے کیے ہوتے ہیں۔ کفر آمیز باقیں ساری عمر مرد کرتا ہے اور جو پر اسے عورت کا فیصلہ لے کر جاتا ہے۔ ہمارے یہاں مرد مان کے لیے، بہن کے لیے، بھجوپ کے لیے، ماسیوں، بھجنوں، چھپوں کے لیے ہر قسم کی قربانی دیتا ہے اور ہر حال میں ان کی عزت بحال کر کے رکھتا ہے لیکن ایک رشتے پر آ کر رک جاتا ہے اور وہ رشتہ میاں یہوی کا ہے۔ اس میں واقعات کی تبلیغ اس طرح سے مندرجہ نہیں چڑھتی جس طرح ماں، ماسی، بہن، بھجوپ، بیٹی اور پچھی ہاتی کے معاملے میں چڑھتی ہے۔ شاید اس میں سردا کو تھی خرابی نہیں ہوتی بختنی شادی کے اوارے اور شادی کے چلن کی ہوتی ہے۔ مردوں کی شادی کی گاڑی میں کچرا ضردہ پختہ ہے اور شروع دن سے پختہ ہے۔ اس میں دونوں ہی شرافت کی حدود سے پرے نکل جاتے ہیں۔ مرد چونکہ طاقتور ہوتا ہے، صاحب حیثیت ہوتا ہے، ہر اعتبار سے قوی ہوتا ہے، اس لیے وہ ظلم اور زیادتی کے میدان میں بہت دور نکل جاتا ہے۔

لیکن شاید یہ ادارے والی باتیں بھی نیک نہیں۔ شادی کے ادارے والی۔ اس میں کچھ اور حقیقت رہا ہے، کوئی بڑا راز اور کوئی بے حد چیزیں ہمٹنڈی، آخر مردا اور عورت محبت، پیار اور شفقت و مسودت والے اتنے سارے رشتے طے کر کے ہیں آ کر کیوں رک جاتے ہیں۔ کسی ایک ملک ایک معاشرے یا کسی خاص گروہ انسانی میں نہیں بلکہ ہر جگہ اور ہر مقام اور ہر گروہ اور ہر موسم میں میاں یہوی کے درمیان ایک معزکتی پہاڑ رہتا ہے۔ ایک جدال کی کیفیت ہی رہتی ہے، خواہ اور پرے امن و سکون ہی کیوں نہ نظر آتا رہے۔

میرے خیال میں چونکہ محبت کے دوسرے رشتے بے حاصل اور غیر پیداواری ہوتے ہیں، اس لیے دہا کوئی جھلکیاں نہیں ہوتا، جہاں جہاں تھیں ہوتے ہیں، پیداوار کی توقع ہوگی۔ پاروں کا انتظار ہو گا، وہیں دنگا فساد، کٹا پی اور دشمن خڑھنے ضرور ہو گا۔ کھتوں میں کھیاں ہوں میں باخون میں بوسناں میں جہاں فضل اگالی جائے گی، دانہ بوبیا جائے گا، پیڑی بیوں ندی کے جائیں گے، دہا بڑپلہ ہو گا۔ غُوغا ہو گا، ڈھول پیش گے، جعلے ہوں گے۔ مانع ہو گی۔ ہم برچھی تیخ کناری ڈاگ

میری اصلی نافی تو و تھیں جنہوں نے سہاگن ہونے کے باوجود اپنے بچے ایک یہودی کی طرح پالے تھے۔ ان کے شوہر من موجی آدمی تھے۔ ایک مرتبہ گھر سے لگل جاتے تو دودھ سال تک واہسی نہ آتے تھے۔ نہ خدا لکھتے نہ کوئی سند یہ سمجھتے، نہ یہ پڑتے ہوتا کہ ان دونوں کہاں ہیں اور کس حال میں گزر بر سر ہو رہی ہے۔ میں نے اپنی نافی کی زندگی کی ایک منفردی جھلک اپنے افسانے "فینیم" میں دی تھی۔ اس کے بعد صدقہ ہی نسل کا وردہ ان کے حالات پر اس عہد کے حوالے سے ایک طویل ناول لکھتا اور اپنے قارئین کو اس خاتون سے متعارف کرتا جو ایک چھوٹی، گزیاہی اور رقیبیت کی ضمید تھیں لیکن اپنے ارادوں میں عظیتوں کا پہاڑ تھیں۔ وہ ساری زندگی مشکل وقت کو صرف وقت اور مشکل ایام کو صرف ایام سمجھ کر ہی مگر اتری رہیں۔ ہر قسم کے حالات سے نہر آزمائہوں میں لیکن اپنی ساری زندگی کو اسی سمجھا اسم صفت کا نام نہ دے سکیں۔

یہ جو میری دوسری نافی فوت ہوئی تھیں اور جن کا جنازہ ہبہ قبرستان لے جا رہے تھے، یہ میری حقیقی نافی کی چھوٹی بھی تھیں اور کسی سال سے ان کی اپنی حقیقی بہن سے بول چال بنت تھے، اس سے گلے گزاری اور بایکاٹ سے بڑا خوف میری اپنی ماں کے مرجانے کا تھا۔ مجھے یوں لگتا تھا کہ پاکستان میں میری ماں بھی فوت ہو جائے گی اور میں یہاں روم میں اکیلا بیٹھا رہ جاؤں گا۔ اگر میں واپس گیا بھی تو میرے بھائی اور بھین مجھے تسلیم کرنے اور اپنے ساتھ ملانے سے انکار کر دیں گے۔ کچھ لوگ میرے ساتھ ہوں گے کہ بیچارے کی ماں مر گئی اور کچھ لوگ ان کی طرف ہوں گے کہ پہلے اپنی پیاری ماں کو چھوڑ کر پر دیں جا گیا تھا، مزے کرنے اور دل بہلانے اب روپا پھرتا ہے۔ روتا ہے تو رو، تم تجھے من نہیں کرتے یعنی کچھ بات یہ ہے کہ تجھے اپنی ماں سے پیار نہیں تھا۔ یہ سب دلخواہے کی باتیں میں اور ہم منافت کے قائل نہیں ہیں۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے جب میری رشتے کی ایک نافی فوت ہو گئی تھیں اور میں بار بار آگے بڑھ کر ان کے جنازے کو کندھا دے رہا تھا تو میرے بڑے بھائی نے میرے ساتھ کندھا بدلتے ہوئے میرے کان میں کہا۔ "کہیے! بذات نافی میں نے زندگی میں بہیں مرتبا خال کوک کی کار پر سواری کی اور ان کے ساتھ ہمیشہ کروزی کی دکان پر گیا۔ ہبہ سے وہ فریضہ والے کے شور و مرمی لیکیں۔ آتی دفعہ انہوں نے بازار سے شتر پارے اور نکل پارے خریدے اور مجھے کمانے کو دیئے۔ خود نہیں کھائے۔ ڈرائیور سے اس کی پیارا والدہ کے بارے میں پوچھتی رہیں۔ 14 اگست کے بعد جب ہم بہنوستان سے بھرت کر کے پاکستان آئے تو نافی زیجا کا گھر ان پہلے سے لاہور میں موجود تھا اور ٹپل روڈ کی ایک کوچی میں آباد تھا۔ اس کوئی کتنی کمرے، گیراج میں دو کاریں اور گیت پر میانوالی کا منزل خان چوکیدار موجود تھا۔

یوں تو ہم بھی متoste درجے کے کھاتے پیٹے گھر ان سے تعلق رکھتے تھے لیکن بھرت کے بعد ہماری حالات کچھ غیر ہو گئی تھی۔ میرے والد کے بیسرز بیل رام بر دوز کے لالہ بالک رام سے کافی گھرے مرام تھے۔ ہم نے اپنارکسی ہاگہ من مرگ گھوڑی کے انہیں بھجوایا تھا اس لیے لالہ بالک رام میرے الباٹی سے بڑے انفلات سے چیل آئے اور انہوں نے نئے مرے سے زندگی شروع کرنے کو میرے والد کو پاٹخ سرور پر دیئے۔ گویدہ 47ء میں ایک خطیر قسم تھی لیکن ہمارے سارے گھرانے کا بوجہ زیادہ دیر یہ تھیں اٹھا کی تھی۔ میرے والدہ نے اپنے چاروں بیکار بیٹوں کو گھر کا بوجہ اٹھانے کے لیے نوکری کرنے کا مشورہ دیا اور ہر ایک کو دس دس روپے دے کر نوکری کی تلاش میں روانہ کر دیا۔

سے چاروں کھونٹ مل جاتے ہیں اور نیک ہوا کہیں وجد میں آ جاتی ہیں۔ تحقیق کے تصور، اس کے نقشے، اس کے خاکے اور زارچے اور اکیوشن سے فکلی شعاعوں میں نامختتم گونج بھر جاتی ہے اور اس کے لاسکی سلووں میں ساری کائنات لپٹ جاتی ہے تو جس وقت یہ کائنات معرض و جد میں آئی ہو گئی تو کتنی بڑی گونج کے ساتھ تھیں ہوئی ہو گئی اور کیماں بگ جینگ ہوا ہو گیا اور جب دہا کے، پچکدار کڑا کے اور لمبیا ترا ترا ہے تو رہیں گے۔ دراصل یہ میاں یہودی، بھڑے یا زن و شوکی لڑائیاں نہیں ہیں۔ کچھ اور ہی چیزیں ہیں۔ یہ ایسے سری اور مری معاملے میں ہیں کو محشرتی ساکی کی سلیٹ پر حل نہیں کیا جا سکتا۔ ان کو نفیت کے غولوں سے سمجھا جا سکتا ہے نہ غریبات کے فیتے سے مپا جا سکتا ہے۔

تی سردویاتی کی والدہ کے وفات پا جانے سے میں طرح طرح کے اندر یہوں میں گھر گیا تھا اور ان میں سب سے بڑا خوف میری اپنی ماں کے مرجانے کا تھا۔ مجھے یوں لگتا تھا کہ پاکستان میں میری ماں بھی فوت ہو جائے گی اور میں یہاں روم میں اکیلا بیٹھا رہ جاؤں گا۔ اگر میں واپس گیا بھی تو میرے بھائی اور بھین مجھے تسلیم کرنے اور اپنے ساتھ ملانے سے انکار کر دیں گے۔ کچھ لوگ میرے ساتھ ہوں گے کہ بیچارے کی ماں مر گئی اور کچھ لوگ ان کی طرف ہوں گے کہ پہلے اپنی پیاری ماں کو چھوڑ کر پر دیں جا گیا تھا، مزے کرنے اور دل بہلانے اب روپا پھرتا ہے۔ روتا ہے تو رو، تم تجھے من نہیں کرتے یعنی کچھ بات یہ ہے کہ تجھے اپنی ماں سے پیار نہیں تھا۔ یہ سب دلخواہے کی باتیں میں اور ہم منافت کے قائل نہیں ہیں۔

کونکندھا دے رہا تھا تو میرے بڑے بھائی نے میرے ساتھ کندھا بدلتے ہوئے میرے کان میں کہا۔ "کہیے! بذات نافی کونکندھا کو دخو قل کر کے اب اس کو بار بار کندھا دے رہا ہے۔ لوگوں کو دکھانے کے لیے، اپنی تالی کے لیے۔ اس نفلہ کفارہ ادا کرنے کے لیے، بس کر۔ چھوڑ دے اور بیاز۔ صد بار گر تو پتھتی بیاز۔"

میں ان کی یہ بات سن کر گھبرا گیا اور جنازے سے ذرا دور ہو کر چلے گا۔ کافی دریک سوچتا رہا لیکن وہ الام جو اتفاق بھائی نے بھوپر لگایا تھا، اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہ ہو گا۔ نافی زیجا مجھے سب بزرگوں میں سب سے زیادہ پیاری تھیں۔ میری ان کی روز ملاقات ہوئی تھی۔ میں ان کا دوں، جان سے احترام کرتا تھا۔ وہ مجھے اپنے پچھوں سے بڑھ کر چاہتی تھیں۔ ایک سال سے کوئی دن ایسا نہیں گزرا تھا جب میں نے ان کی حاضری نہ دی ہو۔ جب وہ بیمار ہو کر ہپتال لگیں، اس وقت بھی میں دفتر سے سیدھا ان کی خدمت میں حاضر ہو کر کسالات دو اوقات سے انہیں آگاہ کرتا رہا۔ ان کی چھوٹی مولی فرمائیں اور ان کی معمرا خواہیں پوری کرتا رہا۔ پھر اتفاق بھائی نے یہ کیوں کہا؟ طنزیہ مجھے میں کس لیے اور ایسے غناک موقع پر مجھے موردا لازم کیوں ظہرا یا؟

میں جنازے کے انبوہ میں گردن ڈالے چپ چاپ چلا جا رہا تھا اور مجھے نافی کی موت کے مقابلے میں اپنے بڑے بھائی کا بول غزہ کر رہا تھا۔ جس نے مجھے کوئی حصوں میں باش دیا تھا۔

میرے کچھ کامنزٹ نے مجھے "معلومات" کی بیرک میں متین کر دیا۔ یہاں دونوں طرف کی بارہ کھڑکیوں پر بارہ کلر متین تھے جو اپنے سامنے بے معنی سے کاغذ رکھے مہاجرین کو ان کے سواں کے جواب فراہم کر رہے تھے۔ ان سواں میں سب سے اہم سال ایک ہی ہوتا تھا کہ فلاں شہر فلاں گاؤں فلاں بھتی اور فلاں کوٹ کے لوگ اگر پاکستان آگئے ہوں اور لاڈوڈی سینکر پر اعلان کرنے رہے ہوں تو دفتر معلومات کے سامنے بھی جائیں۔

جو کلر "اناڈ نسٹٹ بوتحی" میں مانیکر و فون کے سامنے اعلان کرتا تھا، اس کو یہ کام متین ناپسند تھا۔ وجہ تھی کہ وہ یہ کام چھوڑ کر جانیں سکتا تھا اور دوسرے کلر کوں کی طرح مزکشی نہیں کر سکتا تھا۔ اس نے یہ کام میرے پرداز دیا۔ میں نے خوشی سے قول کر لیا بلکہ شکریہ کے ساتھ قول کر کے اناڈ نسٹٹ میں اور بھی توجہ طلب باقیں کہنی شروع کر دیں۔ میرے کیپ کامنزٹ نے میری یہ بصر اطیابیں میں تو انہوں نے مجھے سینز کلر ک کا گرید دلواد دیا۔ اپنی بخت روز میں میں انہوں نے میکرڑی صاحب سے کہ کہ "مورال بلڈنگ" کا ایک باقاعدہ پروگرام شروع کر دیا۔ پناہ گزیوں کے آئے زخموں پر انہوں کے پھرے رکھے جانے لگے تو ان میں زندہ رہنے کی رنگ پریدا ہو گئی۔

دوسرے دونوں کیپوں میں بھی لاڈوڈی سینکر پر مورال بلڈنگ کا باقاعدہ کام شروع ہو گیا۔ حکومت پنجاب نے دو اعلیٰ درجے کے انشور اس کام پر متین کیے۔ والٹن کیپ میں خواجہ محمد شفیع دہلوی اور ایزد روڈ روم کیپ پر ممتاز مقنی۔ یہ پہلا ہوتی تھا جس سے اپنے جان سے پیارے اور آنکھ کے تارے محبوب مصنف ممتاز مقنی سے ملنے کا اتفاق ہوا۔ خواجہ محمد شفیع بھی میرے پندیدہ مصنفوں میں سے تھے۔ ان کے مضمین "سامی" میں پڑھتے تھے اور زبان کی چاشنی کے مزے لوٹتے تھے۔ اب ان دونوں سے ہر روز ملاقات ہوئے گئی۔ خواب حقیقت میں بدلتا گیا۔

اتی لی تہبید میں نے اپنی ہرمونتی کی داستان غم سنانے کے لئے باندھی ہے کہ جب میں شام کے وقت ڈبوٹی سے قارغ ہو کر گھر پہنچتا تو اس بخی ریفل چوک پر اتار دیا کرتی تھی۔ یہاں سے ہمارا جل ہوئی چھتوں والا مکان قریب تھا جس کے دو کروں میں ہم سارے سرچھا کر رہتے تھے اور خوش تھے کہ پاکستان بن گیا۔

مزگ اڈے پر ہمارے گھر سے بہت پہلے اسیں روڈ پر تانی زیخا کی کوئی تھی۔ میں اکثر انہیں سلام کر کے اور وہاں تھوڑی دریمیخ کر کے گھر آتا تھا۔ تانی کی بڑی بینی جو رشتے میں میری خال تھیں لیکن ہم سب انہیں فرزاد آپا کہتے تھے، اپنے دوپھوں سیست میں تھیں۔ ان کے خانوادا بیت کچھ بچھے گئے تھے اور لمبی مددی لیو پر تھے۔

انسانی تاریخ میں صرف ایک مرتبہ ایسے ہوا ہے کہ مہاجر آئے تو انصار نے اپنے گھروں سے نکل کر ان کا استقبال کیا۔ آنکھوں پر تھایا اور اپنے دلوں میں چودی۔ انصار کی لڑکیاں دف نے کہ مہاجر وہوں کے سردار کے انوار میں استقبالیہ گئے کاتی رہیں۔ بڑے بیویوں، لوگوں، نامیں اور مخذلہ و آوازیں دے دے کر پوچھتے رہے کہ مہمان کیسے گئے۔ مسافر آگئے۔ مہاجر وہوں کے قدم نما فروڈ کر گئے۔ قدم نما فروڈ آکر خانہ خانہ تھے!

بس یہ ایک ہی موقع تھا جب بھائی چارے نے انسانیت کے سب سے اوپر تھے مقام پر ٹھیک کر یقین فرشتوں کو اپنے اپنے کام میں مصروف دشمنوں دیکھا۔ اس کے بعد پھر ایسا نہیں ہوا۔ کسی نے نہ تو خوش دلی سے پناہ گزیوں کو تبول کیا

اقبال بھائی چونکہ صرف ایف اے پاس تھے، اس لیے انہوں نے قریبی گاؤں سے گھی، اٹھے، مرغی لاکر چور بھی کے پاس بیچا شروع کر دیے۔ دل پندرہ دن بعد جب اچھی یادت ہوئے گی تو وہ بکرے اور دبے بھی شہر لاکر فردخت کرنے لگے۔ ان کی اگم سے گھر کا خرچ اچھا چھٹے لگا اور ماں کو بے قدری ہو گئی۔

اسحاق بھائی چونکہ اتنا بھائی ذہن کے تھے اور پاکستان بنانے کے لیے بھاول جا کر بھم پانچے کی تربیت حاصل کرتے رہے تھے، اس لیے وہ ایک مرتبہ پھر جہاد میں حصہ لینے کے لیے شہر پہنچ گئے۔ ان کے پاس کوئی تحریکوار، مگن بندوق نہیں تھی۔ اس ایک صندوقی سی ہوتی تھی جیسی ملائی کی برف پیچنے والوں کے پاس ہوتی تھی۔ اس اسی کے زور پر گولیاں اور فلیتے بھر بھر کر پسخانوں کو دیتے تھے اور اپنے بیکنٹر میں سپاٹی لائیں کے اسکے ہی پوری پانوں تھے۔

سب سے چھوٹا چونکہ ماں کالا ڈالا تھا، اس لیے اس نے ہر قسم کا چھوٹا اور گزر کام کرنے سے اباکار کر دی۔ اباکار بیز باغ دکھا دکھا کر شیشے میں اتار لیا اور اس کے جج کے جمع کردہ فنڈ سے اچھی خاصی رقم اشینہ کر عالی درجے کی ایک نیچکو را اٹھل خریدی اور ماں سے دعا لے کر جہاد کشمیر پر روانہ ہو گیا۔ اس زمانے کی میں چونکہ جذب اور جہالت سے معمور ہوئی تھیں اور ان کو ایک بی اے، اویول، اے یول اور درلڈ مینک کی ماز متوں کا علم نہیں تھا، اس لیے اپنے بچوں کو مجاہد پر بھینچتے میں ان کی راہ میں کوئی چیز حاصل نہیں تھی۔ وہ ہر قسم کا بیدا ہو گیں اور ہمارے ہی گھرانے میں بیدا ہو گیں جو کہ کتنی تھیں کہ یہ پاکستان بنانے کی کیا ضرورت تھی۔ اگر ہنا تھا تو اسے صرف ہماری اقتصادی حالت بہتر بنانے کے لیے مخصوص رکھنا تھا۔ اس میں مذہب کو تحریر سے گھسیو دیا اور اگر مذہب لانا تھا تو پرانا، فرسودہ اور بیادی مذہب کیوں اخلا لائے۔ اس کو ماذران، مذہب کر کے پاکستان کے ساتھ ملتاری کرنا تھا۔

جب میں اپنے چھوٹے اور سب کے بیارے اشتیاق بھائی کو مجاہد پر جانے کے لیے چھوڑنے گیا تو چاروں لاریاں مجاہد گپ پر جانے والے مجاہدوں سے بھری ہوئی تھیں اور بہت سے جوان چھوٹوں پر بیٹھتے تھے۔ ایک رائل بردار خوبصورت نو عمر لڑ کے کوسائیکل کے ڈنٹے سے اتر کر اپنی طرف آتے دیکھا تو ٹھیٹ پر بیٹھے جوانوں نے نعرہ بھیر سے ساری فضا میں ایک ارتعاش پیدا کر دیا۔ جب ہمارا بیارا چھوٹا بھائی لاری کی کھڑکی میں پاؤں رکھ کر اوپر چھٹ پر بچھاتے میں بیکھریں اکھوں میں آتھا گئے۔ میں اپنے بڑے بھائی کی تجارتی نوکری پر ابہت خوش ہوا تھا۔ یہاں آنسو کس لیے اپنی اپنی توکری کی بات ہے اور اپنی اپنی توکری کا مقام ہے۔

مجھے اپنے پلاٹ اپنچھیج نے تین ماز میں پیش کیں۔ ریلوے، لاہور کا پوری بیشن اور ریلیجی ہی کیپ۔ میں نے ریلیجی کیپ کو ترینج دی اور اجازت نامہ لے کر چانسیز ملبوسی ہی کیپ پہنچ گیا۔ یہاں مجھے بیٹھنے والے میں پاؤں پر جو نیز کلر کی توکری مل گئی۔ جزے ہو گئے۔ ریلیجی کیپ، جو اس وقت دنیا کا سب سے بڑا ریلیجی کیپ تھا، تین حصوں میں منقسم تھا۔ والٹن ایریا، ایزد روڈ ریلیجی کیپ، جو اس وقت دنیا کا سب سے بڑا ریلیجی کیپ تھا، تین حصوں میں منقسم تھا۔ والٹن ایریا، ایزد روڈ اور چانسیز بھر کس۔ ان تینوں میں چانسیز بھر کا کام علاقہ سب سے بڑا تھا۔ بیکھیں لاکھوں کی تعداد میں مہاجرین ہی کوں کے اندر اور باہر پڑے تھے اور بیکھیں ہماری ان کے ساتھ ہر طرح کی ذیبوثی تھی۔

نافی نے کہا "تمہاری والدہ کے پاس سونے کے جو دوپرانے لگن ہیں، کیا وہ ان کو بینچا چاہتی ہے؟" میں نے کہا  
"مجھے کیا پتہ کہ وہ ان کا کیا بنا تھا جاتی ہیں..... مجھے تو یہ بھی علم نہیں کہ میری ماں کے پاس کوئی زیور ہے۔ اگر ہوتا تو وہ  
پہن کر دکھاتی۔"

نافی نے کہا "تیری ماں بڑی سمجھدار ہے اور اس کو علمدی کے ساتھ زندگی برقرار کرنے کے پڑے دھنک آتے  
ہیں۔ اس نے اپنے ماں کی بھی نمائش نہیں کی۔ اندر ہی اندر بست کر رکھتی ہے۔"

"ویسے ان سے یہ مت کہنا کہ نافی زیخا نے لگنوں کے بارے میں پوچھا تھا۔ آپانے کہا "ان سے بس  
مرسری پوچھ لینا کہ وہ پرانا زیر فروخت کرنا چاہتی ہیں یا نہیں؟"

"بیماری مشکل میں ہو گی۔" نافی نے کہا "اتا براہمہ، آدمی کا کوئی معتول ذریعہ نہیں۔ کیا کرے بچاری۔  
ہندوستان میں چھوڑ کر آئے ہیں، وہ اتنی مالیت کا نہ تھا تو ہم پر مقدمہ مبن جائے گا۔"

آپ فرزانہ نے کہا "میں ایسے ہی اپنی طرف سے پوچھ لیتا۔ ہمارا نام نہ لینا۔ لبی بی بیماری خواتین پر بیان ہوں گی۔"  
میں نے کہا "نہیں آپ، میں پوچھوں گا ہی نہیں۔ پوچھا تو انہیں شک پڑ جائے گا۔ وہ اور تفصیل سے پوچھیں گی۔

یححادور تفصیل سے بتا پڑے گا۔ پھر اصل حقیقت کھل جائے گی۔"

آپانے میری اس داشتہ دنہ بات سے خوش ہو کر مجھے ایک نافی دی اور میرے ذہن کی بڑی تعریف کی۔ میں بھی  
خوش ہوا۔ میرا خوصلہ بندھا اور اسی اسکی اچھی باتیں سوچنے اور کرنے کی ترغیب ہوئی۔ میرے اندر بھلی مرتبہ بلوغت کا

احساس ہوا اور مجھے تیقین ہو گیا کہ میں ایک لاکن لڑکا نہیں لائق نوجوان ہوں۔

میرے لیے آپا فرزانہ اور نافی زیخا کی محبت اس قدر بڑھ گئی کہ میں تقریباً ہر روز ان کے گھر جانے لگا اور  
ہمارے گھر ان کے اندر ہنی حالات کو جس تفصیل سے وہ بانانا پا تھی تھیں اور جس طرح سے جاننا پا تھی تھیں، ان کی  
جذبات اس طرح سے بتانے لگا جن کی ان کو ضرورت تھی، جن کی ان کو خواہش تھی اور جیسے ان کا اندماز تھا۔

ان رازوں کو بڑی احتیاط سے لگتے اور ان کی ساری تفصیلات بھم کرنے کے مطے میں مجھے اعلیٰ درجے کی  
چائے، ریگل کے سو سے، بیفت کے رکھی ہوئی مٹھائی۔ میرے لیے خصوصی طور پر سنبھالے ہوئے امروہ، مالٹے اور  
دوسرے موکی پھل ملے گے۔ کبھی کھارا آپا فرزانہ مجھے اپنے خاوند کا کوئی یقینی رہا، پرانا ہیں، ایک مرتبہ استعمال کیے  
ہوئے بلیڈ اور کسی ضروری کام کے لیے لگھنڈا یا لگھنڈا کے لیے خانہ مال کا سائیکل بھی لے دیتی تھیں۔ اب مجھ پر یہ  
بات اچھی طرح سے روشن ہو گئی تھی کہ وہ کیا چاہتی ہیں اور مجھ سے ان کی کیسی توقعات وابستہ ہیں۔

پاکستان بننے سے پہلے چونکہ میں ایک قبیلے میں رہتا تھا اور منبع کے ایک عمومی سے کافی میں پڑھتا تھا، اس  
لیے درسی اور ناسابی طور پر کافی لائق ہونے کے باوجود مجھے میں وہ بات نہ پیدا ہو کی تھی جو بڑے شہروں کے تیز و طراز لگوں  
اور گرجا گر سکول کے طالب علموں میں آپ سے آپ جنم لے لیتی ہے۔ میں اپنی مگر کے مطابق ایک زیرگ اور دانا لڑکا  
ضرور تھا۔ میرا مطالعہ بھی کافی تھا۔ کچھ دیوبوں اور شا عروں کے ساتھ ابتدائی قسم کی خط و کتابت بھی تھیں جیکن جدید طرز زندگی  
کریاں وغیرہ لا کر فروخت کرتے ہیں، ان کو اس تجارت سے کیا فائدہ ہوتا ہے؟"

اور نہیں پناہ گزینوں نے اپنے میزبانوں سے مہذب مہمانوں کا سا سلوک کیا۔  
میں نے نافی زیخا کے ساتھ تین چار مالا توں کے بعد محسوس کیا کہ ان کو ہمارا لاہور آنا پسند نہیں آیا۔ وہ اس شہر

پر بلا شرکت فیرے قبضہ قائم رکھنا چاہتی تھیں اور بیساں ہزاروں، لاکھوں اجنبی لوگ اپاٹک سکنی گئے تھے۔ نہ صرف بھی گئے  
تھے بلکہ آہست آہست نئے گھروں میں آباد بھی ہونے لگے تھے۔ پہلے سے آباد لوگوں کو یہ اچھا نہیں لگتا تھا کہ کوئی دوسرے بھی  
آباد ہوا ران کے گھروں کے قریب ای آباد ہوا!

ایک روز نافی نے مجھ سے پوچھا "تم لوگ ایک بٹے ہوئے مکان میں کیوں رہتے ہو؟ کوئی اچھا سامان کاں کیوں  
نہیں کھلا لیتے؟"

میں نے کہا "اچھا سامان کاں لینے سے ابھی گھراتے ہیں کہ اگر کوئی بھی لوگ اور صرکار کو پیچہ جائیں گیا کہ جو گھر میں  
ہندوستان میں چھوڑ کر آئے ہیں، وہ اتنی مالیت کا نہ تھا تو ہم پر مقدمہ مبن جائے گا۔"

نافی نے کہا "خبر یہ بات تو نہیں، کوئی اور ہی پحمدہ ہے جو تم لوگوں کو نہیں بتائی۔ وہ بڑا سنا آؤتی  
ہے اور پل پل کی خبر رکھتا ہے، بڑو راس میں کوئی بھیہ ہے۔"

مجھے نافی کی یہ بات بڑی لگی اور میں کافی دریک اک اس فترے پر غور کرتا رہا۔ گھر آ کر میں نے ابھی کے  
چہرے کو غور سے دیکھا لیکن اس میں چالا کی کا کوئی خضر کرم از کرم مجھے تو نظر نہ آیا، شاید نافی کو اندر کی باتوں کا کوئی علم ہو۔  
ایک روز فرزانہ آپانے مجھ سے پوچھا "تمہارے دونوں بھائی کشمیر میں کیا کرنے گے ہیں؟"

میں نے کہا "وہ جہاد میں شامل ہونے کے لیے گئے ہیں اور پچھلے نہیں میں ان سے جہلم کے میں کیپ پر پل کر آیا  
ہوں۔ دونوں بہت خوش ہیں اور دونوں نے اپنے اپنے نجاذب پر بڑے سعیر کے مارے ہیں۔"

آپا نے کہا "تیرا جو سے بڑا بھائی بہادر پور میں رہتا ہے، وہ اب کیا کرتا ہے؟"  
میں نے کہا "جی، وہ وہی کچھ کرتا ہے جو اب تک کرتا رہا ہے۔ زمینوں کی دیکھ بھال کرتا ہے اور چھوٹی مونی  
محکمہ اداری بھی کرتا ہے۔"

"اس نے ہندوؤں کی چھوڑی ہوئی زمینوں پر قبضہ نہیں کیا؟" آپانے پوچھا۔ "وہ زمینیں جو اس کی زمینوں کے  
ساتھ لگتی تھیں؟"

میں نے کہا "جی، ہمیں کیا ضرورت ہے کہ اور کی زمین پر قبضہ کرنے کی۔ ہماری اپنی زمینیں کافی ہیں اور انہی  
سے الل تعالیٰ ہمارے رزق میں برکت ؟ ال رہا ہے۔"

نافی زیخا بھی ہمیں با تین کرتے دیکھ کر قریب آ کر بیٹھ گئیں۔ ان کی کرسی کے پائے پکھا دلچسپی خوش پر تھے  
لیکن انہوں نے اس "ڈگ گڈو لے" کی کوئی پرواہ نہ کی اور ہماری باتوں میں مشغول ہو گئیں۔

آپا پوچھ رہی تھیں کہ "میرے ابھی کام کرتے ہیں اور میرے وہ بھائی جو گاؤں سے گھی، مرغیاں،  
کبریاں وغیرہ لا کر فروخت کرتے ہیں، ان کو اس تجارت سے کیا فائدہ ہوتا ہے؟"

اور ولائی بود و باش کی افشاء اور نمائش مجھ پر و انہیں ہوئی تھی۔ مجھ پر نبی زندگی اور نئے چلن کی آنکھوںی نہیں ہوئی تھی۔ بل کتابی سالم تھا اور ساتھی علم سارا بیو جو نہیں اٹھتا۔ ایک کوئی سالاھا کرو جاتا ہے، باقی ہر طرف اندر جراحتی ہوتا ہے۔

میری چدیدیت اور ترقی پسندی کا آغاز ایک دی مشین سے ہوا جس کے اوپر ایک لگن تھا اور باسیں ہاتھ کو نہیں بھی ایک لگن تھا۔ ان کے درمیان سلامی مشین بھی ایک تھی گلی تھی۔ یہ مشین الارکی میں شیخ عایاث اللہ کی دکان کے شوکیں میں پڑی تھی اور اس پر لالہ تھی کے پیچے میڈان سولین لکھا تھا۔ یہ مشین دو دفعے سے کریم جدا کرنے کی تھی اور اس کی قیمت تین سو تک رہے تھی۔ میں اس مشین کو بڑی بڑی درج تک شوکیں کے سامنے کھڑا ہو کر دیکھا کرتا اور اسے چلا کر دیکھنے کی حرست لے کردا ہیں آجایا کرتا۔

اب میں سوچتا ہوں تو خیال آتا ہے کہ ساری خرابی اس مشین کی وجہ سے ہوئی۔ اس وجہ سے کریم نکالنے والے مشین کی بدولت، یہ سیرا کسی والا تھی برلن سے متعارف ہونے کا سلامی قلع تھا جس نے مجھے چاروں شانے پت گرا دیا۔ میری طرح ایشیا اور افریقہ کے کروڑوں باشندے والیت کی کسی نہ کسی مشین کے سامنے میری طرح سے جدہ رہیں تھے اور زمین سے سری نہیں اٹھاتے تھے۔ اوپر کا ہیں اٹھا کر دیکھنے تھیں تھے کہ سر پر ایک آسان بھی موجود ہے جس کی بندیوں پر بھی نظر ڈالی جاسکتی ہے اور جس کی رعنیوں کے سامنے اوپر کی کھڑکی کا پتھر کھوپکی نظری آنکھ کا نشانہ دیکھنے کے لیے اور اس کی چلت کی دھڑکن محوس کرنے کے لیے۔ مشین سے عشق کا علم نہیں ہوتا لیکن انسان اس کے بھر اور وصال میں ایک سالگھلتا ہے اور گھل کھل کر ختم ہو جاتا ہے۔ انسانی محجب اتنا ظالم نہیں ہوتا۔

میں بھی ایک بیہودہ دی مشین کی محبت میں ہتھا ہو گیا تھا جو پری مشین بھی نہیں تھی اور جس کا حصول بھی اتنا مشکل نہیں تھا۔

تانی زیخارتے کہا "مرے گیلوں جاتے ہو، یہ مشین لے لو۔ تین سو ہی میں تو آتی ہے۔"

میں نے تھس کر کہا "اور تھن سو کوکھڑیوں ہمارے پاس تانی ماں!"

انہوں نے باہر کی طرف ہاتھ کا اشارہ کر کے چڑھہ سنوار کے کہا "ماں سے کو، وہ لے دے گی۔"

میں نے کہا "ان کے پاس اتنی رقم کدھر سے آئی جو وہ اپنے بھنے کے چوٹھے پورے کرتی پھریں۔"

آپا فرزانہ نے کہا "تجھاری ماں کے پاس بڑے میے ہیں میں لی بی انہیں ہو انہیں لکھا تی۔"

تانی بولیں "سارے مہاجر تا لے توڑتے ہلکائے پھرتے ہیں تم بھی کوئی تار توڑ کر کسی کو خپ پر قبضہ کر لو۔ تم کو کسی نے من تھوڑی کرنا ہے۔ مشکل تو ہم یہے لوگوں کے لیے ہے جو اس ملک کے اصل باشندے ہیں اور مال غیرت کے حصہ دار نہیں بن سکتے۔"

آپا نے کہا "ہم حصہ دار تو نہیں بن سکتے البتہ حصہ بنا تو سکتے ہیں۔ بی بی نے ادھر ادھر اتحمہ ہاتھ مارے ہیں، ہم اشغال سے سفارش ڈالو کر اپنا حصہ لے لیں گے۔"

میں نے قدرے اونچی آواز میں لرز کر پوچھا۔ "آپ سے کس نے کہا؟" تو تانی زیخارتی آپر جو بچہ میں بولیں۔

"یہ بات تو اب سارے خاندان میں مشہور ہوئی ہے، اس میں کہنے اور سخن کی کیا بات ہے۔ سمجھ جانتے ہیں!"

میں نے فرزانہ آپ سے اس مشین کا ذکر کیا تو وہ ایک بڑی سی کتاب اٹھا لائیں جو نکیں تصویر دیں سے لبری تھی اور جس میں شیم برہن میں میں طرح طرح کے لیاں پہنے اٹھیاں ہی کر رہی تھیں۔ پہلے مجھے اٹھیاں کے متین نہیں آتے تھے۔ جب میں نے دوسری میں باشز گور دت سنگے انشا کی غزل پڑھی تھی، میرے ماشر صاحب کو اس لفظ کا مفہوم معلوم نہ تھا۔ انہوں نے اس مصیرے کی تشریخ ان سادہ الفاظ میں کہ رہی تھی کہ اسے نکھلتے باہر ہماری تو ہم سے اٹھیاں کر رہی ہے اور ہم اس دنیا سے بیزار رہتے ہیں۔ اس سال باشز گور دت سنگ صاحب کی سالانہ ترقی رک گئی تھی اور وہ ہر دفعہ بیزار رہتے تھے۔ اب جو شخص ہر دفعہ بیزار رہے، اس کو اٹھیاں کا مطلب کیے سمجھ میں آسکتا ہے!

لگن اب جو میں نے والیت کی اس رسمیں کتاب میں نہیں کوپڑے اتارتے اور پہنچے دیکھا تو مجھے اٹھیاں کا مطلب صاف سمجھ میں آگیا۔ حالانکہ بہت بعد میں، آگے چل کر حقیقت بھی کھلی کر بھی اٹھیاں نہیں تھیں، وہ کچھ اور ہی ہوتی ہیں جو دفعت کے ساتھ ساتھ بدلتی رہتی ہیں اور جن کا نکار کو ایک اور حتم کی کتابوں میں ہوتا ہے۔

آپا فرزانہ نے اس رگنیں فہرست کے آخر میں برتوں کا سیشن نیکال کر مجھے اس مشین کی تصویر دیکھائی جو منایت اللہ شوکیں میں پڑی تھی۔ آپ نے بتایا کہ اس کا نام پر بڑھتے ہے۔ اس سے کریم نکالی جاتی ہے اور اس کی سب سے اپنی ساخت سویں میں ہوتی ہے۔

مجھے اس مشین سے محبت ہو گئی۔ اٹھتے پہنچتے ہوتے جا گئے، پہنچتے روئے اسی کا خیال رہنے لگا اور میں اس کا ایک حصہ بن گیا۔ جب انسان کو کسی مشین سے محبت ہو جاتی ہے تو وہ کسی کام کا نہیں رہتا۔ نہ اپنے کام کا نہ دو مردوں کے

نانی زیخا اور ان کے گھرانے سے روپے اور دوپہ دلزنا ہماری طاقت سے باہر تھا۔ برادری میں ان کی شکایت نانی کی کوئی سے نکل کر میں ریگل کے برآمدے میں چالا اور آنے والی فلموں کی تصویریں دیکھتا رہا۔ پھر چالنے کے بعد میں کچھ دیر مہاں بیٹھا ضرور لیکن مجھ سے کوئی بات نہ ہوگی!

نانی کی کوئی سے نکل کر میں ریگل کے سامنے چھوٹے سے گردی پلاٹ میں جا بیٹھا لیکن جب وہاں بھی دل کا بوجھ کم نہ ہوا تو آہستہ آہستہ قدم اٹھا گھر پہنچ گیا۔ اماں انھوں کو دینے لگیں تو میں نے کہا ”ارہنے دو ماں، مجھے بھوک نہیں۔“

انہوں نے حیرت سے میری جانب دیکھا تو میں نے کہا ”آج دن بھر دفتر میں اسی المعلم چیزیں کھاتے رہے کہاب مددہ الکاری ہو گیا ہے۔ کچھ کھانے کو جی نہیں چاہتا۔“

اماں کے چہرے سے ظاہر ہو رہا تھا کہ انہیں میری بات کا یقین نہیں آیا لیکن ساتھی ان کے چہرے سے یہی ثابت ہوا۔ ہر ہاتھ کرو چور ہیں اور انہوں نے بند کٹھیوں کے تالے تزوہ کر بیگانے مال سردا کیا ہے اور کسی کو اس کی خبر نہیں ہونے دی۔ میری ماں تو ایسی نہیں تھی لیکن کیا معلوم حالات اور اتفاقات نے ان کو ایسا بنا دیا ہو۔

بہت سے ایسے لوگ جنہوں نے پاکستان بنائے میں دن رات ایک کر دیا تھا اور اپنے آپ پر اتوں کی نیزدیں حرام کر لی تھیں، وہ دن کی روشنی میں حرام کھانے لگے تھے۔ بس دیکھتے دیکھتے اور کا اور ہو گیا تھا اور لوگوں کے چھپے ہوئے اندر براہ راست گئے تھے جس طرح اندر کی چھپی ہوئی گلی براہ راست اور ”صاحب گلی“ اس طرح سے پریشان ہو جائے کہ اسے احساں نہ ہو، وہ پریشان ہو گیا ہے۔ کچھ ایسا ہی حال حرام کھانے والوں کا تھا۔ کوئی کوئی شخص ان میں بہاں تک شرود پہنچا تھا کہ ان سوچ سمجھ کر اور اپنے آپ کو بکتر بند کر کے نہیں بنایا بلکہ ایک جذبے کے تحت بنایا ہے اور جذبہ اندر ہوتا ہے۔ اور ہر ہی لے جاسکتا ہے، اور ہر ہی لے جاتا ہے۔ اس کی لہر پر سورانیں بالکل بے قابو ہو جاتا ہے۔

بہت ممکن ہے اماں بھی ادھر آ کر بے قابو ہو گئی ہوں اور ان سے یہ ساری خطاں میں سرزد ہونے لگی ہوں جن کا ذکر نانی زیخا اور فرزاد آپاکی ہی سانس میں کیا کرتی تھیں۔ میں نے اماں پر کڑی بیگانہ کھنچ کر دیدی اور اپنی بڑی آپا کو پکھا تھا۔ بغیر اس کام پر مامور کر دیا کہ وہ ہماری قسم پریشان و الی مسلم لیلی قدر روں پر لگاہ رکھیں اور جہاں کہیں ان میں کوئی تبدیلی محسوس کریں، تو اس خوفناک گروہ کو جڑے سے کاٹ دیں۔

لیکن ہم سب کے محنت اور گلن سے کام کرنے کے باوجود ہمارے مالی حالات بدے بدتر ہوتے جا رہے تھے۔ اب ابی نے دو تین مرتبہ لالہ بالک رام سے مزید قرض لیا تھا اور ہماری رقم کا لیا تھا لیکن اس سے ہماری مالی حالت مدد نہ کے جائے اور گرگوں ہوتی جا رہی تھی۔ میرے گھنی، بکریاں اور ائمہ، مرغ لانے والے بھائی یا کام چھوڑ کر کچھ اور کرنے کی سوچ رہے تھے لیکن چھسات مال کی عمر کے پاکستان میں کوئی پوششلی نہیں تھا۔

جب میں نے یہ محسوس کیا کہ ہماری نانی زیخا کا انصار گراند ہم مہاجر ہو، تو ”چوراچے، لاپچی اور لوگھی“ سمجھتا ہے اس نے ہمارے بارے میں غلط اندازے لگانے شروع کر دیے ہیں تو اس سورجخال نے مجھے شدید رنج میں تھیز دیا۔

اشیعہ بیٹھتے ہوئے جا گئے مجھے یہی غم دیک کی طرح چاہئے لگا کہ ہم اپنی نیک نانی کا گراہوا سائیں بورڈ پھر کیسے اٹھا کر اپنی ساکھ کے دروازے پر لگا سکتے ہیں۔

آپا نے بڑی محبت کے ساتھ میرے کندھے پر ہاتھ رکھ کر پوچھا۔ ”آخ رہم کو بھی تو پتہ چلتے کہ کوئی راہ پیدا ہو گئی ہے تم لوگوں کے لیے۔“

ویا ہے اور اب ہم کھنڈ ڈال کر سالن بناتے ہیں۔“  
”وو دھوٹ لے آتے ہو بالیاں بھر کر۔“ نانی بولی ”لیکن بھینسوں کا خرچ کون پورا کرے گا؟“  
اس سوال سے میں کچھ بولا سا گیا۔ مجھے کیا معلوم تھا کہ مجھ پر جرس بھی ہو سکتی ہے اور مجھ سے مشکل سوال بھی پوچھ جائے ہیں۔ کافی گھمیر صورت حال تھی لیکن چونکہ مقابله کرنے کا تھیہ کیا تھا، اس لیے میں نے دونوں ماں بھی کہا پہنچنے لے کر کہا ”رائے صاحب کے شیئ میں دوسوری تو بنوئے کی پڑی ہے اور سانحہ بوری کھلی کی موجود ہے۔ ایک پرانا گیراج بھوئے توڑی سے بھرا ہوا ہے۔ کچھ بوریاں پنچ کی ڈال اور پنچ کی بھوئی کی بھی ہیں۔ سال دو سال تک آسانی کے کام چل جائے گا۔“

”اور اگر کسی اور نے بھینسوں اور گیراجوں پر قبضہ کر لیا تھا ری طرح..... پھر؟“

”ہم نے فورے گھیاڑ کو چشتیاں سے بلوایا ہے، اب بھینسوں اور بھوسوں پوکاراں کی گمراہی میں ہے۔“  
دونوں ماں بھی نے ایک دوسری کی طرف حرست بھری تھیں ہوں سے دیکھا اور ان کی آواز مدم پڑ گئی۔ میں نے کہا ”اب مجھے رخصت دیجئے، زیادہ دری یہ نہیں سکتا کہ مجھے جا کر بھینسوں کی دھارن کا لئی ہے اور پھر ماں کے ساتھیں کر دو۔“

ان دونوں کی کھنڈیاں گا کر جب میں کوئی کے دروازے سے نکلا تو میرے فتحیاب دل نے پر پھر پھر اکارا ایک اوپری اذان دی اور میں پڑی پر کھنڈن گھیریاں ہی ڈال کر چلے گائیں ایک دن کے اندر اندر یہ بات مصری شاہ وادی پہچھا گئی، مسلم ٹاؤن والی خالہ اور سلامیہ پارک کے لالہ جی کے لیہاں پہنچ گئی۔ میری ماں نے روک اور بدعا کیں دے دے کر بحال کر لیا۔ جب میری ماں روئے ہوئے ناک صاف کر کے اس جھوٹ بہتان لگانے والے کو بدعا دیتی تو میں سر سے لے کر پاؤں تک لرز جاتا لیکن میری ماں نہیں جانتی تھی کہ میں اسی کا بدل لے رہا ہوں اور ایک سانشک طریقے پر لے رہا ہوں۔

انھی دونوں آپا فرزانہ کی چھوٹی بھن آپا نعمانہ پڑی سے ملنے کے لیے آئیں تو میری نانی اور آپا نے ان کو ہمارے وارے نیارے کی طوبی دا ستائیں سنائیں۔ مجھے ان کی آمد کا پتہ چل گیا تھا اور یہ بھی معلوم ہو گیا تھا کہ وہ کس شدت سے میرا انتظار کر رہی ہیں لیکن میں تین چار دن ان کے گھر نہیں گیا۔ خالی دے گیا۔

میری ماں کو کچھ شک پڑنے لگا کہ یہ سارا جھوٹا پر پیگنڈاہ ان کی خالہ زینخانہ کرتی ہیں اور اسی ساری کہانیاں ان کی کوئی میں پر دان چڑھتی ہیں اور وہاں سے پھر سارے خاندان میں ایک پورٹ ہوتی ہیں لیکن میں نے ماں کے خیال باطل کو اپنی مضبوط دلیلوں سے کاٹ دیا اور ان کی آتشی کروادی کہ یہ سب کچھ کوئی اور کرتا ہے اور وہ ادھری نہیں، ہمارے گھر کے آس پاس آباد ہے۔ ماں کی ساری توجہ اپنے ارد گرد کے لوگوں پر مرکوز ہو گئی اور وہ ایک گھرے بھمل بھوئے میں پھنس گئیں۔

کچھ دونوں بعد جب میں نانی کے گھر گیا تو آپا نعمانہ نے میرے ساتھ ایسے گلے شکوئے کیے کہ مجھے کچھ نہ یقین

میں خاموش ہو گیا اور بڑی دیرتک اسی طرح سر جھکائے بیٹھا رہا۔ نانی نے کہا ”دیکھو ہم تیرے بڑے ہیں، تیرے بزرگ ہیں۔ تمہاری خوشی میں ہماری خوشی ہے اور تمہاری ترقی میں ہماری ترقی ہے۔ بتاؤ کیسا چاقش ملا ہے تم کو؟“  
میں پھر بھی اسی طرح خاموش اور ڈراؤڑا بیٹھا رہا تو آپا فرزانہ نے چکار کر کہا ”دیکھو میں تمہاری خالہ بھی ہوں اور تمہاری آپا بھی۔ پھر تمہارے آنے جانے سے ہم میں ایک طرح کی دوستی بھی پیدا ہو گئی ہے۔ اب اس دوستی میں اعتماد پیدا کرنا تمہارا کام ہے۔“

میں نے منتنا تھے ہوئے کہا ”مجھہ ڈر لگتا ہے!“

”ڈر کس بات کا ہے؟“ نانی نے کہا ”ہم تمہارے رشتہ دار ہیں، کوئی غیر تھوڑی ہیں۔ کھل کر بات کرو۔“  
”کھل کر بات کرو۔“ آپا نے کہا ”اور اعتماد کے ساتھ بات کرو، ہم پڑھے لکھے لوگ ہیں، ایک کاراڑ دوسرے کو نہیں دیا کرتے۔“

”بُس سچھوٹم نے بات کی اور کنویں میں گر کر ختم ہو گئی۔“ نانی بولیں ”ہم ایک کی بات دوسرے سے نہیں کیا کرتے۔ ہمارے بڑے پختہ اصول ہیں۔“

میں پھر بھی اسی طرح خاموش بیٹھا رہا تو آپا نے میرا گندہ ہاتھ اپنے خوبصورت احتوں میں لے کہا ”ایے چپ چپ کیوں ہو؟ اصل بات کیوں نہیں بتاتے؟ ہم کوئی تمہارے دشمن ہیں جو تمہاری پرائیوریتی بات کی اور کو بتا دیں گے؟ شباش، شباش، کم، آن..... کیا بات ہے؟“

”میں نے آہستہ سے کہا ”دو دھکا بند وست ہو گیا ہے اور تقریباً بیس سی روپوں درجہ روز ملٹا گا ہے۔“  
”لیکن کیسے بھی؟ کس طرح؟“ آپا نے مشارک پوچھا۔

”وہ ایسے آپا...“ میں نے ذریتے ذریتے کہا ”بھارے قریب ہی فہن روڑ پر اندر کو جا کر رائے صاحب رام کرنی داس ایڈ دیکٹ ہائی کورٹ کی کوئی ہے۔ کوئی تو بند ہے البتہ اس کے سرہنہ کوارٹر اور شینے کے اندر رائے صاحب کی دھینسوں ابھی بھی موجود ہیں۔“

”اوروہا بھی تک زندہ ہیں!“ نانی نے جلدی سے پوچھا۔

”ان کی دیکھ بھال کو ایڈ ویکٹ صاحب ایک پوریا ملازم چھوڑ گئے ہیں جو کوئی کی رکھوں بھی کرتا ہے اور بھینسوں کی دیکھ بھال بھی کرتا ہے۔ پرسوں اخخار بھائی نے اندر جماں کر دیکھا تو پوریا نوٹی ہوئی دیوار کی اوٹ میں بیٹھا روٹی پکارا تھا۔ بھائی جان نے اندر جا کر پوچھا کہ تم ابھی تک جھوٹ کر رہا تو پوریا نوٹی ہوئی دیوار کی اوٹ میں بیٹھا بھینسوں کی رکھوں پر چھوڑ دیا ہے۔ بھائی جان نے جھوٹ کر کہا، اور جرام زادے کا فراہمی تک کسی کو پہنچی نہیں پڑھ دیا کہ تم یہاں رہتے ہو۔ وہ روٹی چوپ لے پہنچی جو چھوڑ کر ہاتھ کر دندھ کروئے لگا اور کھنے لگا، ماں کی میری جان بھی کرو دیجی میں تیرے سامنے ہی کوئی چھوڑ کر چلا جاتا ہوں۔ وہ چلا گیا تو بھائی جان نے بالی لے کر دونوں بھینسوں کی دھارن کا لیا اور دو دھ لے کر گھر آگئے۔ اب صبح کے وقت وہ دو دھ دوستے ہیں اور شام کو میں جا کر دو دھتا ہوں۔ ماں نے لسی بکھنڈن کا لاثا شروع کر

ہو گیا کہ سارے خاندان میں ان سے بڑھ کر کوئی بھی مجھ سے محبت نہیں کرتا۔ انہوں نے کہا "میں نے تو پنڈی سے چلے تو کوئی فکر نہ رہے۔"

"پھر کر دیں دفع؟" نانی نے پوچھا۔

میں نے کہا "جی ہاں، اسی اسی روپے میں دو توں تھے دیں۔"

"چلا ایک سو سال تھا جیل گئے تیری ماں کو مفت۔" نانی نے ناخوش ہو کر کہا۔

میں نے کہا "جی ایک سو سال تھا تو میں مجھے لیکن بھینوں نے اپنی بچپوں کو یاد میں اڑانا شروع کر دیا۔ اس قدر زور

ورسے ڈکرائیں کہ سارا علاقہ ان کے نالہ و شیوں میں ڈوب گیا۔"

"کوئی آیا تو نہیں تھیں کرنے؟" نانی زیخانے پوچھا۔

"نہیں جی، تھیں کرنے کس نے آئے؟" میں نے کہا "آن تھا تو مرنا تھا۔"

آپ نعمانہ اس واقعے پر کچھ زیادہ حیران نہ ہوئیں کیونکہ ان کو ساری بیک گاؤٹھ معلوم تھی۔ کچھ بیہاں پہنچ کر

لہدوں کی نشانیاں کیوں نہیں اٹھائیں اور انہیں دفن کرنے کے بعد زمین کو پاٹ کیوں کر دیا مگر ان تینوں نے میری اس بات

پر کوئی توجہ نہ دی۔ نہ وہ حیران ہوئیں۔ نہ ان کا دل پیچا، نہ آنکھیں نشاک ہوئیں۔ نانی زیخانے میرے کندھے پر ہاتھ

رکھ کر ہمدردانہ لبھ میں پوچھا "بھینوں کا کیا حال ہے؟"

میں نے کہا "بھینوں کا حال تو اچھا ہے لیکن نانی ایک مصیبت آپنی ہے۔" بھیں خیال بھی نہیں تھا کہ یہ مشکل

بھی ہو سکتی ہے لیکن ہو گئی....."

یہ بھینوں والا قصہ اس تدریشت پکڑ گیا تھا کہ ہمارے لاہور کے رشتہ داروں سے نکل کر دو دروڑہ روں تک چلا

گیا تھا۔ میری ماں پہلے تو صرف گالیاں اور کوئے دیتی تھیں، اب اس بجان سے زندگی ہو کر دو ہتھی بھی پہنچ لگیں۔ مجھے اماں پر

بہت ترس آتا تھا لیکن میں پکھ کر بھی نہیں سکتا تھا، مجھوں تھا۔

اس زمانے میں ماں روڑ پر یا سمن خان چوہڑی والے کی ایک مشورہ دکان تھی جہاں سے ٹیکڑی اور جزل

مرچ چل اتر کے علاوہ خشکی گالیوں میں کرم بھی مل جاتی تھی۔ میں نے دو گالیاں کریم خرید کر انہیں گھر لے جا کر سلوکی

کوئی میں اٹھ لیا اور اپر اخبار کا کاغذ ڈوری چڑھا کے باندھا۔ یہ پنڈی سے آئی ہوئی نعمانہ آپا کے لیے ایک بیش بہاتھہ

تھا کہ وہ مری جا کر ہمیشہ کریم کافی پیا کرتی تھیں۔

انہوں نے کٹوری میں انکلی ڈبر کر غیدہ سفید کریم کو اپنے سرخ سرخ ہوتلوں سے چوسا اور بھر جھوارہ بھر کر پوچھنے

لیے ہی مریثے پڑھتا جائے گا۔"

میں نے کہا "دو توں بھینوں کی جو دو کٹیاں تھیں، وہ دیکھتے دیکھتے جوان ہو گئیں۔"

"ابھی سے!" نانی نے بات کاٹ کر کہا۔

میں نے کہا "جی، میرا مطلب ہے دو دو دو پینا چوڑ کر چارہ کھانے لگیں۔" اماں نے کہا دو دو پر بھی بھنگی تھیں اور

چارے پر اور بھی بھنگی ہو گئی ہیں، ان کو دفع کرو۔ قصائیوں کو دو۔"

"ہمے میں مردوں!" نعمانہ آپا نے جھوٹی کہا۔

تو میں نے کہا "نعمانہ آپا آدمی بوری تو وہ کھلی کی کھا گئیں اور آدمی پھنے کے چکلے اور سوڑھکی۔" اماں نے کہا، ان

"کرا کری؟ کرا کری؟" فرزانہ آپ نے جلدی سے پوچھا۔  
میں نے کہا "وہ تو بہت ہے، تم اناریاں بھری ہوئیں لیکن عجیب ہی گواروی۔ ہم نے چائے کا ایک سیٹ لکھا۔

خاتوں کی بیالیاں اتنی پتی اور ایک دیواروں کی ہیں کہ باہر سے ساری چائے نظر آتی ہے۔"  
نعمانہ آپ نے سینے پر ہاتھ رکھ کر کہا "ہمیں میں سمجھا تو آپا بون چائے کا۔"

میں نے کہا "بالکل صحیح ہے، ان سب کے پینے کے نیچے یہی لکھا ہے۔ ہم یہ سیٹ کاں کر گھر لے جائے  
چائے پینے پڑھے تو اماں نے ساری چائے باہر پھینکوادی۔"

"کیوں؟" نانی نے اوپنی آواز میں پوچھا۔

"آپ نے اماں کو بتا دیا کہ اماں یہ بیالیاں بڑی سے بی ہیں اور ان پر بون لکھا ہوا ہے۔" اماں نے کہا، "وہ  
دور پڑھنیں کس حرام جانور کی بڑی ہوگی۔ ہم نبیں استعمال کرتے۔ سب ہاتھ مند چوڑی کلی کرو۔"  
"اور وہ فی میٹ؟" آپ فرزانہ نے پوچھا۔

"وہ اماں نے جعدادرنی کو دے دیا۔"

دونوں بہنوں نے ایک ساتھ جیجنافرہ لکایا اور سر پیٹ لیا۔ پوچھنے لگیں "تمہاری جعدادرنی کہاں رہتی ہے؟"  
میں نے کہا "وہ پروفیسر ابرار صاحب کے کوارٹ میں رہتی ہے۔ پروفیسر صاحب نے میں روپے میں وہ سیٹ  
جعدادرنی سے خرید لیا ہے اور بہت خوش ہیں۔ ان کو حرام طال کی کوئی پردازیں۔ ان کے سارے گھروالے اسی سیٹ میں  
چائے پینے ہیں کہ کوئی بات نہیں بڑی کاہوا تو کیا ہوا۔"

دونوں بہنوں نے ایک دوسری کی طرف عجیب نظر دیں سے دیکھا جس میں غم غصہ حضرت لاچ پشمیانی اور شدید  
رنج کا اظہار تھا۔

میں نے کہا "چھا آپا میں اب چلا ہوں، کافی دیر ہو گئی ہے۔ اماں میرا انتقال کر رہی ہوں گی۔"  
جب میں گھر پہنچا تو اماں واقعی میرا انتقال کر رہی تھیں۔ اس نے رندھی ہوئی آواز میں کہا "کل تجھے دفتر نبیں  
جانا۔ میرے ساتھ چلانا ہے ملکمری۔" میں نے جیرانی سے اپنی ماں کے چہرے کو دیکھا تو وہ پھوٹ کر دنے لگی۔ میں  
نے انھی کراسے گھٹ کے نہیں کیا تو وہ اور زور سے رو نے لگی اور آہوں میں اس کا بدن جھکتے کھانے لگا۔ میں  
نے اپنے گندے سے رو مال سے اس کے شفاف اور پاکیزہ آنسو پوچھے اور پھر پھکار کر پوچھا "کیا بات ہے اماں؟ تو اس  
طرح سے روکیوں رہتی ہے؟"

اماں نے مختلی سانس بھر کیا "ہماری ملکمری کی ساری برادری میں چیزوں پاپ ہو رہی ہیں کہ بی بی سردار نجم  
کے مشنڈے میؤں نے لاہور لوٹا شروع کر دیا ہے اور انہوں نے جانے والے ہندو مہاجرین کی کوٹیاں توڑ کر ہر طرح کا  
سامان وہاں سے اٹھایا ہے اور تو اور انہوں نے چھینچیں بھی لوٹ کر ایک احاطہ میں جمع کر لی ہیں اور جم، شام دو دفعہ پینا  
شروع کر دیا ہے۔" پھر ماں نے اوپنے اوپنے روکر کہا "ساری برادری میں یہ بات مشہور ہو گئی ہے کہ میں پنچ ہوئے

روہ کو بول کر کھمن نکالتی ہوں اور کچی بنا کر بنتی ہوں۔" میں نے کہا "چھوڑیں اماں، فتح کریں۔ ایسی بات تو ہوتی ہی رہتی ہیں۔ ان کا جواب دینے کی یا انہیں صفائی پیش  
کرنے کی چھداں ضرورت نہیں۔ ہم جو ہیں ہیں، ہم جانیں اور ہمارا خدا۔ میں کسی کے شفقی کی کوئی ضرورت نہیں۔"  
اماں نے کہا "بکواس نہ کرو جس طرح سے میں کہتی ہوں دیے ہی کر۔ اپنایک بھی سے تیار کر کے رکھ لے  
چکوئے ہم چلی لاری سے ملکمری روانتہ ہو جائیں گے اور دودن پھر کرو اپنی آجائیں گے۔ میں برادری کے لوگوں سے  
من درمنہ بات بھی کروں گی اور اپنے بھائی بہنوں اور عزیز برادروں سے مل بھی لوں گی۔"

"لیکن میں دفتر سے چھٹی لیے بغیر کیسے جا سکتا ہوں اماں۔" میں نے مننا کر کہا تو مجھے ایک زور کی  
ذلت پڑی کہ "ایسی کوئی تیری ذپی مکشی کی نوکری ہے جس کے لیے چھٹی لیتی پڑے۔ واپس آ کر عرضی دے  
دیتا۔ کوئی نہیں کچھ کہتا۔"

اب ان کی اس دلیل کے آگے میں کیا عرض کر سکتا تھا۔ ذرا سی دیر خاموش روکر میں نے کہا "اچھا اماں جیسے  
آپ کی عرضی۔ جو آپ کہیں گی وہی ہو گا۔"

سپہر کے قریب ہم ملکمری پہنچا تو اری اڑاپ میرے کچھ ماموں، کچھ خالا و ادیک چچا کھڑے تھے۔ میری اماں چنکہ  
سب سے بڑی تھیں، اس لیے سارے ان کا دل و جان سے احترام کرتے تھے۔ جب ہم لاری سے اتر رہے تھے میں انی وقت ماما  
اور جم پانچ بیٹے احراق کو لے کر رہے۔ وہ بہت شرمندہ تھے کہ وقت سے پہلے اذالریاں پر پھٹ کر بی بی کا سو اگت نہ کر سکے۔  
میرے ان سارے بزرگوں نے ایک مجھے گود میں نہیں اٹھایا، باقی اپنی محبت کے انہیار میں سب کچھ کیا۔ میں  
اندازہ بھی نہ کر سکتا تھا کہ ان سب کے دلوں میں اپنی بی بی کی ایسی قدر ہے۔

وہاں مجھے میرے کرزن نہیں کیا ایک اور بھائی بھی ملا جئے میں نے پہلے بھی نہیں دیکھا تھا۔ اس نے بڑے تپاک  
اور گھری عقیدت و محبت سے میری ماں کو سلام کیا۔ میری ماں نے اسے گلکار پیار کیا اور اس کے سر پر ہاتھ پھیرتی ہوئی  
آہدیہ ہو گئی۔ میرے کے والد، میری ماں کے بھائی، کسی حداثت میں نوت ہو گئے تھے اور میرے عورتی میں ہی تینیم ہو گیا تھا۔  
بھائی میرے نے بتایا کہ ہمارا یہ لاڑا بھائی کوئی کام نہیں کرتا، شاعری کرتا ہے اور میرے بیوی کے نام سے لکھتا ہے۔ اس کی کچھ  
نہیں اخبار سارے اس لوگوں میں بھی شائع ہو چکی ہیں، اور اب یہ ملکمری سے اپنایک پر پھٹ کانے کا منصوبہ بنا رہا ہے لیکن ہم اسے  
جس سے باپ دادا نے دولت بھی کملائی ہے اور نام بھی کملایا ہے۔

میں اپنے خاندان کے ایک ہم تو جوان شاعر کو اپنے درمیان پا کر بہت خوش ہوا اور اس سے راہ و رسم  
"حاتے" کو قریب جا کر بولا "مجھے بھی شاعری سے گھر اشغف ہے اور میں بیت بازی کے انشہ کا لکھت متابلوں میں  
شریک ہو کر ہمیشہ انعام حاصل کرتا رہا ہوں۔ اب آپ کو بھی اس مشتعلہ کا شوقین پا کر اپنی دوستی کا ہاتھ آپ کی طرف  
لا رحماتا ہوں۔..... السلام علیکم!"

میرا باتھ بڑھے کا بڑھارہ گی اور اس ظالم نے مجھ سے ہاتھ ملانا پسند نہ کیا۔

جب ہم دونوں ظالم و مظلوم ایک دوسرے کے سامنے چپ چاپ کر کرے تھے تو میری ماں نے آواز دے کر "منیر میری صندوکڑی اٹھا لوئیا اور آگے آ گے چلو۔ اپنی ماں کو بتاؤ کہ میں آگئی ہوں۔"

منیر نے "اچھا تھی" کہ کر پیک کر ماں کی صندوکڑی اٹھا لی اور اسے اس فخر سے اٹھا کر چلا جیسے وہ شا عنزہ ہو کر معمولی سائنس نیازی ہو۔

ماں نے جاتے ہی ساری برادری میں رپھڑاں دیا تو سب مرد اور عورتیں کاتوں کو ہاتھ لگانکا کر کر بنے گئیں کہ "ہم سے جوئی چاہے تم لے لیں بی بی ہم نے نہ تو ان باتوں میں کوئی دشیں دیا اور انکی پاعتبار کر کے ایسی باتوں کو مانا۔ یہ کوئی اور ہمیں بذات اور بے ایمان کافر ہے جو آپ کے بارے میں طرح طرح کی کہانیاں پھیلائتا ہے۔ ہم اس سے بالکل برسیں ہیں۔"

ماں نے ہاتھ اٹھا کر اس کافر، نے کو بدعا میں دیں کہ اللہ کرے کیزے پریں۔ گوڑھی ہو کر مرے۔ آنکھوں میں سُندیاں چلیں، کفن نصیب نہ ہو، چلیں، کوئے گدھیں گیدڑاں نوج نوج کر کھائیں، قبر نصیب نہ ہو۔

موقع پر موجود سب بی بیوں نے ہاتھوں پر دو پہنچیا کر آئین کہا اور مردوں نے دعا سے انہا میں ہاتھ اٹھا کر ثم آئیں کہا۔ اسکی بدعا میں ان کریمہرے روکنے کھڑے ہو گئے گھنیں میں مجبور تھا۔ ہمارے شریف، غریب، مغلوک الحال گرانے کی تذکری ہو رہی تھی، خاص طور پر میری ماں کی عزت چورا ہے میں نیلام ہو رہی تھی، یہ سب پھر میری برداشت سے باہر تھا۔ میں ہر حال میں اس کا بدل لیتا چاہتا تھا لیکن جبور تھا۔ تیر و لنج سے بدلتے ہیں کی مجھ میں طاقت نہ تھی، بس ایک فکشن کا سپارا تھا جو چکھی لڑتی تھی اور مجھے ہاتھ کے دار کر رہی تھی۔

ماں جب ہماری ٹھنڈری برادری کی یو این اوسے برأت کا سرٹیکٹ لے کر واپس لا ہو رکھنی پس تو اگلے بیٹھ راولپنڈی برادری میں اپنا کیس لے جانے کا پروگرام بنانے لگیں۔ میں نے کہا "اماں! ابھی دو تین بیخ تھبھر کے جانا، اور تسلی تھیک نہیں۔ بڑے بزرگ سمجھیں گے شاید آپ ہی میں کوئی خرابی ہے جو بھاگی پھرتی ہیں۔" اماں کی مہربانی تھی جو انہوں نے میری بات مان لی ورنہ اتنی اجتماعی بدعاوں کے سامنے میرا لکھ نہیں رہتا تھا!

تمن دن بعد جب میں ٹھنڈری سے لوٹا تو سید حاتمی کو سلام کرنے لگا۔ میری دونوں آپا کیس اور نانی اور ساتھ ان کی کوئی کیلی چائے پی رہی تھیں۔ مجھے دیکھتے ہی ان کا خان زمان پر جیسا لے آیا اور میں ان کے ساتھ باتوں میں مصروف ہو گیا۔

ان کے اس استفسار پر کہ میں اتنے دونوں کھان رہا؟ میں نے ذرتے ذرتے اور رکتے رکتے آپا فرزاد کی طرف منہ کر کے کہا "میں دو دن کے لیے جبلم گیا ہوا تھا۔"

"جبلم؟" نانی زیجا نے جی ران ہو کر پوچھا۔ "جبلم؟ وہ کس لیے اور وہاں کس لیے؟ جبلم میں تمہارا کون ہے؟" میں نے کہا "نانی! جبلم مجاز شیر کا بیس کیپ ہے اور وہاں میں اپنے مجاہد بھائیوں سے ملنے گیا تھا۔ وہ دونوں ہر پندرہ ہویں دن ایک ہفت ریست کرنے کے لیے جبلم آتے ہیں اور یہاں سے گولہ بار داؤ رکڑھنے لے کر واپس گاڑی جاتے ہیں۔"

نانی نے معنی خیز نظر دی سے میری طرف دیکھا اور بہنے لگیں۔ انہوں نے اخبار میں دیکھا تھا کہ ہندوستانی گورنمنٹ کہتی ہے کہ پچھان جملہ اور لوت مار کے لیے شیر میں داخل ہوتے ہیں اور مقامی پاشندوں کا مال و اسیاب اوت کر واپس پہنچے جاتے ہیں۔ ان کا کشیر کی آزادی سے یا کشیر یوں کو ہندوستان کے پچھے استبداد سے چھڑانے کی کوئی آرزو نہیں۔ میں نانی کی معنی خیز نظر دی کا مطلب سمجھ گیا تھا میں اس موقع اور اس مقام پر اپنا بیان بدلتے کا آرزو مند نہیں تھا۔ میں نے اپنی نظریں جھکالیں اور خاموش ہو کر بیٹھ گیا۔ نانی زیجا میرے نظریں جھکانے اور خاموش رہنے کا مطلب آسانی سے سمجھ گئیں اور انہوں نے مجھے مزید کر دینا مناسب نہ سمجھا۔ میں نکلتے خودہ سا وہاں سے لوٹ آیا اور شرمندہ شرمندہ اپنے بستر پر لیٹ کر سو گیا۔

اس زمانے میں ایک انگریزی میگزین "لائف" بڑا اور دوں کا رسال تھا۔ جوازی سائز کا رکنیں تصویریں اور معنی خیز مضمون سے لدا پھنڈا یہ رسالہ ہر پندرہ دن بعد بڑی باقاعدگی سے دنیا کے گوشے گوشے میں پھیل جاتا۔ میرے پاس اس رسالے کا پورا دوسال کا فائل تھا لیکن وہ مکتر میں رو گیا۔ سن چھیلیں میں میں نے اس رسالے کے ایڈیٹر کو ایک خط بھی لکھا تھا جو تین فقرے کم، رسارے کا سارا چھپ گیا تھا۔

رسالہ "لائف" کی اسٹرنٹ ایڈیٹر اور دنیا کی نامور فوگر افر اور شوری رائٹر مارگریٹ برک وہاںت تاریخ رسالہ "لائف" کی اسٹرنٹ ایڈیٹر کی تصویری کہانی بنانے لا ہو رہی تھیں۔ میں ان کے رسالے کے ذریعے ان کے نام سے انسان کی سب سے بڑی بھرت کی تصویری کہانی بنانے لا ہو رہی تھیں۔ میں ان کے رسالے کے ذریعے ان کے نام سے ان کے کام سے ان کی دفتری اور گھر بیوی زندگی سے اچھی طرح سے واقع تھا۔ مہاجر کیپوں میں مہاجرین کی بھوئی ویسٹ اور ان کی فستھائی گی تصویریں بنانے کے لیے مارگریٹ برک وہاںت نے میرے یکپ کا ٹھنڈت سے مجھ کو مانگ لیا اور میں مزدراہاٹ کی اردو میں ان کے ساتھ ساتھ ایک خلام زادے کی طرح دوڑنے بھاگنے لگا۔ وہ دیر کی ٹھنڈت پر پڑھ کر دو درجت کھپیے مہاجر ہوں کافوٹا اتنا چاہتی ہیں تو میں اپنے کندھوں کی سیڑھی بنانیں کھل کھڑکی کے پٹ کا زندہ میبا کر کے چھت پر چڑھا رہوں۔ وہ نہ ولایافت پیٹ کے تحت ناتا ایسرا لائنز کے اترنے اور چھٹے والے چھڑکوں کا نوٹو بناتا پاہتی ہیں تو میں جلدی سے میر گھیٹ کر میز پر شین کی کری رکھ کر کی کیا پانچوں کو مضبوطی سے پکڑ کر مار گریٹ کر کے جا رہا ہوں اور اپنی خدمت گزاری پر غفرنگ رہا ہوں۔ میڈم برک وہاںت کہتی ہیں لٹکر سے خوری روٹی اور دال لے کر آؤ تو میں سائکل کی رنگارے سے بھاگ جا رہا ہوں اور لامگری سے درخاست کر رہا ہوں کہ کچھ یا کرو جس سے دال میں ہر چیز کم ہو جائیں۔

دن بھر میڈم مار گریٹ برک وہاںت کا مہاجر کیپوں میں ساتھ دینا، شام کو اسے تائی کی سیر کرنا اور اس کا آگلی منہ کر کے کہا "میں دو دن کے لیے جبلم گیا ہوا تھا۔"

"جبلم؟" نانی زیجا نے جی ران ہو کر پوچھا۔ "جبلم؟ وہ کس لیے اور وہاں کس لیے؟ جبلم میں تمہارا کون ہے؟" میں نے کہا "نانی! جبلم مجاز شیر کا بیس کیپ ہے اور وہاں میں اپنے مجاہد بھائیوں سے ملنے گیا تھا۔ وہ دونوں ہر پندرہ ہویں دن ایک ہفت ریست کرنے کے لیے جبلم آتے ہیں اور یہاں سے گولہ بار داؤ رکڑھنے لے کر واپس گاڑی جاتے ہیں۔"

کہاں پہنچتے اور وہ ہر دوسرے دن چوتا منڈی جا کر ظلمی کے بار بی کیوں سے لطف اندوڑ ہو ناچاہتی تھیں۔

ہے۔ مگر حاکی جانے زمان کا بھاڑک تو رہنے دے، میں یہ سارے رکھ لیتی ہوں، پکھو چوں گی ان کا۔"

میں نے کہا "محیک ہے آپ۔ میں تو یہ سب کچھ آپ ہی کے لایا تھا۔ اب آپ جائیں اور آپ کام۔"

ہماری باتیں سن کر پہلے تو نافی زیخا اور هر آئیں اور آتے ہی بولیں "وے منڈیا تو مجھے بتا کر آیا کرو بتا کے جایا کر۔ ڈرانی لکھنک کی اجرت میں نے ادا کر دی لیکن کپڑے ابھی تک تیار نہیں ہوئے تھے۔"

میں نے کہا "نافی میں تو آپ افرزاد اور آپ نعمان دنوں کو بتا کر گیا تھا کتنا نیجی کو بتا دیا۔"

"نہیں تاں۔" انہوں نے دونوں ہندوں پر زور دے کر کہا "مجھے مل کے نہیں جائے گا تو مجھے کیسے معلوم ہو گا کہ تم لوگ کیا کر رہے ہو اور اللہ کے فعل سے کیسے آباد ہو رہے ہو؟"

میں نے کہا "ابن محیک ہی کام ہلکا رہا ہے نافی۔ آہستہ آہستہ آباد ہوئی جائیں گے، پکھو دقت گگا۔"

نافی نے کمال ہمراں سے فرمایا "دکی چیز کی ضرورت ہو تو بالا لکھا مانگ لینا۔ تیری ماں اپنے ہی تکبر میں رہتی ہے۔ رشتہ داروں، عزیزوں سے کچھ مانگتی نہیں۔"

"ان کو ضرورت ہی کیا ہے۔ آپ نے کہا "جن کے گھروں میں دلائی پوشائیں آتی ہیں، بن مانگے، انہیں کیا ضرورت پڑی ہے دست سوال دراز کرنے کی۔"

نافی اماں نے کپڑوں کا پیٹ دیکھ کر پوچھا۔ "یہ کیا ہے فرزانہ؟ تو آپ نے ساری رام کہاںی، پکھو اندازے سے اور پکھو اس اندازے سے پڑھائیں چھڑا کے بیان کرو۔ نافی نے اپنے اڑسے برس پر انے تجویزے اور مشاہدے کی ہنا پر پوچھا۔ "بس یہی کچھ تھا دہاں یا اور بھی کچھ تھا؟"

میں نے کہا "اور بھی بہت کچھ تھا لیکن اماں ناراض ہوں گی۔"

"اس کی تھی پرواہ نہ کرو۔" نافی اور آپا کیک زبان ہو کر بولیں "ہم تھماری اماں کو پیٹھی نہیں چلنے دیں گے۔" میں نے گھکھا کر کہا "بات ہوتی ہوئی دور جا لکھی ہے اور سارے خاندان میں پھیل جاتی ہے۔ پھر ہم صفائی کرتے پھر تے ہیں اور کوئی باتا ہی نہیں۔"

آپا نے کہا "مجھے معلوم ہے تم لوگ ٹھکری گئے تھے اور وہاں بڑی صفائیاں پیش کر کے آئے ہو لیکن اس کا یہ مطلب ہے نہیں....."

میں نے بات کاٹ کر کہا "اماں تو صفائیاں پیش کرتی رہیں اور بدعا کیں مجھے ملتی رہیں۔"

آپا نعمان دسرے کمرے سے ہماری گنگوٹی آئی تھیں۔ انہوں نے گلری میں سے پاہر لکھتے ہوئے کہا "بڑا کامیاب دورہ رہا آپ لوگوں کا ٹھکری والا..... ساری برادری نے تھماری صفائیاں مان لی ہیں اور بھی بی کو باعزت بری کر دیا ہے۔" پھر وہ ہنسنے لگیں اور ان کی بھی میں زہر کی ہزیست سے زیادہ ہی آئی تھی۔ انہوں نے ڈرانی لکھنک کے کپڑوں میں سے جیزا خاکر کہا "یہیں لے لیتی ہوں۔ میرے پوری آجائے گی۔"

آپا نے کہا "تم لے کر کیا کرو گی، نہ پہنی جا سکتی ہے، نہ دکھائی جا سکتی ہے۔ فائدہ!"

میڈم مارگریٹ برک دہائی کو پورے دس روز لاہور میں گزارنے تھے لیکن ان کے جانے کا اچانک پر ڈرام بن گیا۔ امریکہ سے کیبل گرام آیا تھا اور میں نے ہی ریسیوگر کے میڈم کو دیا تھا۔ تارہ دیکھ کر وہ آن واحد میں تیار ہو گیں۔

اور ہفت ایکروز نیک کا ڈکھنلا ہور سے ملنا، ملنا سے حیر آباد ہو کر کراچی جاتا تھا۔ میڈم کراچی رو انہ ہو گئیں اور جائے ہوئے مجھ سے کہہ گئیں کہ میرے کپڑے لے کر تھا جوں میں تقسم کر دینا۔ پادری صاحب کو دے دینا یا خود انہیں ڈپوز کر دینا۔ ڈرانی لکھنک کی اجرت میں نے ادا کر دی لیکن کپڑے ابھی تک تیار نہیں ہوئے تھے۔

میڈم مارگریٹ کے کپڑے لاغری کی نہایت ہی خوبصورت لڑکی سے (جو اکاؤنٹ کے دوسرا طرف تیار شدہ کپڑے ہے سے خاکی کاغذ میں گوری کی طرح لپیٹا کرتی تھی) لے کر میں سید حاتانی زیخا کے گھر پہنچا۔ آپا فرزانہ بال دھو کر دھوپ میں سکھاری تھیں۔ ان کے ہاتھ میں "مر" کا ایک پرانا پرچھ تھا اور وہ اپنے کنوارے زمانے کی چھمنی کا کسی بن کر اپنے دونوں پاؤں پائیچوں میں پھٹائے ٹھیک تھیں۔ میں سلام کر کے ان کے سامنے کھڑا ہو گیا تو وہ میرے پیٹ کی طرف اشارہ کر کے بولیں "یہ کیا ہے؟"

"یہ کپڑے ہیں۔" میں نے خوشی سے کہا۔ "وہاں کپڑے۔ یور وہیں۔"

"تم نے کہاں سے لیے؟" انہوں نے حیران ہو کر پوچھا تو میں نے مسکرا کر کہا "آن کل سب کچھ مل جاتا ہے، ذرا سی ہوت ہوئی چاہیے۔"

آپا نے کہا "ہم کے بچے، لا دکھا مجھے، کیا اخٹائے پھرتا ہے۔"

میں نے ڈرانی لکھن کا دور گھوں میں چھپے خاکی کا گنڈا پڑا۔ ان کے ہاتھوں میں دے دیا۔ انہوں نے کمال صفائی اور شائگی کے ساتھ اسے کھولا اور اس پیٹ میں دلائی کپڑے دیکھ کر حیران رہ گئیں۔ "یہ کیا؟" انہوں نے چہروہ اور اپنا

کر پوچھا تو میں نے ادھر ادھر نظریں گھما کر سارے ماحول کا جائزہ اس طرح سے لیا جیسے کوئی اور تو موجود نہیں کو کی تو نہیں رہا، کوئی دیکھنے نہیں رہا۔ پھر میں نے آہنگی سے کہا "رائے بہادر رام سرنا داس ایڈوکیٹ کی کوئی کا ایک اور کرہ کھولا تھا تو اس کے وارڈر ووب میں سے یہ پیٹ برآمد ہوا۔"

"لیکن یہ تو دلائی کپڑے ہیں؟" آپا نے کہا۔

"رائے بہادر صاحب کی بڑی بہاویک آرٹش لڑکی تھی۔" میں نے مننا تھے ہوئے کہا "ارڈر کے لوگوں سے مجھے ہی کچھ معلوم ہو سکا، اس سے زیادہ نہیں۔ آپ اپنی پسند کے کپڑے رکھ لیں اور جو مناسب ہوں، وہ مجھے واپس کرو گیں۔"

آپا فرزانہ نے ان میں سے ایک سیسی، ایک پوکاڑا اس کا روہاں اور تین لٹکریز ملیحدہ کر لیں۔ پھر انہوں نے سارے کپڑوں کو سکھا کرتے ہوئے کہا "تو ان کا کیا کرے گا، باقی کپڑوں کا؟"

میں نے کہا "وہ میں اماں طالعاء کی بھی کو دے دوں گا۔ اس کے گھر لڑکی پیدا ہوئی ہے، وہ ان کپڑوں کو کاٹ کر پیچی کی فرائیں اور کلوٹ بنا لے گی۔"

"تو رہنے دے اماں طالعاء کی بھی کو۔" آپا نے چڑ کر کہا "اس کے معلوم کہ یہ کپڑا کیا ہے اور کس قدر جیتی

نہیں۔ آپ ایسے بھی خوبصورت نہیں تھیں لیکن اس سامنے نے تو ان کے غناک چہرے کو سین بنادیا تھا۔

نانی نے حوصلہ کے پوچھا "پھر نایا اس نے ڈالا ہونے کا؟"

"ڈالا تو بنالا یا نانی....." میں نے ڈرتے ڈرتے جواب دیا لیکن اس کا حساب بالکل غلط لگتا۔ نانی کے چہرے پر

بندیکی ایک چھوٹی سی کرن نمودار ہوئی کہا چھاہی ہوا!

میں نے کہا "اس نے پونے تھیں سیر سونے کا اندازہ لگایا تھا لیکن جب سب زیروں کو سچھالایا تو ڈھیلا سوتھیں بر کا بن گیا۔"

آپ افرزادہ تو بھر بھی اپنے پاؤں پر چل کر اندر چل گئی تھیں لیکن نانی میں کوشش کے باوجود اٹھانے گیا۔ انہوں

نے دو تین مرتبہ زور لگایا لیکن زمین نے ان کے پاؤں پکڑنے سے انکا کردیا اور وہ بھی کی بیٹھی رہ گئی۔ تھوڑی دری بعد

ہبھی نے ہاتھ کا اشارہ کر کے گویا مجھ سے کہا "اب جادو فی بھی ہو جا۔ کب تک ہمارا کچھ جلا تارہ ہے گا۔" میں انھا اور دونوں کو سلام کر کے گھر واپس آ گیا۔

سارے مہاجر کپوں میں انسانی فضیلہ کی ایسی بھرمار تھی کہ عادی شخص کے علاوہ اور کوئی پائچ منٹ سے زیادہ شہر

بھی سکتا تھا۔ ممتاز مقنی اور خواجہ محمد شفیع دہلوی کو جب بھی دوپہر کے کھانے کی ضرورت گھوس ہوتی تو وہ میرے دفتر میں تاج تھا سے کامیابی اور کمزوری رکھتی ہو، لوٹا سا....." اماں نے کہا "دنخ دو رکیسی حق ہوں گی یہ ہندوستان جو اکر جاتے۔

میرا نانڈنگ بتوحہ بالکل ایسی تاثر تھا اور میں نے کھڑکیوں اور دروازوں کو کرافٹ ہپک لگا کر سٹل بند کر کر کا

تھا ایک کھڑکی میں دو ہر الخاف گھسیدا ہوا تھا اور ایک دروازے پر چھینٹ کی رشائی کا دینپورہ منڈھا ہوا تھا۔ اندر آنے

ہانے کے لیے ایک ای چھوٹا سا دروازہ تھا اور اس بتوحہ میں بیٹھ کر ٹھیمناں سے کھانا کھایا جاسکتا تھا، باہر کی بوم آتی تھی۔

زیورات کے بارے میں ذخیرہ القاظ خشم ہو گیا تو میں ان کے چہرے دیکھنے لگا۔ آپ انہاں کی تو سمجھ کی سی بندھ گئی تھی

اور خواجہ شفیع میرے بتوحہ میں بیٹھ دوپہر کا کھانا کھا رہے تھے اور میں ان کی میز بانی کے شوٹ میں بھر لگر

سے گرم گرم روٹی لا کر دیتا تھا کہ میرے تیرے چکر میں میرے پاؤں کی زمین انہکر آسان سے جاتی اور اس فوری اور

وپی اخنان میں جو خطرہ لاتت ہوتا ہے، وہ بھی میرے وجود سے لپٹ کر سنتا نہ گا۔

میں اخبار کی چوہری تہہ پر تور سے لٹکی ہوئی دوسرا خ اور کمزور کرتی روٹیاں لے کر آ رہا تھا۔ جلدی اس بات کی تھی

کہ گرم گرم اور تازہ تازہ روٹی لے کر اپنے مہماں کی خدمت میں بیٹھ جاؤں گیں یہ تیزی تور سے لکر کری سرحد تک ہی

پوچھنے لگیں۔ "اب کہاں رکھا ہے وہ زیور؟"

میں نے کہا "جب سب نے ناپسند کر دیا نانی تو پھر مجروری تھی، اماں نے حقیقی سار کو بلا کر کہا" ان سب کو سچھا

کے ایک ڈالا بادے اور موٹی۔ میکن پا، ٹائکا تو رکھ لے۔ لیکن مجھے اندازہ لگا کر باتے کہ کل کتنا سوتا ہو گا۔" اس نے

سارے زیوروں کو اٹ پلٹ کے کنی پارو دیکھا اور کہا "ماں جی، جیسا اندازہ ہے پونے سیر کے قریب سوتا ہو جائے گا۔"

ابھی میں نے بات پوری بھی نہیں کی تھی کہ نانی میں کوزور کا پکر آیا اور وہ کری کے دنوں بازو پکڑ کر بیٹھ گئیں۔

آپ افرزادہ چار پائی کے نیچے اپنا ٹھاکا پاؤں گھما گھما کر اپنے سلپر تلاش کر رہی تھیں لیکن ان کو سلپر نہل کے اور وہ جرم ایسیں۔

ویسے ہی نگے پاؤں اندر چل گئیں۔ آپ انہاں مرقع چھتائی کی داع فراق مجت شب کی جملی ہوئی..... والی تصویر بنی بیٹھی

نانی میں پہنچی کیوں نہیں چاہکی۔ ولایت جا کر پہن لے گی۔ جب یہ لوگ دورے پر جائیں گے۔"

آپ افرزادہ نے کہا "ابھی طے تھوڑی ہوا ہے ولایت جانے کا۔ اگر جانا ہوا تو مجھ سے مانگ لینا۔ جب سکھ میں

سنجال کے رکھوں گی۔"

آپ انہاں نے ان کی اس بات کا کوئی جواب نہ دیا تو نانی زیخا بولیں "بھی میں پوچھ رہی تھی کہ بس یہی کچھ ط

دہا سے، اتنی بڑی کوئی تھی سے؟"

میں نے ڈرتے ڈرتے کہا "کچھ زیر بھی تھا!"

تینوں پر سکتہ طاری ہو گیا اور وہ وقت طور پر ساکت و صامت ہو کر بیٹھ گئیں۔

آخنے والی نانی نے پرانے بھر بے کی ہاپر جو سطہ کی ڈوری پکڑ کر اپنے سر نکلا اور پوچھا "کیا ملا؟"

میں نے کہا "نانی مانا کیا تھا۔ بڑا ڈگ اور ہندو اور اج کا زیر تھا۔ بڑی آپ اور چھوٹی آپانے تو ہاتھ لگاتے

سے انکار کر دیا کہ ہمارے کس کام کا، ہمارے لیے تو کوڑا ہے۔"

آپ افرزادہ نے پوچھا "تما کی کچھ؟"

میں نے کہا "بادہ تو انگن تھے میں میلے اور چھ سالا کڑے تھے، شیر کے منہ دالے، پاؤں میں پہنے کے۔ ایک

تاج تھا سے کامیابی اور نیکی رکھتی ہو، لوٹا سا....." اماں نے کہا "دنخ دو رکیسی حق ہوں گی یہ ہندوستان جو اکر جاتے۔

اسے سر پر پہن کے چل پھر سکتی ہوں گی، پا گل کیں کی!"

نانی نے کہا "تو ہندوائیوں کو دفع کر، یہ بتا اور کیا لکھا؟"

میں نے کہا "نانی اور کچھ ہار تھے، ماتھے کے جھوڑ تھے۔ ہاتھوں کی پہنچاں تھیں...." اس کے بعد میرا

زیورات کے بارے میں ذخیرہ القاظ خشم ہو گیا تو میں ان کے چہرے دیکھنے لگا۔ آپ انہاں کی تو سمجھ کی سی بندھ گئی تھی

اور خواجہ شفیع میرے بتوحہ میں بیٹھ دوپہر کا کھانا کھا رہے تھے اور میں ان کی میز بانی کے شوٹ میں بھر لگر

تھے اور اب وہ سر جھکا کے غم کا کے بڑی افسوڈی کی حالت میں بالوں کو سیست کر دھیلی ڈھیلی کی گلت کر رہی تھی۔

صرف نانی میں قدرے جو سطہ کے ساتھ بھی تھیں لیکن ان کا حوصلہ بھی کھش دکھا دے کا تھا، اندر جان نہیں تھی۔ مجھ سے

پوچھنے لگیں۔ "اب کہاں رکھا ہے وہ زیور؟"

میں نے کہا "جب سب نے ناپسند کر دیا نانی تو پھر مجروری تھی، اماں نے حقیقی سار کو بلا کر کہا" ان سب کو سچھا

کے ایک ڈالا بادے اور موٹی۔ میکن پا، ٹائکا تو رکھ لے۔ لیکن مجھے اندازہ لگا کر باتے کہ کل کتنا سوتا ہو گا۔" اس نے

سارے زیوروں کو اٹ پلٹ کے کنی پارو دیکھا اور کہا "ماں جی، جیسا اندازہ ہے پونے سیر کے قریب سوتا ہو جائے گا۔"

ابھی میں نے بات پوری بھی نہیں کی تھی کہ نانی میں کوزور کا پکر آیا اور وہ کری کے دنوں بازو پکڑ کر بیٹھ گئیں۔

آپ افرزادہ چار پائی کے نیچے اپنا ٹھاکا پاؤں گھما گھما کر اپنے سلپر تلاش کر رہی تھیں لیکن ان کو سلپر نہل کے اور وہ جرم ایسیں۔

ویسے ہی نگے پاؤں اندر چل گئیں۔ آپ انہاں مرقع چھتائی کی داع فراق مجت شب کی جملی ہوئی..... والی تصویر بنی بیٹھی

قائدِ عظیم کو اپنے اس قدر قریب دیکھ کر میرا دل مر جانے کو چاہا کہ اس کے بعد نہ اور کچھ ہوا ورنہ اسی یہی  
دوبارہ وجود میں آئے۔ ایسے ہی ختمِ ختما ہو جائے! قائدِ عظیم کے ساتھ اس وقت ہمارے یہی پک پکانٹش رانا مار  
نوابِ مہمود، میانِ افتخار الدین، آجی چلو یونیورس اور دوسرا بہت سے گلائے تھے۔

جب میں نے متازِ مخفی کو بتایا کہ اسی روٹی میں سے قائدِ اعظم نے ایک لمحہ توڑ کر کھایا ہے تو اس نے وہ روٹی  
میرے ہاتھ سے اچک کر، اخبار میں پیٹ کر، بغل میں دبایی، کہنے لگا: "بس یا مر میرا چیز تو بھر گیا، یہ دوسری روٹی تم کھا

بڑے سال بعد جب میں آزاد کشمیر پر پس کر پٹ رائٹر ہو کر گیا تو منیٰ نے مجھے وہ سوکھی ہوئی روٹی دکھائی جو اُن نے ایک رنگی جزوان میں رکھی ہوئی تھی۔

ان دونوں کشمیر کے اندر سارے محاذ ایک ساتھ گرم ہو گئے اور جیا ذوال سے خبریں آنی بند ہو گئیں۔ میرے دونوں تائیوں میں سے ایک کا بھی پتہ نہ چلا تھا کہ وہ کہاں ہیں۔ اتنا معلوم ہو گیا تھا کہ سری یگر کے ایمپورٹ پر پاکستان کا قبضہ ہو گیا ہے اور اب تھیک دونوں بعد سارے سری یگر پر پاکستانی قبضے کی خبر آنے والی ہے۔ سب تیار ہیں۔

بے کی بروڈ بیس اپسے یہ پہنچا کر سیرا بھائی رہی اور یادی ہے اور اسے، مام کے اپنے اس نام سے رسوایا جائے ہے۔ میں سب کام چھوڑ کر فوری طور پر جبلم پنچا اور ہپتال میں اپنے بھائی سے ملا۔ وہ ایک پہاڑی کے پیچے چوکس زیشن میں دشمن کی پہاڑی پر کھڑی نظر رکھنے پر تھیں تھے۔ گول جلنے کے ارتقش سے پہاڑی سے ایک بڑا سا پتھر سیدھا حائل کر پر گرا اور وہ چکپ کر اسی مقام پر بے ہوش ہو گئے۔ سارے بخیر پر شدید باؤ پڑا ایکن پسلیاں نوٹے میں محفوظ ہیں۔ پتال والے صبح دشام ان کا باقاعدگی کے ساتھ مشاہدہ کرتے تھے کہ اندر ولی جریان خون کمل طور پر رک گیا ہے یا ابھی بھی ووئی کوئی قطرہ رستا ہے..... مجھے تو قع سے بڑھ کر وہاں رکنا پڑا، واپس آیا تو نافی زیخا کا پیغام آیا تھا کہ مجھ سے جلدی کرلو، ایک ضروری کام ہے۔

میں حسب ارشاد ان کی خدمت میں حاضر ہوا اور ضروری کام کی بابت پوچھا تو انہوں نے بتایا کہ ضروری کام سے بڑھ کر اور کیا ہو گا کہ تمہاری خیریت کی خبر مطلوب تھی۔ تم جو کئی روز سے نہیں آئے تو مجھے کسی نے بتایا کہ اپنے سانیوں سے ملنے چلمنے کے ہو۔ اپنے تو دوسرے روز ہی واپس آجاتے تھے، اب کی بارتم نے پورا ایک هفتہ لگا دیا تو مجھے ٹوپیش ہوئی کہ اللہ خیر کرے لڑکا آئا گیں۔

میں اپنے بھائی کی صحیح صورتحال واضح کرنے کا تو بھتے اچاک خیال آیا کہ اس سے تو نافی کو کوئی فائدہ نہ ہو گا۔ میرے بیان کو جھوٹ بکھیں گی اور میں چڑھ کر شاید خشمگین ہو جاؤں، اس لیے بہتر یہی ہے کہ ان کی مرضی کی اور ان کے نکلے کی بات کی چائے۔ وہ جو کچھ جاہتی ہیں، وہی بتا ملائے۔

میں نے حسب مادرت ادھر ادھر دیکھ کر کہا "میں وہاں سے ٹرک لینے گیا تھا؟"  
 "ٹرک! "تاتی نے جیران ہو کر پوچھا۔  
 "بھائی واوی کشمکش سے دو ٹرک لائے تھے۔ ایک تو ان کے ساتھ آگئیا، دوسرا انہیوں نے کاتاؤائے ٹرک میں رکھا

پانچندہ بادے میں رہنے کا تباہ اپنے نام کے پروردہ کے چھپے بجا گا۔ سفید کپڑوں میں بلبوں پولیس کے ایک کارندے نے پلٹ کرائے روکا تو وہ پکپر گیا۔ کارخانے ملازم اپنے دونوں پازو پھیلایا کہ اس کی راہ میں مژاہم ہوا تو وہ اس سے بھر گیا، دونوں زمین پر گرے۔ کارخانے کے آدمی نے اس پر گزدرا کر کہ اس کی دونوں کالائیاں مضبوطی سے کپڑ لیں۔ وہ زمین پر لیٹا ترپا۔

تما، وہ چیخ پڑھ گیا۔

"زیک کیے تھے کا کا؟" انہوں نے جلدی سے پوچھا۔

"بس جی ایسے ہی تھے جسی زیک، معمولی۔ جیسے ہمارے گھروں میں ہوتے ہیں۔"

"وہ تو نمیک ہے جسی زیک تو میں سمجھتی ہوں، اچھی طرح سے لیکن ان میں تھا کیا؟"

"ہونا کیا تھا نانی؟" میں نے ڈھل دے کر کہا "ایک تو بچی گیا اور دوسرا بچپن رہ گیا۔"

"لیکن وہ تھے کس چیز کے... تھا کیا ان میں؟"

"وہ جو بھائی صاحب کے ساتھ آگیا وہ تو میں ایسے ہی تھا، شم بھرا ہوا... کھڑکتاسا۔"

"میں کیا پوچھ رہی ہوں اور تو کیا بکواس کے چارہا ہے۔" نانی نے چڑ کر کہا۔

میں نے کہا "میں تو وہی کچھ بتا رہا ہوں نانی جو آپ پوچھ رہی ہیں۔ بتا تو رہا ہوں کہ میں زیک لینے گیا تھا۔"

"کونے زیک؟ کیسے زیک؟ کس نے بھجوائے تھے؟ کیا تھا ان میں؟" انہوں نے مزید بے صبری سے پوچھا۔

میں نے کہا "نانی وہ اتنے بڑے زیک نہیں تھے جس قدر آپ سوچ رہی ہیں۔ رشائیاں رکھتے والی پیشیاں نہیں تھیں۔ سوت کیس سائز کے زیک تھے... جسی۔"

"پھر وہی بات؟" انہوں نے رجھ ہو کر کہا "تھا کیا ان ٹرکوں میں؟"

"وہ جو بھائی صاحب اپنے ساتھ لائے تھے، اس کی تو پابی کھو گئی تھی، وہیں مخازپر... اور جو کانوائے میں آ رہا تھا، وہ ابھی تک پہنچنیں تھا۔"

"پھنگیا پھر؟" انہوں نے چیخ کر پوچھا۔

"ہاں جی پھنگ تو سکا لیکن بالکل چبا ہو گیا تھا راستے میں۔ پٹھان مجہدین، اس پر پڑھ کر چائے پیتے رہے۔"

"اس میں کیا تھا؟" انہوں نے بے چینی سے پوچھا۔

"اس میں زیور تھے نانی۔ کشمیری کوادی سے لوٹے ہوئے زیور۔"

"تیرے بھائی نے لوٹے تھے؟"

"سب نے مل کر لوٹے تھے۔ پھر حصہ پتی ڈال کے اپنا اپنا الگ کر لیا تھا۔ میرے بھائی کے حصے میں ب

سے زیادہ مال آیا کیونکہ وہ بہت ہی الگ فرشت سے لے کر لوٹا تھا۔"

"وہ تو سناءہے زخمی بھی ہو گیا ہے۔" نانی نے ہمدردی سے پوچھا۔

"زخمی تو خر نہیں ہوا، اللہ کے ضلع سے نمیک خاک ہے لیکن دوسرا۔ بک آنے تک مجھے کوئی بہانہ تو کرنا ہی تھا

ناں اتی دری جہلم میں تو قفل کرنے کا!"

"تو پھر آگیا دوسرا زیک؟"

"بتا تو رہا ہوں کہ آگیا۔ اس کی چاپی تھی میرے بھائی کے پاس لیکن جو اپنے ساتھ لائے تھے، اس کی چاپی

کھروی موصوف نے راستے میں۔"

"چاپی کو دفع کرو۔" نانی نے آرام سے کہا "یہ بتاؤ کہ ان دونوں ٹرکوں کو یہاں لا کر کے کس کے حوالے کیا؟"

"لیجھے نانی! آپ بھی کمال کرتی ہیں۔ دینا کس کو تھا، سارا حق ماں باپ کا ہی ہوتا ہے اولاد کی فتوحات پر۔

"رہوں ٹرک والدہ صاحب کی خدمت میں پہنچا دیئے۔"

"اور جس کی چاپی گم ہو گئی تھی؟" نانی نے پوچھا۔

"وہ ہتھوڑے کے ایک دھموکے سے کھل گیا۔ کھڑا۔"

"تیری ماں تو بہت خوش ہو گئی؟"

"خوش کیا ہوتا ہے نانی، سارا زیور ڈگر گھر نہ ہے۔ موئے موئے، اکھڑا کھڑا، پر مزے سے ہیں، مشین کے زیر نہیں لگتے۔ نہ اکت نہیں ان میں۔" ڈوگر الوگ ایسا ہی زیور پسند کرتے ہیں شاید۔"

"تمہاری کوئی ماوس بہنوں نے پہنچا ہے۔" نانی بولیں۔ "لے کے سارے کا سارا گھاٹی لینا ہے، ڈھیا بنا نے کے لیے۔"

"وہ تو پھر مجروری ہے۔" میں نے انہیں چرانے کی غرض سے کہا لیکن وہ چیزیں نہیں، غزدہ ہی ہو گئیں۔ ایک

وقت تھا ہمارے سارے خاندان، سارے خانوادے، ساری براوری پر ان کی حکومت تھی۔ ان کی دولت، جائیداد اور عالی

رتبے کے آگے کوئی بول نہیں سکتا تھا اور اب سونا ایک ابلتا ہوا چشے بن کر ہمارے گھر میں داخل ہو رہا تھا اور بہت بھاری

مقدار میں داخل ہو رہا تھا۔

پوچھنے لگیں۔ "کیا تم ہر یعنی ایسے زیک لینے جہلم جاتے ہو؟"

میں نے کہا "ہر یعنی تو گیا لیکن بالکل چبا ہو گیا تھا راستے میں۔ پٹھان مجہدین، اس پر پڑھ کر چائے پیتے رہے۔"

"اس میں کیا تھا؟" انہوں نے بے چینی سے پوچھا۔

"اس میں زیور تھے نانی۔ کشمیری کوادی سے لوٹے ہوئے زیور۔"

"تیرے بھائی نے لوٹے تھے؟"

"سب نے مل کر لوٹے تھے۔ پھر حصہ پتی ڈال کے اپنا اپنا الگ کر لیا تھا۔ میرے بھائی کے حصے میں ب

ہوئے کہا "ان کو رکھتے کہاں ہو؟"

میں نے کہا "ان کو زمین میں دبادیتے ہیں۔ وہ گوشہ کریں سوائے اماں جی اور اباجی کے اور کسی کو معلوم نہیں۔"

ہم میں سے کوئی بھی نہیں جانتا۔"

اس زمانے میں دل کی تقویت کے لیے اور ہمارث ڈھل کے لیے بس ایک دو اچھی... کو رامیں۔ ان کے ذاکر

نے نانی کے لیے یہ دو اچھوئی کی تو ان کو کوئی خاص اتفاق نہ ہوا۔ جب پی لیکن تو دل ذرا شہر جاتا درستہ پھر اسی طرح سے

وہم کئے گئے۔ ہماری دولت کے چڑھتے ہوئے گراف کو دیکھ کر وہ روز بروز نچھے ہی نچھے گرتی جا رہی تھیں اور ان کے ہاتھوں

میں تھوڑا سارا عرش بھی پیدا ہو گیا تھا۔ آپ فرزانہ باد مجھے سے ملنے میں کتراتی تھیں۔ ان کو معلوم تھا کہ کشمیری ملقات انہیں کوئی

راحت عطا نہیں کرے گی بلکہ مزید پریشانیوں میں جتنا کردے گی۔ ان کا خیال تھا کہ برے کاموں کا نتیجہ ایک روز براہی

کھاتے ہے اور چاؤ چاؤ میں آگے بڑھتا انسان خود ہی علی ببا کے غار میں بند ہو جاتا ہے۔ یہ خیال ان کو بہت تکین عطا کریتا تھا اور وہ اسی کے سپارے نازل زندگی گزار دی تھی۔

نانی کی کوئی میں بزرگ کی ایک پرانی واکس ہال گاڑی تھی جسے نانا جی مر جوم کا پرانا ڈرائیور تاج دین چلاتا تھا۔ یہ گاڑی اکثر ورکشاپ پر رہتی تھی اور پڑول اور ڈیزیل قطع زدہ ڈنگروں کی طرح کھاتی تھی۔ تاج دین اور واکس ہال کے باوجود گھر کے سب لوگ سالم تا تکہ کر کے اپنے کاموں پر جاتے تھے۔ گاڑی کبھی چل پڑتی تھی، کبھی انکاری ہو جاتی تھی۔ کمی مرتبہ راستے میں کھڑی ہو جاتی تھی تو اسے دھکیل کر کوئی پروپری لاتے تھے۔ گاڑی کم تھی، بلکہ عزت تھی۔ دور دور کے لوگوں کو معلوم تھا کہ خان صاحب کے بیان کار ہے جو اگر ایک دفعہ گرم ہو جائے تو زر اسی چابی مارنے سے چل پڑتی ہے۔ ان کو یہ معلوم نہیں تھا کہ اگر ایک مرتبہ کھڑی ہو جائے تو پھر بڑی مشکل سے گرفتار ہیں آتی ہے۔

نانی بس ایک مرتبہ بھی واکس ہال پر اپنے حکیم کے ہاں جا سکی تھیں حالانکہ ان کی آرزو تھی کہ بخت کے لئے گاڑی میں ہی جایا کریں اور حکیم صاحب سے اپنے اختلاف قلب کی دو اسکے نئے بدلوایا کریں!

ایک رات جب بزرگ واکس ہال کو تاج دین ڈرائیور پاچھرے اور مسلم ناون کی درمیانی آبادی میں سڑک کنارے چھوڑ آیا اور میرے نانا مر جوم کی محبوب کار ساری رات ایک غیر علاقتے میں بے یار و مددگار کھڑی رہی تو مجھے اس حقیقت حال پر دلی صدمہ ہوا۔ میرے خیال میں واکس ہال کو ایسے کرننا نہیں چاہیے تھا۔

ٹھیک چار روز بعد جھرات کے دن میں دفتر سے دو گھنے پہلے چھٹی کر کے نانا زیخار کے بیان کئی گیا۔ وہ اس وقت بستر میں تھیں اور آپا فرزان نے ان کو کور اینن کے بارہ تقریبے پا کر ابھی بھی نایا تھا۔ نمانہ آپا ان کے تتوے رگڑ رہی تھیں اور بار بار پوچھر دی تھیں "اماں اب طبیعت کیسی ہے۔۔۔ اب کیسا محسوں کر رہی ہیں؟" نانا گود جم آواز میں "ٹھیک ہے، ٹھیک ہے" کہ رہی تھیں لیکن ان کی طبیعت ٹھیک نہیں تھی۔

سلیم چودھری نے مجھے بتایا تھا کہ ان کے گاؤں میں سب سے اعلیٰ اور سب سے آخری دواں سیب اور بھی کا سرب ہوتی ہیں اور ان کے زور پر مرضیں کئی کئی سال نکال جاتے ہیں۔۔۔ نانا زیخار کی طبیعت خواہ کیسی بھی تھی لیکن وہ بہر حال میری نانا تھیں اور مجھے ان کی صحت کی وسیعی تھی جیسی ان کے پھوٹوں کو تھیں۔۔۔ میں جاتے ہوئے ان کے لیے آدھا دھا پا دیسیب اور بھی کا مرہبے لے گیا اور اسے لہندا ہو کر انہیں کھانے پر مجبور کیا۔ تھوڑا تھوڑا آپا فرزان اور آپا نمانہ نے بھی پکھا اور مجھ سے اس کے مٹھے کا پتہ پوچھا۔

تموڑی دیر ادھر ادھر کی باتیں کرنے کے بعد میں نے فرزان آپا سے پوچھا "آپا یہ جیسی سلر کیا ہوتی ہے؟" آپا نے "معنی خیز نظر وہ سے میری طرف دیکھا اور کہا" مجھے تو معلوم نہیں کہ جیسی سلر کیا ہوتی ہے؟" "تم نے کہیں سیلفظ دیکھا ہے؟" نمانہ آپا نے پوچھا "یا کہیں پڑھا ہے؟"

میں نے کہا "میں نے دیکھا بھی ہے اور پڑھا بھی ہے لیکن میں اس کا مطلب نہیں سمجھ سکا۔" نمانہ آپا نے کہا "کہاں پڑھا ہے؟"

میں نے کہا "میں تو خیر ایسا نہیں لیکن میرے دوسرے بھائی کسی بہادر اور جرأت مند ہیں۔ جب وہ دونوں چلے گئیں بھی ان کے ساتھ ہو لیا۔ ایک بنڈ کوئی کا دکٹ گیٹ کھول کر جب ہم اندر لان میں داخل ہوئے تو کھریل کی چھت

فرزانہ آپا نے کہا "تو جیسی بلاسم کو تو نہیں پوچھ رہا۔ یہ ایک تم کی بوٹ پاٹش ہوتی ہے اور ولایت ہے آتی ہے۔"

نانی نے بڑی تھیف آواز میں پوچھا "کیمن تم نے دیکھا کہاں یا لفڑا؟" میں نے کہا "نالی اللہوں کا کوئی خاص مقام تو نہیں ہوتا نا۔ ڈشتری کے علاوہ بھی ادھر ادھر نظر آ جاتے ہیں بلکہ بعض اوقات تو ایسے ہوتے ہیں کہ کشتری میں پاکل نہیں ملے لیکن روز مرہ میں ہر جگہ نظر آتے ہیں۔" فرزانہ آپا نے کہا "جتنا تو بڑا ہو رہا ہے، اسی قدر بے دوقوف بھی ہو رہا ہے۔۔۔ ساتھ ساتھ۔"

میں نے کہا "آپا آپ سے کیا پردہ اور بھی بات چھانے سے کیا حاصل، ہم نے ایک کارچا ایسی ہے۔" "کار!" نانی نے کہیں کے مل ہو کر اور سراخا کر اپنی نینیوں کی آواز میں آواز ملائی۔ "کہاں سے چاہی؟" آپا فرزانے پوچھا۔

میں نے کہا "بیس کہیں سے بھی چاہی، چاہی۔ لمحی چیز خدا کی دھیلی کی نہ پا کی۔" "پھر بھی۔" نانی نے اسی طرح کہنی کے مل سر کو اور اپر اسراخا کر پوچھا۔ "کہیں سے تو چاہی ہو گی آخرا۔"

میں نے کہا "یہ جو نہیں رو ڈھے ناں اس کے ساتھ ایک اور چھوٹی سی فزروڑ ہے۔ اس پر دیکھوں کے دفتر ہیں لیکن ان دفتروں کے پیچے پرانی وضع کی کوئی خیال بھی ہیں۔ لوگوں کا خیال ہے کہ ان میں زیادہ کوئی خیال آسیب زدہ ہیں اور ان میں بھوت رہتے ہیں۔ پرانے بھوت بھی اور نئے حالیہ بھوت بھی سن سینا لیں کے فوادات کے۔"

وہ نینوں میری طرف الف لیلوی داستان غور سے سن رہی تھیں اور اس پر نینوں کیے جا رہی تھیں۔ "پرسوں" میں نے سوچتے ہوئے ہوئے کہا "پرسوں کی بات ہے۔ نانا اتھوں کی۔۔۔ پرسوں سے ایک دن پہلے کی کہ میرے سب سے بڑے بھائی بہا پور سے آئے تھے۔ ان کو ہم نے آسیب زدہ مکانوں کے قصے سنائے تو وہ کلکھلا کر فس پڑے کہ ہم سے بڑا بھوت اور کون ہو گا اس زمانے میں۔ لا تو توز راجھ کو بھی دکھاوا ایسے مکان جن میں بھوتوں کا بیسرا ہو۔"

"واہ بڑا دلیر ہے تم ابھائی۔" نانی نے فخر سے کہا "ایک مرتبہ بالائی اٹھا کر دس سیر کپا دو دھپی گیا تھا۔ تیرے نا نے اس کو بھیں رو پے انعام دیئے۔"

میں نے کہا "بھی بالکل، وہ ایسے ہی ہیں اور کسی سے ڈرتے نہیں ہیں۔ انہوں نے اپنی لوہے کے کڑوں والی لائی کندھے پر رکھی اور میرے دوسرے بھائی سے جو گاؤں سے کھی، مرغیاں اور بکرے لا کر فروخت کرتے ہیں، کہا چل بھی وکھلا مجھے آسیب زدہ مکان۔"

"تو بہا، بڑی جرأت ہے تم گاؤں کے لوگوں میں۔" فرزانہ آپا ناک سکوڑ کر بولیں۔

میں نے کہا "میں تو خیر ایسا نہیں لیکن میرے دوسرے بھائی کسی بہادر اور جرأت مند ہیں۔ جب وہ دونوں چلے

کسی کو اس دنیا میں۔

بھائی نے اپنی شام والی لاخی جو گھما کر سامنے والے تارے پر ماری تو تالا وہ جا کر باڑ میں گرا۔ گیراج کا پچانچ کھل گیا۔ اور یہ خوبی ہے کہ خرابی گدھے! ”آپانے گدھے پر زور دے کر کہا ”یہ تو یہست ماڈل ہے یہ قوف، اس کو چاہی کی ایک سیاہ رنگ کی جنم جنم کرتی کار کھڑی تھی۔“

”کار“ تینوں نے یک زبان ہو کر کہا۔

”اور اس کار کے پیچے جہاں فالتو پہنچ رکھتے ہیں۔“ میں نے یقین بھرے انداز میں کہا ”پیسے سے اور پکڑنے پر یہ چیخنے محس کر کے چالا دیا تو کوئی خوبی کی بات نہیں۔“

لفظ لکھا تھا ”چیری سلر“

فرزان آپانے زور سے اپنا ہاتھ ماتھے پر مارا اور چیخ کر کہا ”چیری سل نہیں گدھے، کر اسل۔ کر اسل۔“

اس وقت دنیا کی سب سے خوبصورت کار ہے اور لاہور میں اس وقت اس کے تین چار دانے تی ہوں گے۔ پھر انہوں نا

دوسری چیخ مار کر کہا ”کہاں گئی وہ کار؟“

میں نے کہا ”ہم نے نکال لی۔ جہاگ کے جانے والے جلدی میں ہوں گے۔ انہوں نے کار بھی کھلی چھوڑا۔“

ہوئی تھی اور اس کی چاپیاں بھی لٹک رہی تھیں۔“

اچاک نافی بستر پر انہوں کر پیٹھے گئیں اور اپنے دو فوٹو ہاتھ زانوں پر رکھ کر بولیں۔ ”اس طرح سے تو تم پڑھے ہو گے۔ گاڑی کا تو نمبر ہوتا ہے اور نمبر سے فٹ پہنچ جاتا ہے کہ کس کی گاڑی ہے۔ تم کب تک چھپاؤ گے۔“ نافی کو

”نکالی کس نے؟“ نافی ریخانے باریک بات پوچھی۔

”نکالی میرے بھائی نے نافی۔ وہ بھائی جو گاؤں سے گئی، مرغیاں وغیرہ لاتا ہے۔ اس نے لاری چلانی سمجھا اپنی اس بات پر شرک ہو مز جیسا مازا اور ہا تھا اور وہ سر بلا بلا کر کہہ رہی تھیں“ مشکل پڑ جائے گی میاں، خاصی مشکل۔ ڈاہبی

ہے۔ ڈائیور سے سیٹ پر بیٹھا کر سٹرینگ اس کے حوالے کر دیتے ہیں اور خود ایک ٹھونکا لگایتے ہیں۔ سارا راست گواڑا

چلاتا ہے، شہر قرب آنے پر ڈائیور واپس اپنی سیٹ پر بیٹھ جاتا ہے اور میرا بھائی سواریوں کے ساتھ جائیتھا ہے۔“

”پھر؟“ نعماش آپانے پوچھا۔ ”پھر....!“

”پھر کیا! ہم نے گاڑی نکال لی اور سارے شہر کا چکر لگایا۔ اماں کو بھا کر داتا دربار لے گئے۔ اب ابھی کو باہم تو کوئی بھی پسند نہیں بولا۔“

مسجدے جا کر مدرب کی نماز پڑھوائی۔ لیکن ابھی کو پسند نہیں آئی۔“

”کیا نہیں پسند آیا یہ تیرے باپ کو۔ نخڑیے کو۔“ نافی نے پوچھا۔

”میں نے کہا“ نافی ان کو گاڑی نہیں پسند آئی۔“

”میں نے کہا“ اچھا بہ میں اجازت چاہوں گا۔ اگلی مرتبہ یا تو گاڑی لے کر ہی آؤں گا انشاء اللہ بشرطیکہ بڑے بھائی اسے بہاولپور سے جلد لے آئے۔ ان کا اپنا ارادہ اُج شریف جانے کا ہے۔ وہ کہتے ہیں میں گاڑی کو وہاں بھی سلام کرائے لے جاؤں گا۔“

”میں وجد سے پسند نہیں آئی کہ گاڑی نئی گورنمنٹ ہے، سینڈ وینڈ ہے۔“

”سینڈ وینڈ کیسے؟“ نافی نے پوچھا۔

”میں نے گلا صاف کر کے قدر سے اوپنی آواز میں کہا“ نافی! گاڑی دو ہزار میل پہلے ہی چلی ہوئی ہے۔“ آپا۔

”میں نے گلا صاف کر کے قدر سے اوپنی آواز میں کہا“ بے توف لوگو! گاڑی کا دو ہزار میل پہلے ہونا، چنانہیں کہلاتا، رنگ۔ پھر ایک مرتبہ اپنے ماٹھے پر زور کا ہاتھ مارا اور کہا ”میں تین دین بزرگ کس ہال کے نیچے لینا ہو کوئی چیغ فٹ کرنے کی کوشش کر رہا تھا جو بار بار گر جاتا تھا۔“

”دو دون تو نافی زیخا کی حالت گھر پر غیر مردی، پھر ان کو گورا وارڈ میں واخل کر دیا گیا۔ ان کا دل بڑھ گیا تھا۔“

کہلاتا ہے۔ اس سے نئی گاڑی اور کون یہ ہو سکتی ہے بھلا۔“

پھر آپانے ایک خندی سائنس بھر کر کہا ”کر اسلر گاڑی۔ قائل سیدون ماڈل۔ بیک لکل۔ بریڈن ٹن۔ اور کپاچا۔“

بلڈ پریشر میں اضافہ ہو گیا تھا اور دل کی کواڑیاں ڈھلی پڑ گئی تھیں۔ میں ان کو دیکھنے پہنچاں گیا تو انہوں نے سارے یہاں

پر کرنے والوں کو وہاں سے اخراج دیا۔ مجھے پنچھی پر بھا کر بولیں۔ ”کوئی درجک لے کر نہیں۔ جسی فریک۔“  
میں نے کہا ”پچھلے نئے لے آیا تھا لیکن ایک ہی طرح کامال لکھتا ہے۔ ڈگ اور ان گھرتوں میں اشیاء  
برہمن پھر بھی نیست فلیں ہیں، ان کے زیورات خوبصورت ہیں لیکن ڈوگرے تو زیورات کے نام پر تالے اور احتضانے سے  
ہنگاتے ہیں۔ دیکھنے میں داییات لیکن وزن میں سالاٹ۔ گزار در پورے قول کے۔“

نانی نے مخدنی سانس بھر کر کہا ”اچھا بھی اپنی اپنی قسم ہے۔ ہم ایمانداری میں رہے اور لوگ کہیں کہنی  
پہنچ گئے۔ جو بھاگ بے ایمانی کو لگتا ہے، وہ ایمانداری نہیں۔“

میں نے کہا ”یہ تو تھیک ہے نانی لیکن اب ہم بھی کیا کریں۔ لٹ لٹا کے آئے ہیں، پکھ تو اس کا مادا ہوتا چاہیے۔“  
نانی چڑکر بولیں ”دفعہ ہو سارے۔ چاہے میں جاؤ۔ یہ مدد اکر رہے ہو کر رنجا پھیر رہے ہو گا جروں میں۔“ میں

نے نانی کے اس قدرے پر ہنسنے کی کوشش کی تو وہ بھنا کر بولیں۔ ”اوپر سے تو تیری ماں بڑی شریف ہیتی ہے اور ہر وقت ذکر  
کرتی رہتی ہے کام کا ج کرتے ہوئے لیکن اندر سے بڑی گھری ہے۔ کسی کو کانوں کا ان بخرا ہی نہیں ہونے دیتی کہ کیسے کیے  
گھاڑ گھپ کر رہی ہے۔“

نانی ماں کہہ رہی تھیں اور ماں کی کردار کشی ہو رہی تھی۔ میرے لیے دنوں بزرگ ہستیاں تھیں، اس لیے میں  
خاموش ہو کر بیٹھا رہا، گوندر سے میرا دل چاہتا تھا کہ ایک اناڑک کی طرح میز پر کھڑے ہو کر جو ماں دھار تقریر کروں اور  
پھر اس کرے کا سب کچھ تھیں نہیں کروں۔ میں نے ظالم ماں کا راز پہلی مرتبہ ایسا دیکھا تھا جس پر گھوڑا بھرے ہوئے  
تھے اور جس کے ایک ایک کائنے سے خون کے قطرے لپک رہے تھے اور جس کا ہر ایک خار کثرا کا زخم دیتا تھا۔

جب میں اٹھنے لگا تو نانی نے عیکے تھے تھا تھوڑے کرایک روپیہ لکھا اور اسے غور سے دیکھ کر میرے حوالے کر دیا۔  
ان کے عیکے کے نیچے صد قے اور بخراں کے لیے بہت سی کھلی رقم رکھی تھی۔ گھر پہنچا تو دیکھا کہ میری ماں موٹے موٹے  
آن سوپا کر اپنے کھدر کے دوپٹے سے آکھیں پوچھ رہی ہے اور لیکن آواز میں مین کر رہی ہے۔ درمیان میں رک کر  
خود کا میں مصروف ہو جاتی اور بات کرتے ہوئے اس کی بھی بندھ جاتی۔

میں اس کے پاس جا کر ہوا اور خوفزدہ آواز میں بولا ”کیا بات ہے ماں؟ روکیوں رہی ہے؟“ تو اسی نے  
اپنے ماٹھے پر ہاتھ مار کر اوپنی آواز میں کہا ”مرجانے جو گوں نے اب ہم پر ایک اور ازالتم لگادیا ہے کہ ہم نے کسی کا کیران  
توڑ کر اندر سے نیکو کارنکالی ہے اور اسے اڑاۓ اڑاۓ پھر تھے ہیں۔“

میں اپنی ماں کا کندھا تھکتے ہوئے اس کے پاس بیٹھ گیا اور لوگوں آواز میں بولا ”تو فکر نہ کرم، دودھ کا دودھ  
اور پانی کا پانی ہو کر رہے گا۔ جی کا بیول بالا ہو گا اور جھوٹے کا منہ کلا ہو گا۔ بس تھوڑی دری اور صبر کر۔“ اماں میرے سامنے  
پٹ کر اور اوپنی آواز میں روئے گلیں۔

اگلے روز جب میں نانی ماں کی خبر لینے ہبتال گیا تو وہاں آپا فرزان، آپا نعمانہ اور ان کے ساتھ ماں میں  
بھی موجود تھے۔ نانی کی حالت پہلے کے مقابلے میں قدرے خراب تھی اور وہ بالکل خاموش لیتی ہوئی چھٹ کی طرف دیکھ

ری تھیں۔ میں نے ان کو سلام کیا تو انہوں نے صرف نظریں گھا کر دیکھ کر سلام کا جواب نہیں دیا۔ آپا فرزان نے پوچھا ”ای  
مگوڑے ہیں گی۔“ تو نانی نے نئی نئی میں سرہلایا اور آنکھیں بند کر دیں۔

ماں میں نے کہا ”سماں ہے آج کل بڑی فتوحات ہو رہی ہیں اور لمبے ہاتھ مارے جا رہے ہیں اسی میں نے کھیسانی  
کی تھیں کہ کہا ”ایک تو کوئی بات نہیں ماموں۔ بس بھی نہ کبھی، پکھنے کچھ مل ہی جاتا ہے۔“

”پکھناں کچھ..... آپا نعمانہ نے جیخ کر کہا ”پکھناں کچھ! جہاں نہیں کوئی کسل موز آجائے، زیر و میز پل  
ہوئی، اس کو تم کچھ کچھ کہو گے۔“

نانی نے آپکھیں کھوں کھوں کر کہا ”ہر ساتویں دن دوڑک آتے ہیں زیور اور حل و جواہر کے بھرے ہوئے اور یہ کچھ  
ہاں کچھ کہہ رہا ہے۔“

ماں میں نے کہا ”کوئی اور تیز پیچ بھی بلی؟“  
میں نے کہا ”کل تو دو گھریاں لیں ہیں فور لیو باکی۔ ایک نئی تھی بالکل۔ مغلی میں لپی ہوئی، ڈیبا میں بند۔

دوسری بھی تھی تو نیکن اس میں سڑی پڑا ہوا تھا۔ کسی نے آٹھ دس دن استعمال کر کے واپس کیس میں رکھی تھی۔“

”ادو وہ ہیں کہاں دنوں گھریاں؟“ ماں میں نے جلدی سے پوچھا۔

”گھر پر ہیں۔ الماری میں رکھی ہوئی ہیں۔“

”ان میں سے ایک مجھے دے سکتے ہو؟ اپنے ماں کو؟“

”کیوں نہیں؟“ میں نے اعتماد دلاتے ہوئے کہا ”آپ دنوں لے لیجئے، ہمارے کس کام کی۔“

ان کے پھرے پر خوشی کی ایک لہر ابھری اور پھر تھوڑی سے ماٹھے تک پھیل گئی۔ جب وہ ایسی آسودگی کی گود میں  
کھنڈلی مار کر لیت گئے تو میں نے آہست سے کہا ”ایک کیس رکھی تھا۔“

”کون؟“ وہ بچکی طرح ترپے۔

میں نے کہا ”مجھے اس کا نام اچھی طرح سے نہیں آتا۔ لیکا لائک تھا۔“

”کہاں ہے؟ کہاں ہے کہاں ہے؟!!!“ وہ ایک دماغے اور اگر ایسی بن کر تن گئے۔

میں نے کہا ”وہ تین چاروں تو اور ہر چار پائیوں پر لیا رہا، پھر ڈبے بولٹیں والا کبایا آیا تو اس نے گیارہ  
روپے میں اس کے ہاتھ لے دیا۔“

ماں میں نے زور سے اپنے ماٹھے پر ہاتھ مارا اور گرتے گرتے پیچ۔ انہوں نے میرے دنوں کندھے زور سے  
چھوڑ کر پوچھا۔ ”اس کبایا تھے کو جانتے ہو؟ اس کی دکان کا پتہ ہے۔“

میں نے ڈھیلا سامنہ بنا کر آئیں گے کہا۔ ”اس کی دکان تو علم نہیں البتہ میں اسے ٹھل سے پہچاتا ہوں۔ کسی  
روز نظر آیا تو آپ کو اطلاع کر دوں گا۔“

ماں میں نے کہا ”میں تو پرسوں چلا جاؤں گا لیکن اگر وہ کبڑا یا نظر آجائے تو اس سے وہ کبڑہ، سوڑیڑہ سو دوسو

بلکہ چار پانچ سویں بھی خرید لیتا ..... پھر فرزانہ سے لے لیا یا نعمانہ سے لیکن وہ کیسرہ چھوڑنا تھیں بالکل۔  
نانی نے آنکھیں کھول کر جیسی آواز میں کہا ”اس کو میوں کی کیا پروادا ہے۔ یہ تو بادشاہوں کا بادا  
لے گا، پسی دے دے گا۔ تم اشوق پورا کر دے گا۔“

”اوگھری؟“ ماموں نے پوچھا۔  
”وہ میں کل لیتا آؤں گا۔“

اک وقت... سیکل!

سی اے ۲۷

بی..... ای وقت۔۔۔ میں۔۔۔ اپ بے سر رہیں۔

بچے یعنیں ہے ماں بے فکر نہیں رہے اور ساری رات سوچتے رہے کہ وہ غنی مکھڑی باندھ کر دفتر جا میں کے۔ اگلے روز میں جان بوجو کر کہ پتال نہیں گیا۔ مکھڑی پاس ہوتی تو جاتا۔ اسی وجہ سے خالی دیا۔ دو دن بعد پیچا کنافی کی حالت اچھی نہیں۔ رات سے ڈرپ گئی ہے۔ پیشتاب آور دو ایک دی جا رہی ہیں اور ناتالی کے ذریعے ہی پیشتاب نیچے بوگل میں لیا جا رہا ہے۔

میں گیا تو مجھے دیکھ کر رونے لگیں۔ بہت تی مholm آواز میں بولیں۔ ”ماموں کی گھری لے آئے؟“  
میں نے کہا ”نہیں تانی، وہ گھری میرے ہاتھ سے نکل گئی۔ بڑے بھائی لے کر سر گودھا چلے گئے۔ میں نے

میں نے کہا "ہو کر آ رہا ہوں، اسی لئے تو دو روز حاضر نہیں ہو سکا۔"

"بھرلائے ٹریک....." نانی نے دکھی ہو کر یوں حجا۔

کے زیرخواجہ آئندہ نئی ترقیاتی انتظامیں کا اعلان کر دیں۔

اس رجب بہ ساریں یہ سادھا ہے۔ میں سے بیس سے سادھا ہے۔ میں میں ریوڑہ سارے پر ادشا ہتوں کے رئی سکوں اور اشرافوں کی ہے۔ اشرفیاں موٹی اور بڑے سائز کی ہیں۔ آپ چاہیں تو انہیں اُن میں بیہوں کی جگہ استعمال کر سکتے ہیں۔ ویسے ان کی چھپ دیسی کی ویسی ہے۔ جسم جسم کرتی اشرفیاں۔ ڈھکنا کھولو تو ان کی ذکر یادہ دیر کھلی آنکھوں سے دیکھا نہیں جا سکتا۔ بینائی مانند پڑھاتی ہے۔ آدمی اندر ہا ہوجاتا ہے اور دولت کا اندر ہا تو آپ پرینش کے قابل بھی نہیں رہتا۔ اندر ہرے میں ہی ساری زندگی گزارتا ہے۔“

ہانی نے کہا "کتنے ٹریک ہر اسٹرنگوں کے؟"

میں نے کہا تھا کہ جسٹے شکر کے لئے فوجی افسوس ملے گا فرمائے۔

نے اپنے بھائیوں کو اپنے پیارے بھائیوں کا سامانہ کر دیا۔

"اچھے نہیں اسی خیال میں۔ خوشی کے ایسا شکل کہ جسے سکھنے کے لئے  
تالی نے کیا۔ بھی ان کا نال لکھنے بھجا۔ مدبت نہ تھا۔ یہ تلاکر میں لئے۔"

انہوں نے ایک مرتبہ جی بھر کے پیچہ دیکھا، پھر آنکھیں بند کر لیں۔ سورج ڈوبنے لگا اور چلی روشنی ماند پڑتے  
وہ اسکے سوالاتی کیسری میں تبدیل ہو گئی۔

پہنچے یہ میں یہ رسم کی تھا۔ جنہیں اور لاشیں ضرور دیکھی تھیں۔ بے گور و گفتوں میں نے اس سے پہلے کبھی کسی انسان کو مرتے نہیں دیکھا تھا۔ جنہیں اور لاشیں ضرور دیکھی تھیں۔ بے گور و گفتوں رہ رہ لوگ بھی دیکھتے تھے۔ رینجی جی کیپ میں اتنا عرصہ کام کرنے سے لاشوں سے پٹی ہوئی گاڑیاں خالی کرانے، گاڑیوں کے ذوبھ طولانے۔ باہر بالائیوں سے پانی اچھاں اچھاں کرڑیوں کو صاف کرانے کا کام ضرور کیا تھا جن کسی کو اس قدر نیب سے مرتے نہیں دیکھا تھا۔

میری نالی میرے سامنے فوت ہو رہی تھیں اور میں ان کی مد نہیں کر سکتا تھا۔ آگے بڑھ کر ان کو تسلی نہیں دے سکا۔ قبائلان کے سامنے کچھ پڑھنہیں سکتا تھا، ان پر دم نہیں کر سکتا تھا۔ کچھ پھوک نہیں سکتا تھا۔ ان کا ہاتھ نہیں پکڑ سکتا تھا۔ اور پڑھنے والی ہوئی نظر وں کو واپس نہیں اتار سکتا تھا۔ خاموش اور سہا ہوا سا بیٹھا تھا۔ موت کا خوف تو بلاشبہ تھا لیکن اس پڑھنے کا ایک کبل بھی لپٹنا ہوا تھا۔ اس نے کچھ سہارادے رکھا تھا۔ ذرا سی گرمائی بھی عطا کی ہوئی تھی کہ انہوں نے میری ماں کو جو تاختک کیا تھا، اس سارے خاندان میں بدنام کیا تھا، ہر ایک کو تجھ کو شہر میں جلا کیا تھا۔ ان کی عمر مجرم کی کلی افواہوں اور غلط پایانیوں کے لپڑے سے قیر کر دی تھی۔ میری ماں کو بڑا ارالا یا تھا تو اب میں کیا کروں۔ میں کدر سے

میں نے ان کی تسلی کروں، ان کا سہارا بخوبی۔  
میری نانی میرے سامنے آئتے آپ نے فوت ہوئی گیکیں اور میں ان کے قریب دیوار سے ڈھونگا کر چپ چاپ  
بیٹھا رہا..... وہ جو میرے بھائی نے گردھا بدل لئے ہوئے میرے کان میں بات کی تھی، پکھا اسی غلط انداز تھی۔ اسی طرح سے  
بڑا تھا۔ میری نانی بھرے ہوئے ڈرگوں کی حرثت لے کر فوت ہوئی تھیں۔ ایسے ٹریک جو لیلی بابا کو تمدن امت ملتے رہے تھے  
کیا..... کے چھاؤنی اپنے کر کے لے شجاع منور عین کئے تھے۔

موت بھی کیا عجیب چیز ہے۔ اس سے کتنی کھلے ہوئے ٹرک ہمیشہ ہمیشہ کے لیے بند ہو جاتے ہیں اور کتنی ازل را د پرانی کے منہ بند خرا نے آپ سے اپ کھل جاتے ہیں۔ وہ جو مجھ میں اور تی مردیاتی میں ایک طویل المعاو جا ب قائم تھا، وہ رہا میں اس کی ماں کے انڈو نیشاں کے ایک قبے میں نوت ہو جانے سے خود بخود دور ہو گیا اور تم ایک دوسرے سے بنگلیر ہو کر کی ڈلک بڑی بڑی دیر تک ایک دوسرے کو چومنے رہے اور تسلیاں دیتے رہے۔ اتنی دور کی موت نے ہمارے درمیان کتنی آپ پر بن قربت پیدا کر دی تھی!

ہماری لاکریزی سی اخراجیں، مجباً ساتھ یہ تھے کہ جس سے قدرے دور ہو جاتی تو میں اس کا کندھا چھپتا کر کہتا اپنی پسند کے اقتباس بچ کر لیے۔ وقت گزرنے پر جب تک مجھ سے قدرے دور ہو جاتی تو میں اس کا کندھا چھپتا کر کہتا "ہم موت کی کیا پروار کرتے ہیں تی! جب ہم زندہ ہوتے ہیں تو ہم نہیں ہوتی اور جب یہ ہوتی ہے تو ہم نہیں ہوتے۔ کیسے ہرے کی بات ہے کہ ہمارا اور اس کا آمنا سامنا ہی نہیں ہوتا۔ ہم ہمیشہ ایک دوسرے سے دور رہتے ہیں۔" اس اقتباس سے فرمایا گیا کہ تمہارے سامنے ایک دوسرے کو بخش جاتا اور میں اس کے بالوں میں الگ الگ پھیرتے ہوئے کہتا ہو جیں ستر اڑاکے

آخری وقت کے مکالمات بھی تو یاد ہوں گے۔ جب اس نے کہا تھا کہ اب جب کفر قاق کا وقت آ گیا ہے اور ہم دونوں میں بڑی طاقت ہے۔ ایک دوسرے سے جدا ہونا ہے، مجھے اپنی موت کے سفر پر روانہ ہوتا ہے اور آپ کو اپنی زندگی کے ساتھ آگے گزدھتا ہے تو ہم یقین سے نہیں کہ سکتے کہ ہم میں سے خوش قسمت کوں ہے اور مزے میں کون ہے۔ یہ حقیقت تو بس خدا ہی کو معلوم ہے۔ ”اوہ پھر اس بات پر بھی غور کروتی اک ہم حضرت آدم علیہ السلام کے تہذیل سے شکر گزار ہیں کہ انہوں نے دن کوہوت جیسی نعمت سے ہبہ مند کیا۔“ ”دیکھو ایک وقت تھا کہ ہم نہیں تھے لیکن ہم اس نہ ہونے پر فکر مند نہیں تھے۔ اسی طرح سے ایک وقت آئے مکران ہے..... بلا شرکت غیرے!

”اور سنوئی مردیاتی! ایک قدرتی موت وہ ہے جب آپ خود اپنی مرضی سے مر جائیں، کسی ڈاکٹر یا اچھتال کی مدد کے بغیر.....“

لیکن سی نے ایک خوفزدہ ہرنی کی طرح کہا ”میرے خیال میں، اس دنیا میں سب سے زیادہ بری چیز موت ہے۔“ میں نے فوراً اپٹ کر کہا ”اس دنیا میں کبھی چیزیں موت سے بھی بری ہیں۔ خلاصہ زندگی!“ اس نے تموزی دیر غور کیا، پھر مسکراتی ہوئی میرے ساتھ لگ کر بیٹھ گئی۔ ہم بڑی دریںک اس کی والدہ کی باتیں کرتے رہے یعنی وہ کرتی رہی اور میں سترہا اور ساتھ ساتھ ہنکارا بھی ہجڑتا رہا کہ لخت اقتباسات سے اٹھائے ہوئے میرے جعلی استعمال میں آ جائیں۔

علم بھی کیا کمال کی چیز ہے کہ اس کو ذاتی غرض سے کہیں بھی استعمال کیا جاسکتا ہے اور اس کا نشانہ کبھی چوتھا نہیں۔ جب ہم شکار پر جاتے تھے اور بھائی جان اڑتے ہوئے تیرتیا اترتی ہوئی مرغابی کو نشانہ بناتے تھے تو اس اوقات نشانہ چوک جاتا تھا۔ نشانہ لگ کبھی جاتا اور شکار گر بھی جاتا تو اٹھا کر لانے والے کہتے ڈاڑیکش بھول کر ایک دوسرے سے لڑنے لگتے۔ سارا وقت ان کے چکار کائے، دارزوں میں احتفاظ کھوئے اور بختم میں بھروسے میں گزر جاتا۔ لیکن علم ایسی چیز ہے کہ اس کا نشانہ کبھی خطاب نہیں چاتا۔ انسان کو گھائل کر کے رہتا ہے۔ اس پر اثر انداز ہو کر رہتا ہے۔ اس کو متاثر کر کے جان چھوڑتا ہے۔

میں نے بھی معلومات اور جان کاری کی کندھی ڈال کر صرف ایک موضوع کے کائنے سے سی کو کپڑا لیا۔ وہ اپنی ماں کے مر جانے سے نہ دیدہ تھی۔ میں نے موت کے موضوع کا مقدمہ ڈال کر اس کو گرفتار کیا۔ اگر وہ غریب ہوتی تو میں غربت، مظلی، بھوک، ناداری کے الناک قصے سن کر اپنا مطیع کر لیتا۔ اگر وہ بیمار ہوتی تو میں ظالموں، معالجوں کے روپوں پر تعقید کر کے اس کا دل خوش کر دیتا۔ مجھے اس کے لیے کچھ کہنا نہیں تھا، صرف اس کی خواہیں کی تجھیں کافی باتیں کافی ساتھ دینا تھا۔ جس طرح ہر اپنے مریدوں کے لیے کچھ کہنا نہیں ہے، ان کی آرزوؤں کی تجھیں کے لیے دعا کر کے ان سے چندہ وصول کر کے لے آتا ہے۔ شاعر غریبوں، ناداروں اور ذلتوں کے ماروں کے لیے کچھ کہنا نہیں ہے۔ صرف ان کے خوابوں میں رنگ بھر کر ان سے آنے جانے کا کرایہ، مشاعرے کی فیس اور غیانتوں کا اہتمام کر کے آ جاتا ہے۔ واقعی علم

سلیں، پر نکل دی کارخ اور پر کوچا۔ آنا لوک چونے حوصلہ کر کے پوچھا "مہاراج یہ حقیقت کیا ہوتی ہے؟ یہ سچ اور اور....."

کہنے لگے "سچائی ہر مقام پر سچائی ہی ہوتی ہے۔ اس کی کوئی شکل، کوئی گھڑت، کوئی سورت نہیں ہوتی۔ یہ وہ ہے جو ہے۔ شروع سے ہے اور آخر تک اسی طرح رہے گی۔ یہ سچے سے پر کئے سے، بولنے سے، بھاشن سے اور کھنے سے اور کچنے سے اور کچھ کی وجہ ہے۔"

پھر وہ تھوڑی دیر خاموش رہ کر بولے "سچائی اور استوتا جو روشن، پر کاشت اور دیکت ہے کسی رنج، سن تاپ اور پھٹاپ کے بنا، کسی جسم، بدن اور دیہہ بنانے پر آپ میں ہوتی ہے۔ اس کا سفارت کے ہونے سے کوئی سبندھ نہیں ہوتا، کوئی لگاؤ نہیں ہوتا۔"

(8)

میں بابا کے مند سے لئے شبدوں پر حیران ہو رہا تھا اور رام نگہدا مر نگھیوں سے میری طرف دیکھ رہا تھا کیوں پچھا

انگی نوں ہمارے شہر دم میں ایک بادا درم داس آیا۔ اس کی بخارا باروں میں بھی لگی اور یونیورسٹی میں اس کی زبانی چاہی ہوا۔ میرے کچھ ساتھیوں، شاگروں اور دوستوں نے اس سے ملنے کی خواہش ظاہر کی۔ "بابا" کا لفظ ان کو اور پڑھ کر میرے دل میں بھی اس سے ملنے کی آرزو پیدا ہوئی لیکن اخبار کے منڈے ایڈیشن میں جب میں نے اس کی تصویر دیکھی اور اس کا انتڑ پڑھا تو مجھ پر کھلا کر یہ بابا جی ہیئتیں چالیں برس کی عمر کے ایک آرٹس دکاندار ہیں۔ پہلے روکن کی تھوڑک تھے، پھر یوگا کی طرف مائل ہو کر ببا ہن گئے۔ شیخن آنس سے نام بدل کر درم داس بن گئے۔ نہ بہ?

"اور اگر حاصل ہو جائے،" ماریا جلدی سے بولی "تو اس کوکس طرح سے Cultivate کیا جا سکتا ہے؟" بدستور دم کی تھوڑک ہی رہا لیکن مشرب میں تبدیلی پیدا ہو گئی۔ لباس بھی بدل لیا اور وہ شہری ڈاگی جو پہلے چھوٹی تھی، اب سینے تک بڑھا۔ سر کے بال گورنوں کی طرح چھوڑ دیئے اور مانتے پر قتنہ کھلایا۔ رملے سیخن کے پاس ایک چھوٹے سے ہوں میں میڈی میشن کی تعلیم دیتے تھے اور بھگوان سے لوگانے کے طریق بتاتے تھے۔ بخت میں دو بارویوں اور اپنے دل کی تعلیم پر پہنچ رہتا، ساتھ سلانہ بھی دکھاتے تھے۔ لکھا تھا کہ انہوں نے گیارہ برس تک ناگری کو روں سے تعلیم حاصل کی اور مٹھ میں ایک لمحہ مدت گزاری۔

پھر آنکھیں بند کر کے بولے "بس اس جانکاری اور اس سے پرستی حاصل کرنے کے لیے تھوڑا سا کام کرنا ہے۔ اور اسایدہ کرتا ہے اور وہ یہ کہا پہنچ سوا اور جھیچی چیزوں کی جانکاری ہے اور جو جانفریش ہے، اس کو چھوڑتا ہے۔ ان

میرے بہت سے ساتھی بادا درم داس کا بھاشن سن کر سرد ہستے ہوئے آئے اور مجھ سے کہنے لگے کہ اگر علم کے سب کرتا گا ہے یعنی اپنی ذات، اپنی تھی اور اپنی اس جانکاری کے علاوہ سب چیزوں کو ترک کرتا ہے اور جب یہ ہو گیا، تم خیس، مارتے سمندر کو دیکھتا ہے تو ہمارے ساتھ چلو۔ آنا لوک چو اور ماریا پیالاور تینی تو ان کے مشق میں جلا ہو کر اسی کوہ کیا دفاتر اپنی ذات رہ گئی۔" کیا دفاتر اپنی ذات رہ گئی۔"

ہم کل سات افراد بھگوان بادا درم داس کی سیوا میں امپھت ہوئے اور پائے لاگن کے بعد ان کے سامنے فرش ہے۔ راجیر تو نے کہا "مہاراج اگر ذات کو آگاہی حاصل ہو جاتی ہے۔ جانکاری مل جاتی ہے کہ سب کاٹھ کپاڑ، جماڑ بیٹھ گے۔ بادا درم داس نہرے بالوں اور شہری ڈاگی کے زور پر تصویری کراش کیا نیاروپ نظر آتے تھے۔ مانتے پر گہرے بھکاری، شان، چتر، مٹ گئے ہیں اور اب میں ہی میں ہوں تو پھر مجھ کو، مجھ راجیر تو کو، راجیر تو لیا را کوچہ کیوں نہیں چلتا کہ میری سرخ رنگ کا کیوں کے قوام والا قشقہ، گروگرو چو طرف سفید حاشیہ، قشے کے اندر چھ سات دھلے دھلانے سفید چاول مانچے اسات اپاگر ہو گئی ہے، سب آلانشوں اور گند بلاسے پاک ہو گئی ہے۔ بالکل اکیلی ہے، مجھ دہے۔"

بادا درم داس نے بڑی شفقت اور سنجیدگی سے کہا "تمہارا اس وقت کا گیان، اس وقت کی بدھی اور اس وقت کی مکراتے رہے اور ہماری طرف دیکھتے رہے۔ ہماری طرف دیکھتے رہے اور مکراتے رہے۔ آنکھیں پوری سکھتا اور دیسا سارے کا سارا اختتام کا رکن ہے۔ انا کی وجہ سے ہے۔ یہ دیا نہیں ہے، بے سبندھ دویا ہے۔ انا دلک

بپا دھرم داس نے محبت سے میری طرف دیکھ کر کہا "سادھو بابا! ذات کی سیانیں بتائی جا سکتی۔ اس میں اتر اجا سکتا ہے۔ چیزیں باولی میں اتر کر جل سے گاگر بھری جاتی ہے۔ اسی طرح اس میں اتر کر درپن کارنگ دیکھا جا سکتا ہے۔ جس طرح چپ کو پکڑا جا سکتا ہے۔ چپ میں اتر جا سکتا ہے۔ بالکل اسی طرح ذات میں بھی بسram کیا جا سکتا ہے۔ چپ ایک انکا نیز ہے جس کو شبدوں میں نہیں بتایا جا سکتا۔ انہوں میں نہیں لکھا جا سکتا۔ چپ تو بس چپ ای ہوتی ہے۔"

آٹا نے کہا "بابا! جی یہ چپ ہے کیا؟ اس کی اصل کیا ہے اور اس کا دنیا میں کام کیا ہے؟"

گواس ایک دھرم نے کہا "سنورنا! بول چال، بات چیت، تھوپ کھن سے پرے چلی ہے، خاموشی ہے، مون ہے لعنی جو ہے وہ مون ہے جو مون نہیں ہے، اس کا کوئی شرینیں، استونیں..... اور یہ جو چیز ہے، یہ جو خاموش ذات ہے، یہی بھگوان ہے۔ خالی ذات جیو ہے۔ خاموش اور مون ذات بھگوان ہے..... اس منوار کے سارے علم کمزور، لکھ اور زمیں ہیں۔ خاموشی اور مون کا علم ہی اصل علم ہے۔ وہی صحیح علم ہے۔"

انہوں نے آنکھیں بند کر کے پھر اپنا آمودتہ ہر یا کہ "ذات تو ہر وقت اور ہر وقت موجود ہے، ساتھ ساتھ ہے۔ پر اس کے لیے خاموشی اور سکوت مطلوب ہے۔ جب "نادات" کا اور "نادات" کا بھیزرا اٹھ گیا تو ذات صاف نظر آئے گی۔ کہہ تو موجود ہے پر اس کا شعور پیدا کرنے کے لیے اندر کا کاش کباز، گورڈ پونس اٹھانا پڑے گا۔ مثنا کرنی پڑے گی۔ جوئی مثنا کی ہوئی، کہہ کھٹ سے سامنے آ گیا بلکہ کہہ گیا اور سب کچھ تم ہو گیا۔"

ماریا پیانے ذات کے بھگرے سے بھگرے سے بھگ آ کر "خا" کر کے پوچھا۔ "بابا! ذات کی بات تو تھوڑی تھوڑی سمجھیں آئی، یہ تائیے کہ جیون میں آندکیے حاصل کا جا سکتا ہے۔ سکون قلب اور موڑ کیے کپڑا جا سکتا ہے؟"

ماریا کے سوال کو ہم سب نے پسند کیا!

آرٹش بپا دھرم داس نے کہا "اگر انسان یہ سمجھتا ہے کہ اس کی خوشی اور آندکا بھید بابر کی چیزوں اور باہر کے جمع جنہیں ہے تو وہ مورکھ ہے۔ اگر وہی سمجھتا ہے کہ اس کی خوشی اس کے مال اسباب روپے پیسے نوکر چاکر کی وجہ سے ہے تو وہ مہماورکھ ہے۔ جو کوئی یہ چار پر گٹ کرتا ہے کہ جب تک اس کے پاس ہم دوست ہے، مال مثال ہے اور جیسیں جائیداد ہے تو وہ ہم دان ہے تو خوش ہے۔ آندمیں ہے، مون میں ہے اور جوئی اس سے یہ چیزیں چھن جاتی ہیں، لٹ جاتی ہیں اور دھریب ہو جاتا ہے۔ غریب ہو جاتا ہے تو کوئی ہو جاتا ہے۔ سکھ سے دور اور دکھ کے پاس ہو جاتا ہے۔ سارا جیون رُک میں گزرتا ہے اور مرے پر بھی رُک ہی جاتا ہے۔ یہ خیال بڑا لفاظ ہے بلکہ سارا اوپاری ہی جھوٹا ہے۔ آج کی سوچ کے انوسار بالکل عین ننان سائنسک ہے۔ ہم، دولت اور ہوادت اور تجسس حصہ آدمی کو سکھانی نہیں دیتا۔ یہ اس کے بس میں نہیں۔"

ہم سب کے دلوں میں ایک ای سوال اٹھا اور ایک ہی بات ایک ساتھ ابھری کہ اگر "ہونا" خوشی نہیں دے سکتا، ہم دولت اور تجسس حصہ زمین جائیداد اور پنڈی پر چہ آندہ نہیں دے سکتا، پوزیشن پر یعنی لگاتار کھنکھنیں دے سکتا تو پھر اور کوئی شے انسانی خوشی کا باعث ہو سکتی ہے؟

بپا دھرم داس نے ہمارے چروں سے ہمارے اندر کی کیفیت بھانپ لی اور کہنے لگے "کبھی تم نے سوئے

جان کاری ہے۔ فضول معلومات ہے۔ ایک جانکاری کو اور اس پر کارکی دیا کو ہمیشہ ایک "کرتا" کی اور ایک "کرم" کی طلب ہوتی ہے۔ ایک فاعل کی اور ایک مفعول کی ضرورت ہوتی ہے۔ ساری دنیا کا علم اس چوکھے میں بندھا ہے۔ اس سے باہر نہیں نکل سکتا..... اس کے مقابلے میں ذات کی جانکاری اور ذات کی پیچان کے بعد کسی تم کے مفعول کی ضرورت نہیں رہتی۔ دوئی مٹ جاتی ہے اور یکتا رہ جاتی ہے۔ وحدت رہ جاتی ہے۔ تو حیدر غلبہ ہو جاتا ہے۔"

پھر کہنے لگے "سنار کی بھلی دیا اور اس دنیا کی تعلیم کا یاد سے اور خیال سے اسرن ٹھکنی اور یادداشت بے عطل ہے بلکہ ہماری تعلیم کی بخیاری یہی ہے لیکن یہ بھی ایک فاتح چیز ہے۔ اضافی شے ہے، یاد کرنے کے لیے ایک فہرست کر کرے۔ ایک مفعول جس کو یاد کیا جائے لیکن ذات کی آگئی میں ایسی کوئی چیز نہیں۔ کوئی دوئی نہیں کرنا مکروہ نہیں۔ نہ کوئی یاد کرنے والا ہے نہ کسی کی یاد آرہی ہے..... اور نہیں کوئی یاد ہے۔"

ہم سب دم بخود ان کی باتیں رہتے تھے اور ان کا کلام ہمارے رُگ و پے میں اترتا جا رہا تھا۔ ایک سمجھب ہی علم تھا اور ہمارے لیے بالکل ہی نئی بات تھی لیکن تجھ سے بھنٹنے کے لیے بھنٹنے کے لیے بھنٹنے کے لیے ایک فہرست ہے۔ گواس کے پورے معافی اور مطالب واضح نہیں ہو رہے تھے لیکن اس کا ہیولا سامنے نظر آ رہا تھا۔ صاف اور بے لال! لیکن ذات کا وجود بخوبی نہیں آ رہا تھا۔ ذات کا حلید واضح نہیں تھا۔ ذات کی ذات کا پیچہ نہیں پہل رہا کہ کس برادری سے عطل رکھتی ہے۔

بپا دھرم داس کہنے لگا "ذات ہر وقت موجود ہے۔ ساتھ ساتھ ہے لیکن ہر شخص ذات کو جانا چاہتا ہے۔ اہل میں لوگ اپنے آپ کو اور اپنی ذات کو جانے کے لیے گروں سے لکل کھڑے ہوتے ہیں۔ جنگلوں، بیوں میں اس کو ڈھونڈتے ہیں۔ لوگوں سے مدد کی اچھیا کرتے ہیں کہ مجھ سے میری ذات ملا دو۔ مجھ سے میری ذات کا تعارف کر دو۔ پہنچ کر ادا د۔ جرانی کی بات ہے کہ لوگ اسے ایک نئی چیز کہتے ہیں۔ بازار سے لائی ہوئی کوئی شے کسی سے مانگ ہوئی اور اس کا دھاری ہوئی۔ پر یہ نہیں ہوئی اور کہیں سے لائی بھی نہیں جاتی۔ ساتھ ہی ہوتی ہے، وہی ہوتی ہے۔ پر بھائی اور دکھائی نہیں جا سکتی۔ اس کا گیان گوچ ہوتا ہے۔"

تو مریجی نے کہا "ای کاچ چاپنچدوں اور سوتوں میں تو ہے مہاراج۔"

مہاراج نے اٹھانے لگی سے کہا "ہے اور آؤ یا ٹھاے، پر اس سے کوئی پیچہ نہیں چلا۔ پر تی پادھن نہیں ہوا۔ پرانے سوتوں میں کیوں سمجھانے کے لیے اس کا اندر ہلنے ہے کہ ذات اپنے باتھ کے اگوٹھے کے برادر ہوتی ہے۔ بال کی نوک جیسی ہوتی ہے۔ بچلی کے چکارے سماں ہوتی ہے۔ پر تر سے پوتہ، ملائم سے ملائم اور مردی سے مردی ہوتی ہے۔"

"تو پھر اس کا بھرپر کیسے کیا جا سکتا ہے۔ اس کو بھانپ کیے جا سکتا ہے؟" میں نے پوچھا۔ سائیں ببا نے ذرا ساز بھی کہا "تاتا تو رہا ہوں ببا لوگ کا گرام ذات کو جانے کی پریشانی کریں گے تو پھر دو اتنی ہو جائیں گی۔ ایک جانے والی دوسری جنوانے والی۔ دوئی پیدا ہو جائے گی..... دوئی پیدا ہوئی تو ناش ہوا! سمجھے کہ نہیں؟" میں نے گھبرا کر کہا "سمجھ گیا جی بالکل سمجھ گیا۔"

سچہر کے وقت ریڈ یونیورسٹی میں کے بعد میں سید حامدہ راج و حرم داس کی سیوا میں حاضر ہو جاتا، وہاں اور لوگ بھی انسان ہو، پر ہوسیا ہوا۔ پنک پر، کھات پر، صوفے پر یادھر تی پر، کہیں بھی سویا ہوا اور گھری نیند سویا ہو تو اس وقت میں کی ذات، غالباً اور اصل ذات اجرا گئی ہوتی ہے۔ اس کے اشانے خواں نوٹ چکے ہوتے ہیں اور اس کی صرف ایک پہچان باقی رہ گئی ہوتی ہے۔ اصلی اور ذاتی پہچان۔“

”گھری نیند میں بہت ہی گھوک سویا ہوا انسان دھن، دولت اور حجج جھوک اور حکومت سے بالکل بے نیاز ہے۔“ وہ ہوتا تو وہی انسان ہے، جسمانی، روحمانی اور ذہنی طور پر لیکن اس کی ذات سے وہ سارے پوشر، اشتہار اور لیبل اپنے ہوتے ہیں جو اس نے بڑی محنت کے ساتھ اپنے وجود کے ساتھ چکائے ہوتے ہیں۔ وہ کوئی جس نے خس کے پر لگا اپنی ذات کو جانے کی کوشش کی ہوئی ہے، گھری نیند میں ان پر ہوں سے بے نیاز ہو چکا ہوتا ہے۔ اب وہ بڑے آرام اور طمینان کے ساتھ اپنی چال چال رہا ہوتا ہے اور خوشی، سرت، شادمانی اور آندھی دنیا میں عشق چکا ہوتا ہے۔“

پہلے کچھ روز جو گھب سی رہی تھیں پھر مجھے اچاک ایک سہارا مل گیا۔ ایک رات سوتے وقت کچھ گھبراہت، کچھ دیدھا اور کچھ بے چارگی کے عالم میں مجھے معا خیال آیا کہ بڑے بڑے جید علماء اور اعلیٰ درجے کے تعلیم یافت مسلمان اور مجھے ہوتے ہیں مسلمان یا ستدان دل و جان سے ہندو کا گھریں کے ساتھ تھے اور باب، زبان، فہم اور سوچ کے انتبار سے ہندو رہم کے زیادہ تربت تھے۔ اکثر ان کے بیانات سے مسلم ایک کی تک نظری، تک دلی اور تک غرضی کی وضاحت ہوتی رہتی تھی اور اس سے بلا واسطہ طور پر اسلام کو مانے والوں کے کردار اور اخلاق پر کبھی روشنی پڑتی رہتی تھی۔ سیاستدانوں کی کچھ نہایت جوں جوں اضافہ ہوتا ہے۔ اس کی آسودگی کم ہوتی ہے۔ جوئی ان کو جوئنے لگتا ہے، پڑیں اور پڑیں سے پر ہوتا ہے۔ بے خودی اور بیہوئی کے عالم میں نیند کے سحر میں گرفتار ہو جاتا ہے۔ پھر کسی چیز کی پروانیں رہتی کوئی چیز نہیں آتی۔ کسی ملکیت سے علاقہ نہیں رہتا۔ تو یہ سوچنا کہ ملکیت ٹوٹ سے تھیک ہی ملانت ہوتی ہے یا ہو سکتی ہے، ایک نہایت ای غلام مفروضہ ہے۔ معاملہ اس کے برکس ہے۔

پہلی کرنے آتے ہیں جب ان کی بابت اکی جائے، ان کی طرف کی بات کی جائے۔ ان کو تسلیم کیا جائے۔

ولایت آکر میں اور ببرل ہو گیا تھا اور مجھے تک نظری اور بنیاد پرستی کی باتیں بڑی لکھنگی تھیں۔ اسلام کے پارے میں جو باتیں آریہ سماجی کرتے تھے اور جو جو اعتراضات سیستھار تھے پر کاش جیسی کتابوں میں تھے اور جو مذاق خود میرے ہم نہب اپنے ہم نہب پر کرتے تھے، ان ساری باتوں میں اب منی سے پیدا ہو گئے تھے۔ اب یہ بات بار

پاریں مظہقی وجود کو گدگانے لگی تھی کہ میں پیدا ہیکا ایک مسلمان گھرانے میں پیدا ہو گیا تھا، اس لیے مسلمان تھا۔ اگر کسی پارس یا یہودی کے گھر میں جنم لے لیتا تو وہ ہوتا۔ پھر نہب کے بارے میں جھگڑا کیسا اور ایک نہب کے ہو کر رہے میں فائدہ کس کا! انسانیت سب سے بڑی چیز ہے۔ سارے نہ ہوں، تمام مسلکوں، دریاؤں، سمندروں، ستاروں، سیاروں بلکہ کائنات سے بڑی اور ارفانی چیز انسانیت ہے۔ جب تک اس کو انتیار کیا جائے، نہب کے ساتھ وابستہ ہونے کا کوئی فائدہ ہی نہیں۔ فائدہ اس لیے نہیں کہ پروتوں، پاریوں اور ہیروں نے اپنے اپنے فائدے کے لیے نہب کے بڑے بڑے بت تراش کے رکھ لیے ہیں اور مخصوص لوگوں سے اپنیں بجدے کرائے جاتے ہیں۔ چڑھادے چڑھادے جا رہے ہیں۔ انسانوں کے بلیدان دیے جا رہے ہیں اور اس کائنات کی سب سے ارفان ملکیت کو کیڑے کچھ غیر غیری لگنے لگی تھیں اور پڑ دیوں کے دروازے پر خیر نظر آنے لگی تھیں۔

ہوئے آدمی کو غور سے دیکھا ہے؟ کسی بھی سوئے ہوئے انسان کو، مرد ہو یا عورت، جوان ہو یا بڑھا۔ گورا ہو یا کالا۔ کوئی بھی انسان ہو، پر ہوسیا ہوا۔ پنک پر، کھات پر، صوفے پر یادھر تی پر، کہیں بھی سویا ہوا اور گھری نیند سویا ہو تو اس وقت میں کی ذات، غالباً اور اصل ذات اجرا گئی ہوتی ہے۔ اس کے اشانے خواں نوٹ چکے ہوتے ہیں اور اس کی صرف ایک پہچان باقی رہ گئی ہوتی ہے۔ اصلی اور ذاتی پہچان۔“

چال رہتا تو وہی انسان ہے، جسمانی، روحمانی اور ذہنی طور پر لیکن اس کی ذات سے وہ سارے پوشر، اشتہار اور لیبل اپنے ہوتے ہیں جو اس نے بڑی محنت کے ساتھ اپنے وجود کے ساتھ چکائے ہوتے ہیں۔ وہ کوئی جس نے خس کے پر لگا اپنی ذات کو جانے کی کوشش کی ہوئی ہے، گھری نیند میں ان پر ہوں سے بے نیاز ہو چکا ہوتا ہے۔ اب وہ بڑے آرام اور سویا ہوا آدمی، بے گھر، بے در، بے نشان و بے گمان، نہ ممال و دولت، نہ زمین جائیداد، نہ سوتا چاندی، نہ سیہرے جو اہر نہ سلطنت نہ حکومت نیند کی آغوش میں نو مولود پیچے کی طرح لیٹا ہوتا ہے۔ جگا ہو تو جا گتا نہیں، منہنا کے دھمی آواز میں یہ کہہ کر کہ ”ڈراسا اور سولینے دو“ پہلو بدل کر پھر نیند کی وادی میں اتر جاتا ہے۔۔۔ مال ممال اور سوتا چاندی، روپا چاندی اور لیل جو اہر میں جوں جوں اضافہ ہوتا ہے۔ اس کی آسودگی کم ہوتی ہے۔ جوئی ان کو جوئنے لگتا ہے، پڑیں اور پڑیں سے پر ہوتا ہے۔ بے خودی اور بیہوئی کے عالم میں نیند کے سحر میں گرفتار ہو جاتا ہے۔ پھر کسی چیز کی پروانیں رہتی کوئی چیز نہیں رہتا۔ تو یہ سوچنا کہ ملکیت ٹوٹ سے تھیک ہی ملانت ہوتی ہے یا ہو سکتی ہے، ایک نہایت ای غلام مفروضہ ہے۔ معاملہ اس کے برکس ہے۔

پہلی معلوم یہ ہوا کہ خوشی سرت ابھیطا اور آندھارا نہیں رہتا۔ اصلی اور موروٹی ہوتی ہے۔ کہیں باہر سے نہیں آتی۔ نہ آسکتی ہے نہ لائی جاسکتی ہے۔ نہ باہر سے کچھ لے کر خوشی حاصل کی جاسکتی ہے۔ نہ اپنے ارد گرد اشیاء اور دولت جمع کر کے سکون قلب کی دولت کیا جاسکتی ہے۔“

ہم یہ بات سن کر حیران رہ گئے۔

پروفیسر ایتنے کہا۔“ یہ سارے کا سارا جاپانی فلسفہ ہے اور ہماری پرانی داستانوں میں اس کا واضح تصور ہے۔“ تو مریجی نے کہا۔“ جاپان تو اس وقت پیدا ہیجی نہیں ہوا تھا جب اپنے دشمنوں میں اس درشن شاہزادی کی چاہ گئی تھی۔“

دوفوں پروفیسروں کے درمیان اسی بات پر ہلاکا سا جھگرا ہو گیا لیکن ہم نے ان کی طرف کوئی زیادہ نہیں دی۔ بھگوان دھرم داس بھی مکرا کر خاموش ہو گئے۔

گھر آ کر میں نے سوچا تو مجھے بھگوان دھرم داس کی باتوں میں بڑا وزن معلوم ہوا۔ یہ ایک ایسی تھی بات تھی جس نے میرے نہب کی کسی ہوئی چولیں ذرا ٹھیلی کر دی تھیں اور میرے اندر تھیک کا مادہ پیدا ہو گیا تھا۔ اپنے گھر کی باتیں کچھ غیر غیری لگنے لگی تھیں اور پڑ دیوں کے دروازے پر خیر نظر آنے لگی تھیں۔



میں نے کچھ اس حیرت سے سائیں دھرم داس کی طرف دیکھا کہ میر اسارا و جو پتھر کابت بن گیا۔  
دھرم داس جی بیکل ہو گر بولے۔ ”جلد کرو بیبا، گور و مہاراج ہی آگیادیں گے۔ میں نام دان کریں گے اور  
انہی کی لکھشا ہو گی۔“

میں نے مکتب کے ایک نوا موز طالب علم کی طرح کہا۔ ”خدا کی ذات کے سوا کسی اور کو بجھہ کرنا حرام ہے۔ پھر  
مورتی، تصویر، نجیب ہر سب کو بجھہ کرنے کی مناسی آئی ہے۔ میں اس تصویر کو بجھہ نہیں کر سکتا۔“

انہوں نے پیکار کر کہا۔ ”دیکھو سادھو یہ تو ایک رچٹل ہے۔ اس میں دین دھرم کے خراب ہونے کا کوئی ذریتی  
نہیں۔ تصویر کو ماتھا لینا گور کے مان اور ست کار کے لیے ہے۔ اس کی پوجا کے لیے نہیں۔“

میں نے کہا۔ ”دھرم داس جی اور جو چاہے کرالو، جیسے میں آئے مatalو لین اللہ کے سوامی کسی اور بجھہ نہیں کر  
سکتا۔ یہ بات میری یکسری نہیں، آئی ایم ویری سوری۔“

میں سوائی جی سے ہاتھ ملائے بغیر اپنی پلیٹ اور پھل پھول انہی کے پاس چھوڑ کر کرے سے باہر نکل گیا۔ ہوں  
کے پاس ”پیاز تاویل اسیدرا“ کے فوارے پر کے ہوئے بوٹ اور تی ہوئی جراہیں اتار کر خندے پانی سے دھوکیا۔ چھوٹے  
سے روڈال سے چڑھا منڈ اور موٹے بازو پوچھے۔ گیلے پاؤں پر جراہیں چڑھائیں تو اندر بوٹ بھی بھیگ گئے۔ بس پکڑ کر  
گھر پہنچ کر تھوڑی دیر تک تو بستر کے کنارے بیٹھا رہا۔ پھر دوڑیوں نیک کوفون کر کے قبل کیست دریافت کی۔

اس نے خوشی کا اظہار کرتے ہوئے مجھ سے پوچھا۔ ”آپ کے پاس قطب نما ہے؟“ میں نے کہا۔ ”ہے۔“  
کہنے لگا ”ذرا توجہ سے بھج بیجے۔ اس میں آپ کو تھوڑی سی مشکل ہو گی۔“

لیکن جب اس نے کچھایا تو کوئی بات بھی مشکل نہ گی۔ کعبہ میں سانے آ گیا۔ میں نے فرش پر اخبار بچا کر خدا  
کا ٹھریا دیکیا کہ اے اللہ آج آپ نے مجھ پر بڑی کرپا کی نہیں تو میں تو بڑی کی ڈھوان پر چھل کر آگے ہی نکل گیا تھا।

میرے علی ساتھی، بلا کے اور لڑکیاں، بزرگ دوست اور استاد، پندرہ کی تعداد میں گوسائیں دھرم داس کے ہاتھ  
پرانی شی ایٹ ہوئے۔ ہر ایک کو اگلے نام دان مل اور سب نے پابندی کے ساتھ میڈی ٹیشن شروع کر دی۔

جب یہ لوگ آپس میں ملتے تو اپنے اپنے مراثی کی تفصیلات ایک دوسرے کو بتاتے اور باہم نوش ملاتے تو  
مجھے بڑا فسوس ہوتا کہ میں ذرا سی بات پر اڑ کر تھی بڑی نعمت سے محروم ہو گیا اور اپنے ساتھیوں سے چیچھے رہ گیا۔ پھر خیال  
آتا کہ جب مجھے اس بات کا حکم ہی نہیں ہے کہ میں کسی اور کو معبدو مان کر اس کے آگے بجھہ کروں تو پھر یہ کیسے ملکن ہو سکتا  
ہے کہیں حکم عدوی کر کے امر سے باہر نکل جاؤں۔

در اصل میر سے اندر ایک بہت سی قدمیں، بے حد بوڑھا اور ایک اصولی قسم کا بزرگ شخص رہتا تھا۔ یہ بزرگ ایک  
بنیاد پرست بوڑھا تھا جس کا پلٹک میر سے وجود کی ڈیوڑھی کے ایک کونے میں دیوار کے ساتھ رکھا تھا۔ یہ بوڑھا بیمار بھی تھا  
اور عمر سیدہ بھی لیکن میں نے اسے پلٹک پر لیئے بہت کم دیکھا تھا۔ دونوں پاؤں زمین پر جما کر اور دونوں ہاتھوں سے پلٹک

کی پی مغبوطی سے پکڑ کر پلٹک کے کنارے بیٹھا رہتا۔ جب ہم اس کے قریب سے گزرتے تو وہ سر اٹھا کر بھر پور نظر وہ  
ہے ہماری طرف دیکھتا اور پوچھتا ”کہاں جا رہے ہو؟“ اسی طرح ڈیوڑھی سے گزرتے ہوئے ہماری واپسی پر کھنکار کے  
پوچھتا ”کہاں سے آ رہے ہو؟“ گوہم نے بھی اس کی بات کا جواب نہیں دیا تھا اور ہمیشہ وہاں سے کنی کاٹ کے گزرتے  
ہے۔ پھر بھی اس کمزور دیوار پر یار بوڑھے کا دب دب ایسا تھا کہ ہم اس سے آنکھ مٹا کے بات نہیں کر سکتے تھے۔ اسے جھلانیں کئے  
جسے اس کے دلائل کا بطلان نہیں کر سکتے تھے۔ یہ اسی بابے بڈھے کا خوف تھا جس نے مجھے گور و مہاراج کی تصویر کے  
ساتھ جھکنے سے روکا اور میری گردان میں اپنے چنے گاڑھ کر مجھے سیدھا خدا دیا۔

خبر یہ تو ہوا اور میں اس کا شاکی بھی نہیں تھا۔ جو کچھ گزر اس پر مطمئن تھا لیکن بابا دھرم داس کی باتیں بھی کمال کی  
تمیں۔ اس کے گوروں نے اور ان کے لکھوں نے بڑے پیچیدہ مسائل پر گھری نظر ڈالی تھی اور پاہال میں اتر کر بکاؤ لی کا  
سکتا۔ یہ بات میری یکسری نہیں، آئی ایم ویری سوری۔“

پہلے لائے تھے لیکن ساری سمازوں کا جواب تو کسی کے پاس بھی نہیں تھا لیکن ان کی یہ بات کہ انسان کی سیلف اور انسان  
کی اصل ہی خوشی اور آندہ ہے وہ جب گھری نہیں ملے اپنی انکی جگہ بند پوں سے رہائی حاصل کر کے اپنا مظاہرہ کرتی ہے تو  
لیکن تکب کی تھلک جسم انداز میں نظر آنے لگتی ہے۔ ذات اصل ہے اور اگواں کا کینسر ہے۔ یہ کینسر ذات کے رگ دپے  
میں اڑ کر اس کو چھاٹ چھاٹ کے ختم کر دیتا ہے۔ سیلف مٹ جاتا ہے، کینسر جاتا ہے۔ چنانچہ اس دنیا میں ایک دوسرے  
سے لٹے ہوئے، باتیں کرتے ہوئے، ہاتھ مٹاتے، منڈ چوچتے، بھجی ڈالتے، سر جھکاتے، دوز انو ہوتے، نماز گزارتے۔  
ذات تو پیچھے رہ جاتی ہے، اتنا ہی ایک دوسرے مل ملا کر، معاملے کر کے، نبوت دے کر، وعدہ کر کے، خوش ہو کر، ناراض رہ کر  
اپنی اپنی راہ پلی جاتی ہے۔ اس دنیا میں سب انازوں کے ملے ہیں۔ انکی محفل مشاعرہ ہے، میگوں لیا لیا ہے! میگوں کو سلسیں  
ہیں، انہیکی بادشاہیں اور ایگوکی ڈیوکر سیاں ہیں۔

چتھ بھی اس کی ہے پٹ بھی اس کی۔ دروٹی بھی اسی کی، سلطانی بھی اسی کی۔ ہن بھی بھی یا مگ بھی بھی۔ کام  
کے زمانے کا پڑھا ہوا مذکورہ غوشہ کا ایک تصدی۔ یاد آ گیا جس میں ایک بے لوث آدمی کا ذکر تھا جو لوگوں سے اللہ واسطے کی  
محبت کرتا تھا..... فرمایا:

ایک مرتبہ تم فائدہ صاحب کے چلدیں جا کر نہ ہرے، یہ جگہ بوڑھی کے قریب ہے اور چلد کا مقام بالکل دیر اسے  
میں ہے۔ شاہ امیر الدین صاحب بھی وہاں تشریف لائے اور مجھ سے فرمائے گئے کہ میاں جنگل میں رہ کر تم کیا کھاؤ گے اور  
کہاں سے کھاؤ گے۔ ہم نے کہا۔ صاحب جو خدا کھائے گا، اسی پر راضی رہیں گے اور اس کا ٹھکردا کریں گے۔ تھوڑی ہی  
دی بعد ایک شخص آیا اور چاول، مرغی، کمگی وغیرہ لایا۔ ہم نے اس سے کہا ”بھائی اگر تو فائدہ صاحب کی نذر لایا ہے تو پانی پت  
یا کرناں کو لے جا اور اگر زندہ فائدہ کے داستے لایا ہے تو ہمارے سامنے رکھ دے، ہم حاضر ہیں۔“ اس نے کہا ”صاحب میں  
تو آپ کے داستے لایا ہوں کہ پتہ چلا تھا کہ آپ چلد میں تشریف لائے ہیں۔“

ہم نے اس کا جانلو پکایا اور مزے سے کھایا۔ پھر تو ہمیشہ بھی کیفتی رہی، چھ میٹنے تک ہم وہاں نہ ہرے، ہر روز کچھ  
نہ کوچک تارہ۔ بڑا چھاوات دیگر اور خوب کیفتیں رہیں۔

ہم نے پوچھا "میاں با جو یہ تو بتاؤ کہ بھاتم نے بھی کیا گری کی ترکیب کسی اور کو سکھائی؟" کہنے لگا "ہاں ایک بھت کوتیں نے زبردست سکھائی اور دوسرے نے زبردست مجھے سے لے کر۔"

ہم نے کہا "زراں احوال کی تفصیل بیان ہو جائے۔" باجو کیا گرے کرنے کہا" اس کا حال یوں ہے کہ ایک مرتبہم و کیا گرہم سفر تھے۔ درود راز کا المباراست طے کر کے

ہم ایک گاؤں میں پہنچے جہاں کا چودھری نبایت تیک بخت اور خیر آدمی تھا۔ چوپال میں ہم دونوں جا کر اترے تو وہ آیا۔ اب چھوٹی سی لڑکی اس کے ساتھ تھی جس کے کافیوں میں سونے کے بالے تھے۔ اس نے ہمارا حال پوچھا اور کہا "جب تک اپ کامی چاہے یہاں بھیڑ س۔ کھانا ہمارے گھر سے آیا کرے گا۔ اس روز اتفاق سے ان کے گھر میں کچھ نہیں تھا۔ اس درکاری سے ساتھ چل اور یہ گائے بھیں۔ میں چھوڑ اور اس گاؤں کو خیر باد کر کہ اس نے سفر پر رواش ہو۔ چنانچہ میں گائے بھیں وہیں چھوڑ کر ان کے ہمراہ ہویا۔

گورنے میرے ساتھ بڑی محبت اور شفقت کا انہما فرمایا اور قدم قدم پر میری گنبداری کی۔ گورو کی اس الفت

اور محبت کے باعث وہ پہلے میرے جانی دشمن ہو گئے۔ ایک دن گورودی تو باہر گئے تھے، چیلوں نے اکیلا پا کر مجھے خوب

بیٹا۔ میں رورا تھا اور سکیاں لے لے کر آئیں سے اپنے آنسو پر چھر رہا تھا کہ گورودی آگئے۔ پوچھا، اب کیوں روتا ہے؟

میں نے عرض کیا، سرکار! وہاں تو ایک اکیلی چھی دشمن تھیں، یہاں آپ کے دونوں چیلوں نے مل کر مجھے بیٹا ہے اور میری

جان کے دشمن ہو گئے ہیں۔ ہر یا نی فرمایا کہ مجھے رخصت کجھے۔ اب کہیں اور یہی زندگی کو دن کافیوں گا۔

یہ بات سن کر گورودی بولے "خیر اب تو ار غمگی کا درخت لگا گئی۔" یہ کہ کہ انہوں نے سورہ واعظی سے مجھ

کو قرآن شریف پڑھانا شروع کیا۔ جب یہ سورتمی حظوظ ہو گئی تو نماز کے ارکان و احکام سمجھائے۔ نماز بھی بخوبی یاد ہو گئی۔

ایک رات گورودی نے مجھے فرمایا کہ آج دو رکعت نماز اس ترکیب سے پڑھ کر سورہ جنا۔ میں نے حکم کی تھیں کی۔

خواب میں کیا رکھتا ہوں کہ حضرت خنزیر علیہ السلام تشریف لائے ہیں۔ انہوں نے مجھ کو تمام تر کیمیں چاندی بنانے کی تعلیم

کیں۔ علی اسلحی خواب گورودی سے عرض کیا تو انہوں نے فرمایا، تھیک ہے۔ اب ان ترکیبوں کی آزمائش کر کے مجھے بتا۔

میں شام تک سب ترکیبوں کا امتحان کرتا رہا۔ جو کی سو پوری اتری، میرے دل کو بیتن ہو گیا۔

دوسری شب پھر ان کے فرمانے پر وہی دو گانہ پڑھ کر سویا تو حضرت خنزیر علیہ السلام نے سونا بنانے کی ترکیمیں

ارشاد فرمائیں۔ دن میں ان کی بھی آزمائش کی تو ان کو سو فصد درست پایا۔ تیسرا رات پھر وہی عمل کیا تو جواہرات کی صفت

تلیم فرمائی۔ چوتھے روز گورودی نے مجھے رخصت کر دیا اور وہ پہلے دیکھتے کہ دیکھتے رہ گئے۔

میں چلا تو آیا گین میں دن تک یہ حال رہا کہ نہ کھانے کو بھی چاہے نہ فائد آئے۔ پھر گورودی کے پاس گیا اور یہ

کیفیت عرض کی تو انہوں نے فرمایا "جامیاں! تو تکھائے گا تو کیا اور ڈیر اس طرح سے چلائے گا۔ بہتر یہی ہے کہ خود کھایا

کر۔"..... اس دن سے میں خوب کھانے پینے لگا اور دیکھ لجھتے، اب تک مزے کر رہا ہوں۔ نہ کوئی گلشنہ فاقہ۔ نہ رُخ و فُرم

در دوالم، بڑی موج میں گز رہو رہی ہے۔

باجو کیا گرے کہا" میں نے وہی دو گانہ خنزیری اس کو بتا دیا اور ساتھ تھی یہ بھی کہا کہ اس نماز کو تین روز تک

کیفیت عرض کی تو انہوں نے فرمایا "جامیاں! تو تکھائے گا تو کیا اور ڈیر اس طرح سے چلائے گا۔ نماز کوئی مضا نہیں۔"

باجو کیا گرے کہا" میں نے وہی دو گانہ خنزیری اس کو بتا دیا اور ساتھ تھی یہ بھی کہا کہ اس نماز کو تین روز تک

پڑھتا ہے۔"

بیبا کے طالب ہیں۔ ہر ایک کا سیکھی سوال ہے کہ کوئی نظر تلا دو گر باؤ جو دم بجت اور بے تکلفی اور ملاقات کے آپ نے کبھی اسی فروہش سن کی، اس کا کیا سبب ہے؟"

ہم نے کہا "اچھا اپلے یہ بتاؤ کہ جو لوگ تم سے پوچھتے ہیں، کیا ان کو تم نے بتایا؟"

کہنے لگا "نہیں۔" ہم نے کہا "پھر ہمیں کیا ہے جو تم سے خواہش کریں اور اس ملاقات میں خلل ڈالیں۔ رہا ہجہ جو ہم وہیں آئے تو لوگوں سے معلوم ہوا کہ وہ چودھری دیوبندی ہو گیا اور گاؤں بھیک مانگا پڑھتا ہے۔ بہت جھوٹ کا بعد ملا تو ہم کو دیکھتے ہی لٹھے اکھارے پیچھے دوڑا اور کہا کہ خدا تم کو غارت کرے۔ تم نے مجھ کو خراب کر دیا۔ میں جو دے دلانے اور دن پن کرنے کے لیے پیدا ہوا تھا، مجھے طبع کی بانی پر بخادیا اور میں دینے کے بجائے جمع کرنے لگا۔ گھر میں بال پیچے سب مچھٹ گئے۔ روٹی نکلے کامی مٹھانے نہ رہا۔ یہ کہہ کر وہ بد نصیب اونچے اونچے رونے لگا اور کہا کہ خدا من کو بھی اس صیبیت میں نہ ڈالے۔ نہ دیواریں شدیں، سب غارت ہو گیا۔ تمام جہان اپنی جان کا دشن معلوم ہوتا ہے۔"

ہم نے کہا "اچھا میاں با جو یہ تو ہوئی اس شخص کی داستان جس کو مال و منال سے جبلی طور پر کوئی علاقہ نہ تھا اور تم نے زبردستی اس کو دھن دولت سے باندھ کر کیا گری کی توپ سے اڑا دیا۔ اب یہ بتاؤ کہ جس نے زبردستی اسے یعنی سکھا اور زور ہاڑ سے یہ راز لے اڑے، وہ کون لوگ تھے؟"

ہم نے کہا "ایک مرتبہ تم طبع سہارنپور کے ایک گاؤں میں تھے تھے توہاں کے ایک جو لا ہے نے ہماری بڑی خدمت کی۔ یہاں تک کہ اپنا اہتمام مال و اس باب پیچ کر ہم کو کھلا دیا۔ جب وہ بالکل قلاش ہو گیا تو اس نے ایک روز کیا کام کیا کہ قد آدم گڑھا گھر کے اندر کھو دا اور اس پر ایک بوریا اور بوریا پر سفید چار بچھادی اور اپنی یوں کو سمجھادیا کہ خالی دیکھوں میں چھا بھاتی رہنا تا کہ معلوم ہو کر کھانا کی فرم کا پکتا ہے اور صیافت کا اہتمام جاری ہے۔ پھر وہ جو لا ہا ہم کو بلا کر لے گیا کہ میلے آپ کی دعوت ہے۔ ہم کو تو اچھے کھاناوں کی چاٹ لگی ہوئی تھی، جھٹ پٹلے گئے۔ پسلے تو ہم اور وہ ایک چار پائی پر نیٹے اور ہادر کی ہاتھ کرتے رہے اور وہ اپنی یوں کو تاکید کرتا رہا کہ جلدی پلاٹا اور زور دہ پکا کر لا ہم کب سے تیرا انتظار کر رہے ہیں۔ وہاں کیا غاک دھرا تھا جو دلائی۔ یوں ہی جھوٹ موت دیکھی کھڑکا دیتی تھی۔ اس انتظار میں آدمی رات ہو گئی۔ اس وقت ہمارے میز بان نے کہا "آؤ کھانا تیار ہے۔"

"ہم بخوبی اٹھے اور سفید چار پر قدم رکھا کہ اب ترفاۓ کھائیں گے لیکن اس پر بیٹھنا تھا کہ ہم سے گزرے کے اندر امیں تو گرا دریمرے گرتے ہی وہ دونوں میاں یہوی لٹھے کہ میرے سر پر آپ سے اور وہ زرا دھڑما نے لگا اور بولے کہ آج اسی گزئے میں تم کو مار کر دبادیں گے اور اپ پانی چھیننا لگا کے چار پائی ڈال کے بیٹھ جائیں گے کہ کسی کو خیر نہ ہو۔۔۔ تاچار اس جو لا ہے کو چاندی کا ایک نظر تھا لٹا پڑا۔ اس نے دو چار دفعہ اسی دم آزمالیا اور اس کی یہوی لٹھے کر میرے اپر پھر ادھیتی رہی۔ جب بے کار دھاتوں سے کھا کھٹ چاندی بننے لگی تو اس نے رہائی دی۔ پھر پاؤں میں گرپا اور رور کر قصور معاف کرایا۔ اس دن سے میں نے توپ کی کہ کسی کی دعوت نہیں کھاؤں گا۔"

ایک روز اسی باجوہ کیا گئے ہم سے دریافت کیا کہ "میاں صاحب سیکھوں آدمی میرے پیچے پھرتے ہیں اور

نہوں سے انہیں دیکھنے لگے۔

پروفیسر انگریز نے کہا "ہمارا خیال تھا کہ ہمارے گھر میں چوہے ہیں، رات کے وقت پکوچکھر کھڑھر ہوئی تھی تو بڑی بیوی کو شک ہو گیا تھا کہ ہمارے گھر میں چوہوں کا کوئی گھرانا آباد ہے۔ میں اس کی یہ بات تسلیم نہیں کرتا تھا لیکن اُنھیں اس کی سیلی نے اسے ایک چوہے دان لا کر دیا جسے میں نے دھو دھا کر، سکھا کر اور اس کے اندر پیسیر کا ایک گلزار لگا کر اندھر کے کمرے میں رکھ دیا۔"

"پھر سراپکڑا کوئی چور" پروفیسر فیرا کوئی نے پوچھا۔

"ابھی نہیں۔ ابھی نہیں۔۔۔ ابھی نہیں۔" ماہر انگریز نے جلدی جلدی بولتے ہوئے کہا "اُبھی تو بڑی دیر ہے۔ چوناک تو اتنی جلدی تھوڑی کچڑا جاتا ہے۔"

پھر وہ کچھ سوچنے لگے اور خاموش ہو گئے۔ انہیں سوچ میں دوب دیکھ کر ہم بھی ساکت و صامت اسی طرح میٹھدے ہے۔

پھر انہوں نے سر ہلایا۔ ہلکی سی "ہونہہ" کی اور سکرا کر بولے۔ "میں اب ان کا بھیدی ہو گیا ہوں۔ واقعی ہمارے گھر میں ہیں اور ان کا پورا ایک گھرانا آباد ہے۔۔۔ میں نے یکے بعد دیگرے تمن پکڑے۔"

"تینوں کو مار دیا کہ باہر لے جا کر چھوڑ دیا؟" ہم میں سے کسی نے پوچھا۔

"نه ہمارا۔" ماہر انگریز نے کہا "نه باہر لے جا کر چھوڑا۔ چوہے دان کا دروازہ کھول کر انہیں واپس اپنے بلوں میں چانے دیا۔ بڑی خوشی سے چھلانگیں مارتے بھاگ گئے۔۔۔ اب میرے دوست بن گئے ہیں۔"

مجھے یہ اُبھی پکھد یا وانہ سامنے معلوم ہوا!

پروفیسر انگریز نے کہا "انسان اور چوہے بہت سی باتوں میں ایک دوسرے سے ملتے ہیں اور بہت ہی قریب ہو کر ملتے ہیں۔ مثلاً یہ کہ دونوں ہی ہم خود ہوتے ہیں۔ اتنا جسم کھاتے ہیں، پھر کھاتے ہیں، گوشت کھاتے ہیں، سبزی کھاتے ہیں، مفرائیں۔۔۔ پھر کھاتے ہیں۔۔۔ اور اگر پکھنہ ملے تو ایک دوسرے کو کھا جاتے ہیں۔"

ہم سب نے معنی خیز نظروں سے ایک دوسرے کی طرف دیکھا اور دل ہی دل میں ان کی بات کی وادوی۔

"مجھے بتایا گیا ہے۔۔۔" پروفیسر انگریز بولے "کہ دونوں پر تقریباً ایک قریبی کری پر بیٹھ دہن کا اعصابی نظام اور نظامِ ضم بالکل ایک جیسا ہے۔"

پھر انہوں نے کہا "انسان اور چوہے سخت سے سخت موسم میں زندگی گزار سکتے ہیں۔۔۔ بخوبی میں بھی زندگہ رہ سکتے ہیں اور حسراۓ کالا ہماری میں بھی۔ دوسرے جانب اہم موسم میں زندگی نہیں رہ سکتے۔ ان کو ایک مناسب محول اور متعلق اُب دہوا کی ضرورت ہوتی ہے۔"

پھر استاد انگریز نے اور ہستے ہوئے بولے "میں نے اپنے گھر میں چوہوں کا مشاہدہ کیا ہے، وہ بھی ہماری طرح ہوتی سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔ جب میں اپنا باجہ بجاتا ہوں تو کسی کسی پسندیدہ وہن پر وہ دانت بجا تے ہیں اور چھوٹی پھوٹی پھوٹیں پھیساں مار کر خوش ہوتے ہیں۔۔۔ میرا مشاہدہ ہے کہ چوہے بھی انسانوں کی طرح خوشیاں مناتے ہیں، قلبابازیاں

(9) پروفیسر انگریز روم یونیورسٹی کے پروفیسر ایمیریٹس تھے اور اپنی مریضی سے یونیورسٹی تشریف لاتے تھے۔ وہ اُن کے ملک اشتراء تھے اور ان کی شاعری اور شرافت کی سارے ملک میں وحوم تھی۔ بڑے ملشار، مرنجاں مرنج، پرانی وضع کے انسان تھے اور پروفیسر باؤسٹنی سے ان کے بڑے گھرے مرام تھے۔ میں نے ان کا نام سن رکھا تھا لیکن ان کو جانتا نہیں تھا۔ ایک روز ایک بڑی عمر کا بیکاری پاؤں میں بغیر تسویں کے فلیٹ بوٹ پہنے، ہاتھ میں جوہت کا تھیلا نکالے، سرپر ایک میل کھلی بیوی اور ہے ساف روم کی طرف آتا دکھائی دیا۔ اس وقت کوئی دس بارہ پروفیسر ساف روم میں موجود ہوں گے۔ سب اپنے کام میں لگے ہوئے تھے۔ صرف میں نے اس مکتبے کو دروازے کی طرف آتے دیکھا تو جران رہ گیا کہ اسے یونیورسٹی کے گیٹ کے اندر واپس ہونے کی اجازت کس نے دی! اور اگر وہ کسی طرح سے اندر واپس ہو ہوئی گیا تو اسے اسے لڑکے لڑکوں نے آگے کیوں بڑھنے دیا۔

جو بھی وہ فقیر دروازے پر زکے بغیر اور کسی سے پوچھنے بنا اندر ساف روم میں واپس ہوا تو سارے پروفیسر ہر بڑا کرائے اور اپنی اپنی کرسیاں چھوڑ کر سروقد ایستادہ ہو گئے۔ کسی نے "بن جو تو پروفیسورے۔" کسی نے "بن جو تو مالسترو۔" کسی نے ایک بھجکہا اور وہ شخص ہاتھ بلاتا، ہکلاتا سارے سلاموں کا جواب دیتا ایک قریبی کری پر بیٹھ گیا۔

میرے چہرے پر جانی اور سر اسکی کے آثار دیکھ کر پروفیسر گھانوں نے کہا "یہ ماہر انگریز ہیں۔۔۔ اُنکے ملک اشتراء۔ ہم سب کے اسٹاد، سب کے سینٹر۔"

میں نے ہاتھ اٹھا کر اور بلکا سر ہلا کر انہیں سلام کیا میں انہوں نے میری طرف دیکھا تھا۔ اس وقت "کسی پر بیٹھ رہے تھے۔" جب میں سب اپنی اپنی نشتوں پر بیٹھ گئے اور انہوں نے بزری کا تھیلا جس میں سے پاک کے پتے اور چند رکے گھرے ارجوانی ڈھنل باہر نکلے پڑے تھے، اپنی کری کی ناگ کے ساتھ کھڑا کر لیا تو حاضرین تو جو بھری

لگاتے ہیں اور موجود میل کرتے ہیں۔"

"لیکن ایک بات ہے..... انہوں نے انکی اٹھا کر کہا "چھے ہے ایک معاملے میں انسان سے افضل ہیں کی نسل کشی میں بڑی مہارت رکھتے ہیں۔ مجھے پیرس کے ایک ماہر حیوانات نے بتایا تھا کہ اگر چڑھوں کا ایک جوڑا باقاعدہ سے بچے پیدا کرتا رہے اور چھوپا میں کوئی ذائقی، بدنبالی، معافی یا جنسی اختلاف پیدا نہ ہو اور ان کے سامنے حالات نجیک رہیں اور ان کے درمیان کوئی اور چھوپا آجائے تو ایک جوڑا پاچ سال کی مدت میں نسل در نسل بالدوں کر کے نوکر بچتیں ارب چھتیں کروڑ ننانوں لے لائے ہوں۔ ایک سو ہائیس بچے پیدا کر سکتا ہے۔"

ہم سب نے زادآلوگی کے پروفیسر یونالد کی طرف دیکھا جو زیرِ لب مکار ہے تھا اور اس بات کے متعلق نظر آ رہے تھے کہ اگر ایک جوڑے کے خانوادے کی جملہ جلد شادیاں ہوتی جائیں تو واقعی ان کی نسل کی تعداد افزایشی اور ہو جائے گی۔

"اور ایک اور معاملے میں بھی چھپا انسان سے برتر ہے۔" استاد نے دو حقیقی کہا "اور وہ یہ کہ اس نے اپنا ذات کی قربانی دے کر ہی کمال کے علاج اور غصب کی دوائیں دریافت کر کے دی ہیں اور انسانوں کے وجود پر الہ زندگیاں ترقبان کر دی ہیں۔"

"اب فرق صرف یہ ہے انہوں نے کہا" کہ چھپا صرف کھاتا پیتا ہے اور بچے پیدا کرتا ہے اور ساری زندگی کیلئے سے کتنی کمزرا کر گزاردی ہے۔ اس کو شاعری، مصوری، فلسفی یا فلسفی نظر سے کوئی دچھپی نہیں ہوتی۔ اپنے بچگی دناریک بلوں میں، اٹھوں کے انبار کے درمیان اور ٹھکوں کے یچھے اطمینان کی زندگی برکرتا ہے۔ کسی چھپے نے نہ تو دانتے کا ہم سناتے ہیں مائل انجلوکی تصویریں دیکھی ہیں۔ نہ آئن شائن کی تیموری پر کبھی مباحثہ کیا ہے۔ سیدھی بات یہ ہے کہ چھپے کی کوئی روحمانی یا نگرانی زندگی نہیں ہوتی۔"

"پھر اس ساری دنیا میں آج تک کوئی چھپا ایسا پیدا نہیں ہوا جس کو کوئی اخلاقی پر بلرم رہی ہو۔" سارے شاف روم پر سکوت طاری تھا اور تم بڑے غور سے استاد کرم ماسٹر انگریزی کی بات سن رہے تھے۔ انہوں نے کہا "آج تک کسی چھپے کو یہ سچانہیں پڑا کہ وہ ایک غرض مند دنیاوار ہو کر رہے یا ایک صوفی کی طرح زندگی گزارے۔ اس کے مقابلے میں انسان کو ہر ار الجھن میں لاکھوں Conflicts میں اور وہ ان کے درمیان اختیاری اور بے اختیاری کی لہروں میں الجھتا گھنتا بڑھتا رہتا ہے۔ انسان صرف اس صورت میں انسان ہے کہ وہ اپنی جھوٹوں کے مذم میں لگام دے کر پوری میثوبی کے ساتھ رہا اسی سنبھال کر زندگی کے راہوار کو اڑائے چلا جائے۔ انسانیت بھی ہے کہ انسان ان جھوٹوں پر جنہیں وہ دوسرے جانداروں کے ساتھ Share کرتا ہے، قابو پا کر انہیں اپنی مریضی کے مطابق عمل میں لائے۔ انسان میں اور چھپے میں سبی نہیں اس فرق ہے کہ وہ چھپے کی طرح اپنی جلت کو اپنا قائد مان کر اس کے حکم ادا اشاروں پر نہیں چلتا۔ لیکن اپنی جھوٹوں کی راہیں اپنے ہاتھوں میں سہار کر زندگی بس کرنا کوئی آسان کام نہیں۔ یہ ایک بڑا مسئلہ ہے بلکہ بہت اسی بڑا مسئلہ ہے جس کے ساتھ ہمارے دوسرے چھوٹے چھوٹے بے شمار مسئلے بندھے ہیں۔ یہ چھوٹے

چھپے مسئلے انفرادی طور پر اس وقت تک حل نہیں ہو سکتے جب تک کہ اس بڑے مسئلے کا کوئی حل نہیں ڈھونڈا جاتا۔"

"اور یہ بھی سرا! " ہم میں سے ایک بولا کہ "کوئی آگے بڑھ کر ہمارا یہ مسئلہ حل کر دے گا اور ہمارا ہنسا بن کر منہدی کے ساتھ کھڑا ہو جائے گا اور ہم اس کی ہربات کو اسی طرح سے حل کرنے لگیں گے جس طرح سے چوپا اپنی بیکٹ کو دل و جان سے مانتا ہے۔"

"کچھ بیوں لگتا ہے۔" پروفیسر انگریزی نے کہا "کہ ہمارے اور پرکبھی بھی وہ وقت نہیں آئے گا جب ہم اخلاقی مسائل سے عہدہ بردا ہو جائیں گے اور انسان اپنے اندر لوگی خلشاہر سے کل کر آرام اور اطمینان کے ٹکھان پر بیٹھ جائے گا..... بس سبی فرق ہے جو ہمارے اور چھپے کے اندر موجود ہے۔ چوپا ہر مسئلے میں ہے اور ہم ہر لمحے چھپے اور ہم Stress میں گزار رہے ہیں لیکن جی ان کن باتیں یہ ہے کہ ہم میں سے کوئی بھی چھپے کے ساتھ اپنی زندگی بدلنے کا خواہش مند نہیں۔"

"اور یہ بات ایسی ہے..... انہوں نے ذرا سُر کر کہا "جس کوئی چھپا آج تک سمجھنیں سکا! اور بھی وجہ ہے ذات کی قربانی دے کر ہی کمال کے علاج اور غصب کی دوائیں دریافت کر کے دی ہیں اور انسانوں کے وجود پر الہ زندگیاں ترقبان کر دیں۔"

چھپوڑہ جلدی سے اٹھے۔ اپنا بزری کا تھیلا اٹھایا اور یہ کہتے ہوئے شاف روم سے باہر کلک گئے کہ "اس وقت تک بیرے چھپے دن میں ضرور کوئی چھپا لگ گیا ہوگا۔ مجھے اندر یہ ہے کہ میری بیوی پڑھیوں کا لڑکا بلو اکارے ہر دنادے۔ میں ان میں سے ایک ایک کو پہچانتا ہوں، بھی میرے دوست ہیں۔"

میں نے اپنی کرسی پر بیٹھے بیٹھے انہیں دوڑک دیکھا۔ وہ آنے والے قدموں کے مقابلے میں جانے والے قدم زیادہ تیزی سے اٹھا کر جا رہے تھے اور لڑکے لڑکیاں، پروفیسر، مالی، چڑی اسی، ہر کارے اور چوپا دار رک رک کر اور جھک جھک کر انہیں سلام کر رہے تھے۔

پروفیسر باوسانی نے مجھے بتایا کہ استاد کرم پروفیسر انگریزی تکانیا کے ایک کسان گمراہنے سے تلقن رکھتے ہیں لیکن ان کے والد علیش معاش کے سلطے میں اپنا پیارا الٹی چھوڑ کر مصروفیں آباد ہو گئے تھے۔ اسکندر یہ کہ قرب ایک قبے میں ان کی بیکری تھی اور اچھی گز را وفات ہو رہی تھی۔ پروفیسر انگریزی 1888ء میں اسی قبے، اسی علاقے اور اسی لسانی ماں میں بیدار ہوئے اور اپنی جوانی کے آغاز تک کامان اسی جگہ گزار دیا۔ چھوپا برس کی عمر میں یا اطاولی تو جوان مصر چھوڑ کر بیوی چلا آیا اور بیوی جاتے ہوئے اس نے ہمیلی مرجبہ اپنے پرکھوں کے وطن اطاولی کو دیکھا۔

"ہمیلی جنگ عظیم کی ابتداء ہوئی تو میں میلان میں تھا۔" یہ کہہ کر استاد اوزی بکری انگریزی تکانیا نے غور سے میری طرف دیکھا اور انگلی سے سیرے دل کی طرف اشارہ کرتے ہوئے پوچھا "تم عربی جانتے ہو؟" میں نے نہیں میں سرہلایا تو انہوں نے جی ان ہو کر پوچھا "چھوڑ تم قرآن کس طرح سے مجھے ہو؟"

میں نے کہا "یا شیخ! ہم قرآن سمجھتے نہیں، قرآن پڑھتے ہیں۔ قرآن کا متن ہمیں بچپن میں پڑھا دیا جاتا ہے۔" کھادیا جاتا ہے..... رٹا دیا جاتا ہے اور پھر ساری زندگی ہم مختلف موقعوں پر اور زندگی کے مختلف مرحلے میں قرآن کی

خلافت کرتے رہتے ہیں۔"

میں شاف روم میں اکیلا بیٹھتا تھا۔ وہ حسب معمول آ کر دروازے پر کھڑے ہو گئے، ادھر ادھر دیکھا۔ واپس

کہنے لگے "میں چونکہ مصر میں پیدا ہوا تھا، اس لیے میری لکلی اور معاشرتی زبان عربی تھی۔ گھر پر تم اطاallovi بولے

تھے اور سکول میں ہمیں فرانسیسی پڑھائی جاتی تھی۔ کچھ درسے انگریزی کے بھی تھے لیکن میرے والد نے مجھے انگریزی پڑھانا پسند نہ کیا۔ فرانسیسی مدرسے میں داخل کروادیا۔" پھر راز ماڑ کر اونٹ کر بولے "میں نے اپنی شاعری کی اہم

عربی میں کی تھی۔ ایک تو میں فرنگی عربی بولتا تھا، دوسرے مجھے اس کا رسم الخط بہت پسند تھا اور تیری بڑی وجہ تھی کہ انہاں

بیکری سے ایک لڑکی ڈبل روپی، پاستا اور پانے لینے آئی تھی اور وہ بہت ہی خوبصورت تھی۔ تم دونوں ایک دوسرے سے کم

لبی باشیں تو ضرور کرتے تھے پر میں اس کی تخلیق و تظییم کے واسطے گنتگو سے بڑھ کر کوئی کام کرنا چاہتا تھا۔ چنانچہ میں نے اس

کے حسن کی شان میں قصیدے لکھنے شروع کر دیئے اور اپنے آپ کو ایک مایباڑا زشا عربکھنے لیا۔"

"اور اس پر....." میں نے بے صبری سے پوچھا۔ "اس صینہ ناز نہیں اور نا نلور و نفریب پر آپ کی شاعری کا اکا

رہنچینہ کا تجربہ ان کی زندگی کا ایک انوکھا تجربہ تھا جس نے ان سے آدمی زندگی لے لی تھی اور آدمی موت دے دی

تھی۔ انگریزی کی شاعری کی ابتداء گولہ باری کے دوران انہی خندقوں میں ہوئی اور اس نے اپنی شاعری کا پہلا مجموعہ نہیں

اٹھا ہوا؟"

"اے میں نے کبھی اپنی نظمیں دکھائی نہیں۔"

"کیا؟" میں نے چیخ کر پوچھا۔ "قصیدہ لکھ کر اسے مددوچ کو سنایا ہی نہیں؟"

"وہی آواز میں بولے تھیں..... میں نے مناسب نہیں سمجھا۔ دراصل میں شروع ہی سے اس طرح کا قہد

جن باتی، جھینپو، امن پسند اور شر سارہ زمانہ نو جوان! مجھے اچھا نہیں لگتا تھا کہ اظہار محبت کر کے مجبوبہ کی شان میں گستاخی کر دیں اور میرا اتھارا کیا رشتہ ہے۔ وقت

اور زمان کے بارے میں ان کے نظریات بہت ہی بھیجت تھے۔ ان میں آئے دن تبدیلیاں ہوتی رہتی تھیں۔ ان کا خیال تھا

کہ وقت کے ساتھ صاحب وقت تبدیل نہیں ہوتا بلکہ وقت کے ساتھ ساتھ چلتا چلا جاتا ہے۔ جس طرح تیر قرار گھوڑے کا

"اس نے بھی آپ کی محبت کو محسوس کیا ہی نہیں۔" میں نے بے تابی سے پوچھا۔

"میرا خیال ہے ضرور کیا ہوگا۔" انہوں نے سوچتے ہوئے جواب دیا۔ "لیکن میں لفظ نے نہیں کہہ سکتا۔"

ایک بہت باوقار لڑکی تھی۔ مصری نہیں تھی لیکن میری طرح وہ بھی مصر میں پیدا ہوئی تھی۔ اس کا خاندان ایران سے آ کر

اسکندریہ آباد ہو گیا تھا۔ پھر اس کے باپ نے کاڈو بارشروع کر دیا تو اپنے گھر والوں کو ہمارے قبیلے میں بھیج ڈیا۔ اس کا نام

میرا خیال ہے کہ عمر کے آخری حصے میں مجھ سین آزادو کی سوچ میں بھی اسی ہی کوک بھر گئی تھی۔ لیکن وہ چونکہ

اُنہوں نے اس کے باپ کا لیے اسے اپنے نام کیا۔ اس کا نام اسکے باپ کے بعد احساس مکتری کا مریض ہو گیا اور

میں کم ہی گھر سے باہر نکلا تھا۔" اس کے باپ کا نام اسکے باپ کے بعد احساس مکتری کا مریض ہو گیا اور

میری بھتی جھٹکی میں پلا خوف و خطر کا میابی سے آگے بڑھتی ہے۔ شاعری کو علم و ادب کی سرکاری سرپرستی حاصل ہے اور

میری بھتی جھٹکی میں پلا خوف و خطر کا میابی سے آگے بڑھتی ہے۔ نثر کے لیے ایسا کوئی اہتمام نہیں!

میں ماہست و انگریزی کی شاعری کے مقابلے میں ان کی ذات سے زیادہ ستائش تھا۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ میں

"صرف اس خوف کے مارے آپ گھر میں چھپ رہے تھے؟" میں نے جیرانی سے پوچھا۔

"نہیں! انہوں نے سنجیدگی سے کہا۔" اس کے فرائق کا دکھ بھی ایسا جان لیوا تھا کہ مجھے میں بلنے کی اور باہر

ٹکٹکی طاقت ہی باقی نہ رہتی تھی۔"

یہ پروفیسر انگریزی سے میری دوسری ملاقات تھی۔

اس سلطے میں جرمی اور فرائیں کے ادبی حلقوں میں ان کی کچھ بہتی بھی ہوئی لیکن ماں نستروں نے اس کی کوئی خاص پرداشی۔

"بڑی دیر تک یہ بات اخباروں، رسالوں اور پچروں کے درمیان گھومتی رہی۔ آخر ایک مہینے نے فیصلہ کیا کہ اس پر ایک سیمنار ہوتا چاہیے تاکہ ماہرین اور فاضلین و دو دو ایک دوسرے سے بات کر سکیں۔ برلن کے مقام پر ایک بہت بڑا جماعت ہوا جس میں دنیا بھر کے ادیبوں، فلسفیوں، فنیات دانوں، علم حیاتیات کے ماہروں اور نہادی رہنماؤں نے شرکت کی۔"

"آپ بھی اس سیمنار میں شرکت ہوئے؟" میں نے پوچھا۔

پروفیسر انگاریتی نے کہا "میں اس سیمنار میں شرکت تو نہیں کر سکا البتہ اس کی روزمرہ کارروائی سے بڑی پاقاعدگی کے ساتھ مستفید ہوتا رہا۔ میرے پاس اب بھی اس کی پوری روئیداد موجود ہے اور شرکاء مذاکروں کا مختصر فیصلہ بھی میں نے باطن کے سفر کا آغاز کر کھا ہوا ہے۔"

میں اس مختصر فیصلے کی تفصیل جانے کے لیے بے جیتن ہوا تو نستروں نے فرمایا کہ مذاکروں میں پہلے دن طویل گفتگو کے بعد یہ طے پایا کہ پرداں چڑھے عاقل دبالغہ انسان کے بجائے اس کی کہ اور اس کے Bud کا مطالعہ اور معائنہ کیا جائے کہ اس کی سرشت کیا ہوتی ہے اور اس میں جبلی طور پر کیارنگ بھرا ہوتا ہے اور اس کی فطری نفیات کیا ہوتی ہے۔ چنانچہ اس سیمنار کے دوران اسی مقام پر مختلف رنگ و نسل مختلف ثبات اور مختلف صحت اور قویت کے اتنی بچھے جمع کے گئے۔ ان میں کچھ خیر خوار بچھے تھے، کچھ گھنونٹے تھے، کسی نے کھڑے ہونا سیکھ لیا تھا اور چند ایک بالکل نوسودا تھے۔

شرکاء مذاکروں نے اذکروں نزسوں، فلسفیوں اور نفیات دانوں کی موجودگی میں ان پچھوں کا بغور مطالعہ کیا اور دن اور رات کے مختلف اوقات میں مختلف حالات کے تحت کیا اور بالآخر اس نتیجے پر پہنچ کے انسان کی جگہ اور اس انسانی کی بنیاد میں کوئی خرابی نہیں، دنیا کا کوئی بچھلا گی، فرجی، ظالم، حاسم، مکار کرو گی اور بکھر نہیں ہوتا۔ وہ اپنے ہم عمروں، ہم عمروں، ساتھیوں، ہم جو بیوں اور بڑے بزرگوں سے کاماریں مارتے ہی ملتا ہے اور ہننوں پر انکی سے تو نہ بجا تے اور بڑو پھر و کرتے ہی چاہو جاتا ہے۔ اپنے قریب کی چیزوں کیھنیاں گھینٹاں ضرور ہے لیکن جلد ہی ان چیزوں کو بھول کر کسی اور دھیان میں لگ جاتا ہے۔

چنانچہ یہ پایا کہ انسان فطری طور پر اچھا ہوتا ہے، خیر ہوتا ہے۔ شریف افسوس ہوتا ہے اور خوش قلب اور مہربان ہوتا ہے۔ انسان کے بچھے کی آنکھوں میں جھاٹک کر دیکھیں توہاں بدی، خباثت، خیانت اور ظلم نہیں ہو گا بلکہ خوشی، لحافت، چمک، ہمک، رونق اور محبت ہی نظر آئے گی۔

میں نے عرض کیا "بچھے کی حد تک تو نجیک ہے لیکن جب ہم اپنا، اپنے عزیز و اقارب اور دوستوں، رشتہ داروں اور ساتھیوں، ملاقاتیوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو اندر ہاہر گندی گند دیکھتے ہیں۔ وہ کوئی بدی، خرابی اور مکاری عیوب ہے جو ہم میں موجود نہیں۔ یہ جنگیں، یہ فرمانے، فرماندوں کے جھلڑے، نہیوں کی لڑائیاں، ظالموں کی چیزیں و محتیاں، کوئی نیب ہے جو حضرت انسان میں موجود نہیں اور جس میں وقت کے ساتھ ساتھ قوی تر ہونے کے امکان ظاہر نہیں۔"

لیکن جس طرح مریوط انداز میں بات کرتے گرتے ان کے خیال کی توپ رجک چاٹ جاتی تھی اور اس کی میں ایک عجیب طرح کی جگہ رونما ہوتی تھی تو میں اسی روشنی کا بڑا دیوانہ تھا۔ باہمی نے مجھے بتایا کہ 39 میں ان کا لامہ اکلوتا ہاپنڈ کس کے غلط آپریشن کی وجہ سے فوت ہو گیا تھا۔ پروفیسر صاحب اپنے مردہ پنج کو سینے سے لگا کر پھٹالے پہل گمراہ تھے اور کسی کو اسے دفن کرنے نہیں دیتے تھے۔ اس روز سے ان کی شاعری نے تو لا معلوم نامی جھوپ میں شاندی شروع کر دی لیکن ان کی گفتگو میں کبھی کبھی ایک طرف کی کھنچ رہتے تھے اور سیکھ ان کی ذات کے ذریعے جمال کا سکبیں بن گئی۔

ایک روز جب میں نے بابا ہرم داں سے اپنی ملاقاتات کا ذکر کیا اور ان سے اپنی ایک ہونے کی خواہیں قصہ بیان کیا تو وہ میری بات سن کر بہت حیران ہوئے۔ اول تو ان کا خیال تھا کہ میں اس عمر میں یقیناً کسی سے بیعت ہوں گا اور میں نے باطن کے سفر کا آغاز کر دیا ہو گا۔ دوسری یہ کہ اگر اب تک کوئی راست نہیں پکڑا تو پھر کوئی نیا راست کیوں؟ دوسرا اپنے بزرگوں کا اور اپنے پرکھوں کا پرانا راست ہے، اس کو کیوں نہ لاش کیا جائے۔ کوئی دور تو نہیں ہو گا، ایسا پو شدہ، بھی نہیں ہو گا۔ ذرا سا جماڑ جھنکا دوڑ کر کے صاف نظر آنے لگتا۔ بالکل مانتے!

ایک روز جب نستروں نے مجھے پے گرا نے کی اجازت دی تو متعلق اور مناسب ماحول ہونے کی بنا پر میں نے ان سے انسان کی اصل ذات اور انسان کے بنیادی جوہر کی بات پوچھا کہ یہ سلف کیا چیز ہے؟ اس کا تذکرہ بابا ہرم داں بہت کرتے تھے لیکن میں یہ چیز اچھی طرح سمجھ میں نہیں آتی تھی۔

پروفیسر انگاریتی نے کہا "مجھے بھی یہ بات اپنے محظوظ بیٹے کے مر جانے کے بعد سمجھ میں آتی ہے۔ اس کے لیے یا تو بڑی جدا چہد کرنی پڑتی ہے یا کوئی بہت قیمتی قربانی دینی پڑتی ہے لیکن قربانی والا سو ایسا ہم بگاہے کہ قربانی کے ساتھ ساتھ قربانی دینے والے کامی ایک بڑا حصہ بھی نہ چڑھ جاتا ہے۔"

"بہت سال پہلے کی بات ہے..... انہوں نے کہا "میں وقت فرائیں میں تھا۔ جب یورپ کے کچھ ہریں نفیات، انسانیات، اقتصادیات اور معاشریات نے مل کر یہ سچنا شروع کیا کہ انسان اصل میں ہے کیا؟ کیا جگد وجود، نظرت و خصوصت، برادری اور اہمیت، قتل و غارت اس کی نظرت میں شامل ہے اور یہ چیزیں وہ اپنے خونی درست کے طور پر کر پیدا ہوتا ہے یا اتنا ہے کہ کچھ وہ بعد میں سیکھتا ہے۔ اس دلچسپ سوال کا دادرا و سعی ہو کر ساری دنیا پر پھیل گا اور ادیبوں، شاعروں، مخالفوں، فلسفیوں نے اس موضوع پر لے چڑھے مضمون لکھ لیکن وہ کسی نتیجے پر نہ پہنچ سکے۔ ایک عرب نتیجے نہیں، جو اس وقت پہیں میں قیام پڑی تھا، اس سلطے میں ایک طویل مقابلہ کیا جس کا باب باب تھا کہ انسان

فطری طور پر اسلام پر پیدا ہوتا ہے اور اس کی ذات، سلامتی اور سکون کا احترام ہوتی ہے۔ میں نے تو ان کے اس مقابلے کو بے حد پسند کیا لیکن باقی سب دانشوروں اور محققوں نے اس کا بے طرح نماق اڑایا۔ اگر انہوں نے اپنے مضمون میں "اسلام" کا لفظ استعمال نہ کیا ہوتا تو سب نے بڑی توجہ سے یہ مقابلہ پر صنتا تھا اور اس کی بنیاد پر بات آگے کی تھیں میں

مظاہر سے ہم کام رہا۔ صوفیوں، سنتوں، روحا نیوں، بیرا گیوں اور بھگتوں کی ایک ہی آرزو ہوتی ہے کہ وہ ذات کے پوزے کو مرید سے رہائی دلو کر اسی سکھ شانی، حق تحقیقت اور صدق و صفائی کی اس جو لانگاہ میں بکھن جائیں جہاں سے زندگی لے اپنا آغاز کیا تھا۔

میں نے کہا "تو یہ ذات کا چوزہ ہر فرض میں موجود ہوتا ہے؟"

فرمایا "ہر فرض میں موجود ہوتا ہے۔"

"مجھ میں بھی موجود ہو گا؟"

"ہو گا کیا موجود ہے۔"

"عالم ڈاکو، چور اور زانی، ہتلار اور ہلاکو میں بھی موجود ہوتا ہے۔"

"ان میں بھی موجود ہوتا ہے؟"

"تو پھر یہ چوزہ اپنی قید کے کسی کو نے کھدرے سے سرنگاں کر باہر کیوں نہیں دیکھتا؟"

"ہم میں سے ہر ایک نے اپنے اپنے سیلف پر اس محنت سے نجت، چادریں اور پہنچے چڑھائے ہیں اور اس لذور شدت سے ان میں بھی اور کابلے کے ہیں کہ وقت گزرنے پر اب ان نہیں اور ڈھربیوں کو کھو لانہیں جا سکتا۔ وہ سب زنگ آؤ دو ہو کر یہ جان ہو چکے ہیں۔"

پروفیسر صاحب کی یہ طویل لکھنگوں کر بھجھے پہلی مرتبہ اپنے سیلف کی اسی کا حال معلوم ہوا۔ میری ذات کا وہ چھوٹا سا چوزہ بوجو، مجھ سے الگ رہ کر روشنی اور ہوا سے محروم، تہائی، لا غرفی، کمزوری اور بے بضمائی کی زندگی گزار رہا تھا اور مجھے اس سے ملنے کی اجازت بھی نہیں تھی۔ نہیں میں اس کی حالت اسی کی میں گز، ہل اور جیل پہنچا سکتا تھا کہ میرے اور اس کے درمیان پہنچنے کی ساری راہیں مسدود تھیں لیکن جرانی کی یہ بات تھی کہ میں اس سے باہر بھی نہیں تھا۔ میرے چھوڑے نے خود اپنی شان بنانے کے لیے اپنے گرد سائیں بورڑوں، سائیں پوشوں، بیڑوں کی ایک مشبوط جمل تعمیر کر لی تھی جس کا کوئی دروازہ نہ تھا۔ میرے سیلف اس کے اندر قید تھا اور میں خود ایک ملاظاتی کی حیثیت سے اپنی ذات سے ملنے کی آرزو میں تڑپ رہا تھا۔

میرے پوزے کے گرد لو ہے کی چادر کا ایک بورڈ تھا جس پر "ادیب" لکھا تھا۔ دوسرا چادر پر "براؤ کا سڑ" لکھا تھا۔ تیسرا پر "پروفیسر اور ماہر تعلیم" لکھی پر میری بھلی کتاب "ایک محبت سوافشانے" کا نام۔ درزوں اور جسمیوں پر شین لیں سیل کی تختیں رہوں سے پیوست تھیں جن پر "خوبصورت" "صحت مند" "شریف نفس" "خوش کام" "مرد جاہد" "فرزند پاکستان" "یک نہاد" "صلح کن" اور پتھریں کیا کیا لکھا تھا اور ان سب پر دو اچھے مولے لو ہے کی چادر کا ٹھنگ خول چڑھا تھا جس کے چاروں طرف "مذکور یا نہ مذکور" لکھا تھا۔

میں نے پروفیسر انگاریتی کی طرف درج بھری نظر وہ سے دیکھ کر پوچھا۔ "کسی صورت میں اپنے سیلف سے مل سکتا ہوں۔ ایک بار۔۔۔ آخری بار۔۔۔!"

ماہستروں انگاریتی نے کہا "پچھے اسٹھن کی طرح ہوتے ہیں۔ خل کرنے کے لئے چیز، ہر شے بڑی آسانی سے جذب کر لیتے ہیں۔ جب ان کی ہر دو سال کی ہوچکتی ہے تو انہوں نے دس ہزار گھنٹے کی زندگی کا مظاہرہ کیا ہوتا ہے۔ اچھا برا، خوش نہ بدنما، بڑا میٹھا، لفٹی نا گفتی۔ زندگی کی ساری جزئیات، اپنی اٹھی سیدھی بست کے ساتھ ان کے تجربے سے گزری ہوتی ہے۔ اب اپنی آگے بڑھتی زندگی میں جب پچھے اپنے مشاہدات کو عملی صورت عطا کرنے کے لیے وقت کی شیخ پر آتے ہیں تو ایک کے دوران ان کو پہ چلا ہے کہ اس جہاں رنگ و بویں کچھ چیزیں "اچھی" ہیں اور کچھ "بُری" اور ہم سے اس بات کی توقع کی جاتی ہے کہ "م" اچھا چھا" کریں اور "بُری بُری" ترک کر دیں۔ تھی بیباں کا دستور ہے اور سبکی اس دنیا کا قاعدہ ہے۔"

"پچھے یہ بات جان تو چاہتے ہیں لیکن ایک بات ان کی سمجھ میں نہیں آتی کہ کچھ چیزیں "صحیح" کیوں کہلاتی ہیں اور کچھ چیزیں کو "غلط" کا نام کیوں دیا گیا ہے۔۔۔ لیکن وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ پچھا آتے ہے۔۔۔ کس قدر کامیابی کے ساتھ اپنے بڑوں کا یہ فن لیکھ جاتا ہے کہ رے کو اچھے کے ساتھ اور غلط کو سمجھ کے ساتھ کس طرح سے ڈھانپا جا سکتا ہے اور اس میں کیسے کامیابی حاصل کی جاسکتی ہے۔"

بدی اور برائی تو اپنے ماحول کا مطالعہ کرنے سے بھی جاتی ہے اور یہی ان کو ان کا ماحول اس لیے سکھاتا ہے کہ اس بدی کو مستور کیے کرنا ہے۔ دراصل یہیں اچھا بننے کی حیلہ سازی اور یہیک ہونے کا سکر کھایا جاتا ہے اور جب بھی بکری اوتھے ہمارے ہاتھ سے چھوٹ کر گر جاتی ہے تو قیچے سے بدی نہیاں طور پر نظر آنے لگتی ہے۔ جب انسان بھری پری ٹھنپ پر اس طرح سے عریاں ہو جاتا ہے تو وہ کھنکتے لگتا ہے کہ میرا اندر خراب ہے اور میں نہیاں طور پر بدی سے بھرا ہوں۔ چنانچہ اچھائی کا بھرم رکھنے کے لیے انسان ایک ایسی تاختمت چدو جہد میں الجھ جاتا ہے جس کا سچائی سے حق سے اور انساف سے دور کا بھی تعلق نہیں ہوتا۔

آپ جو لوگ مبرہ و استقامت اور عزم و حوصلہ کے ساتھ اندر کی برائی کے پیچے پہنچ کر نظر ڈالتے ہیں تو انہیں وہاں سکون اور سکینت کا ایک سمندر دکھائی دیتا ہے اور وہ اسی خیر سے متعارف ہوتے ہیں جو حاصل ہے۔ انسانیت کی کنہ ہے اور ان کے پیچن کا وجود ہے۔ وہ جو جو جان کی صحیح ذات اور ان کا مجرد سیلف ہے۔

پھر انہوں نے غور سے میری طرف دیکھا اور فرمایا "وہ جو تمہارے بیاہد ہرم داں تھے، وہ اسی سیلف کی بات کرتے تھے کہ تمہارا سیلف تو یہیں تو یہیں، شریف اور خوٹگوار و خوش کردار ہے لیکن تم نے اپنی ذات کے ارد گرداتے مضبوط سائیں بورڈ اور ایسے بھاری بھاری تختے ہیں جن کا اتنا اب ممکن نہیں رہا۔ ان سائیں بورڈوں پر کہیں "بُری" لکھا ہے کہیں "عام" کہیں "ایکٹر" اور کہیں "دانشور" کہیں "سیاستدان" اور کہیں "نابند روگزار" ضرورت پڑنے پر موقع مکل کے مطابق آپ وہ سائیں بورڈ آگے کرتے جاتے ہیں جس کی نمائش مقصود ہوتی ہے۔ تمہاری اصل ذات اور تمہارا سیلف ایک چھوڑے کی مانندان تھوں، پھٹوں اور سائیں بورڈوں کے جکڑ بند میں ایک عمر قیدی کی طرح وقت گز اور ہا ہوتا ہے۔ وہی چھوڑے جو دو برس تک آزادی کی بھرپور فضاؤ میں گو یوں کے اندر پلا، با غور میں گھوما، ستاروں کے ساتھ مکرایا اور کائنات کے

انہوں نے مسکرا کر کہا "بتا تو رہا ہوں بھائی کہ صوفی سادھواں ملاقات کو باطن کا سفر کرتے ہیں اور کیا گروں کی طرح وہ ساری زندگی اسی دھن میں گزار دیتے ہیں۔"

"اور ان کی ملاقات ہو جاتی ہے۔ تختے، پختے، کھل جاتے ہیں؟ راہل جاتی ہے؟ میں نے پوچھا۔ کہنے لگے" کیوں نہیں، کیوں نہیں۔ بہت سوں کوٹیں جاتی ہے۔ بہت سوں کوٹیں۔ یہ نہ فرانس آئیسری، سینٹ قریلی، سینٹ آگسٹنیں، مخصوص طاری۔ حیند بخداوی، راما کرشنا..... اور بے شمار۔ لاکھوں، ہزاروں کروڑوں کو کسی کا نام معلوم ہو گیا۔ بہت سے اسی سرخوشی میں بے نام آگے کل گئے کہ منزلِ الٰہی۔ مزیدے ہو گئے۔ نام بنا کر اور نام بتا کر کیا لیتا ہے۔"

میں نے ذریتے پوچھا "اس کا کوئی طریقہ ہے اپنی ذات بکھانے کا؟"

کہنے لگے "مجھے تو معلوم نہیں۔ میں نے تو یہ اور دریافت کرنے کی کمی کو کوشش نہیں کی۔ البتہ طریقہ والوں نے کئی طریقے نکالے ہیں جیسے پہاڑوں کی چوٹیوں اور سمندروں کی تہوں میں جانے والوں نے راستے ڈھونڈتے ہیں، اسی طریقے باطن کے مسافروں نے بھی کچھ راستے نکالے ہیں!"

"آپ ان کی بابت کچھ جانتے ہیں۔" میں نے جلدی سے پوچھا تو انہوں نے مایوسی کے ساتھی میں سرہما بیا اور خاموش ہو گئے۔

تحوڑی دیر بعد اپنے آپ سے گویا ہوئے کہ "بس مت خوشام اور للوپتو ہی ہے کوئی باقاعدہ کیا یا کوئی سائنسی طریقہ نہیں، بس ایسے بڑھا اچھے حادثے ہے۔ اس سے اور اک ذات ہو جائے تو پوپارہ نہیں تو انہی کھوئیں علمات کا سفر تو ہے ہی۔"

میں نے پوچھا "اور یہ للوپتو کیا ہے؟"

کہنے لگے "بس کیے جانے کا نام للوپتو ہے۔ کوئی منزل تو ہے ہی نہیں۔" پھر راس مسکرا کر بولے۔ "ہمارے اسکندریہ کی جامع مسجد کے ایک خطیب تھے، ابو القاسم طبلادی۔ بیرے والد سے ان کی اچھی راہ و رسم تھی۔ وہ جب بھی ہمارے یہاں آتے تو میرے والد ایک ہی بات پوچھتے کہ اچھا مسلمان بننے کے لیے کیا کجا جاسکتا ہے اور وہ ہمیشہ اس کا ایک ہی جواب دیا کرتے کہ اچھا مسلمان بننے کے لیے صرف کوشش ہی کی جاسکتی ہے اور اسی کوشش کا نام اچھی مسلمانی ہے لیکن میرے والد کی اس جواب سے شفی نہیں ہوتی تھی۔ میں دور بیٹھا خوب سمجھتا تھا کہ شفی ٹیک فرمائے ہیں۔"

پھر آنکھیں بند کر کے کہنے لگے "انسان نے قدیم زمانے سے لے کر اب تک گیان ذات کے لیے اپنی دو قوتوں کا ہی سہارا لیا ہے۔ ایک بصارت اور دوسرے سماعت لیکن بصارت کے مقابلے میں سماعت سے زیادہ کام لیا ہے یا یوں سمجھ لو کہ بصارت کے مقابلے میں سماعت نے بہتر طور پر ہمنا کی ہے۔"

"نظر، ارکانِ نظر یا عرف عام میں نظر بندی کے علاوہ تکلیف اور مراقبہ کی اور بھی کئی فتنی روشنیں اور مہاری طریقے ہیں جن پر مل ہیرا ہو کر تفہیم ذات کا ڈول ڈالا جاسکتا ہے۔ ان کے علاوہ بے مقصد بیٹھنے، بیٹھنے رہنے اور خاموش بحالت

نہ اڑنے سے بھی ذات کا گیان ہونے لگتا ہے۔"

آپ پر اپنے کریں، تکلیف کریں یا خاموش ہو کر ایسے ہی بیٹھ رہیں، اس میں آپ کو ایک اصول پر ضرور عمل پیرا ہوں گے کہ آپ کے ارد گرد روشنی ہے۔ روشنی کا ایک بہت بڑا تنبہ ہے اور آپ اس کے نیچے بیٹھنے ہیں۔ روشنی کی ایک آثار ہے۔ ایک نیا گر فال ہے اور آپ اس کے اندھتے ہوئے جھار میں نہار ہے ہیں۔

"روشنی کیوں؟" میں نے پوچھا "خوبیوں نہیں، رنگ کیوں نہیں، نظارہ کیوں نہیں؟"

پروفیر نے کہا "اگر میں عربی میں پڑھوں گا تو تمہاری کجھ میں نہیں آئے گا۔ بہترینی ہے کہ میں اطالوی میں سمجھاؤں۔ آسان اور سادہ اطالوی میں اور تمہارے قریب ہو کر بتاؤں کہ اللہ روشنی ہے۔ آسانوں کی اور زمین کی۔ مثال میں روشنی کی یہ ہے کہ جیسے ایک طاق ہو اور اس کے اندر ایک چراغ۔ اور وہ چراغ دھرا ہو ایک شمشے میں، ایک قندیل میں اور روشنی قندیل ہے جیسے ایک چمکتا ہو ساتھ، تل جلتا ہے اس میں ایک برکت والے درخت کا جوز ہون کا ہے اور جونہ مشرق کی طرف ہے نہ مغرب کی طرف! لگتا ہے کہ اس کا تل روشن ہے اگرچہ اس میں آگ نہ گلی ہو۔ روشن پر دش، نور پر دُور۔ اللہ جس کوچا ہے اپنی روشنی کی آگ کھاد جاتا ہے اور یہاں کرتا ہے اللہ کی مشائیں لوگوں کے واسطے ہیں اور اللہ سب چیز جاتا ہے۔"

میں نے کہا "یہ تو کسی مہبی کتاب کا میان معلوم ہوتا ہے۔ کی پرانے صحیحے کا۔"

انہوں نے میری بات کا جواب دینے کے بجائے کہا "خداؤندز میں و آسان کی رونق اور سنتی ہے اور کائنات کی ساری تخلیقات کو اسی سے نور و جود ملتا ہے۔ چاند، سورج، ستارے، سیارے، معلوم اور لا معلوم، حاضر اور غائب، انجیا، اولیاء، فرشتے اور ان کے علاوہ اور بھی جو کچھ ہے اور ان میں جو واضح اور پوشیدہ روشنی ہے، وہ اسی خزانہ نور کی بدلت ہے۔ بھی وجہ ہے کہ استاد، گورو، بیرونی شریعت، شیخ اور بارادی باطن کے مسافر کا پہلا قدم ندھیرے سے نکال کر نور کی شاہراہ پر رکھتے ہیں اور پھر اس کی انگلی پکڑ کر قدم قدم چلاتے ہیں۔"

"لیکن اس میں طاق کا کیا مطلب ہے؟" میں نے پوچھا۔ "جس میں روشنی کی قندیل رکھی ہے؟"

کہنے لگے یوں تحدا کے نور سے کل کائنات کی موجودات روشن ہیں لیکن گیان ذات کے مثالی کا جسم ایک طاق کی مانند ہو جاتا ہے۔ ایک دراز قد محرابی طاق کی طرح، اور اس کے اندر ستارہ کی طرح کا چند ارشیش قندیل رکھ دیا جاتا ہے۔ یہ شیش اصل میں اس کا قلب ہوتا ہے۔ جو ایک انینٹا کی طرح عالم بالا سے متعلق ہوتا ہے اور اپنے سارے سکنی وہیں سے دھول کرتا ہے۔

پروفیر صاحب اکثر ہمارے سنا فرموم میں آکر علم و ادب کی گہری واردا تھی اور شاعری کے ہمیہ اور مسروہ کی اور ایک کھفیتیں اور روزمرہ کے دلچسپ گرخیاں انگریز قصیے سن کر چلے جاتے تھے لیکن ایسی بات انہوں نے اس سے پہلے بھی نہ کی تھی۔ مجھے کچھ کچھ تو بھج میں آرہا تھا لیکن ان کی بالوں کا پیش حصہ اسراہ سمت کی گلوریاں بنن کر اڑا جا رہا تھا۔ میں پوچھ رہاں، بھی تھا اور کسی قدر گہرایا ہوا بھی تھا لیکن میری جراثی میں گھبراہٹ زیادہ تھی۔

بابا صاحب

52

چھرو اور انھی کراور آنکھیں بند کر کے دوبارہ کہنے لگے۔ "اس قدمیل کی روشنی بے حد صاف و شفاف ہے جو لگا ہوں کو خندک اور جو سکون عطا کرتی ہے۔ یہ روشنی ایک مبارک درخت زینتوں کے تبلی سے حاصل کی جاتی ہے۔" جو میان سفید گیس کا بندہ نہ سرخ کا ہوتا نہ مغرب کا۔" اس پر انی یادوں کو نٹولتے ہوئے پروفیسر انگاریتی نے کہا "بچپن میں ہمارے ایک استاد سکول کے بچوں کو نہر سوئز کے کنارے روشنی کا مینار کھانے لے گئے تو ہم نے دیکھا کہ شش کے ایک مدور گولے کے درمیان سفید گیس کا بندہ روشن ہے۔ اس ہندے کی روشنی اس قدر تیز تھی کہ ادھر بناہ نہیں کی جاسکتی تھی۔ بہذات اپنی جگہ ساکت و صامت روشن تھا روشن ہے۔" اس کے گرد شش کا گولہ گوم رہا تھا۔ یہ گولہ بندہ تھا بلکہ شش کی برآن بکھونی قلموں سے بنا تھا۔ جو گولاں کے ٹھوڑے کر لفڑی سے ڈالنے پر لگائی گئی تھیں۔ اندر سے ہندے کی روشنی جب ان برآن قلموں سے منکس ہو کر لٹکتی تو دو چند بلکہ دو چند ہو جاتی۔ یہ برآن قلمیں تیز Reflectors کا کام دیتی تھیں۔ چنانچہ میرا خیال ہے کہ روشنی جب بھی کسی جسم صفائی سے یا آئندہ اس کے پہلے سے پھیل کر لٹکتی ہے تو اس کی ریٹنگ میں بے پناہ اضافہ ہو جاتا ہے۔"

"یہ تو ہوئی ناں مثال۔" میں نے حلیم کرتے ہوئے کہا "بہت ہی کامیاب مثال۔ اب بتائیے آپ کے زدیک اس کی اصل کیا ہے۔"

کہنے لگے "بھی بات یہ ہے کہ اصل تو اس کی کوئی صاحب معرفت تھی تھا سکتا ہے۔ میں تو ایک رمضان بھری انہیوں نے کہا "اور زینتوں کا یہ درخت جس کا ذکر یہاں ہوا ہے، وہ اس جہان کے اندر کسی ریخ کا ہے۔" اس کا وقت تقریباً کے بازاروں میں گھونٹنے کے بعد اس نتیجے پر پہنچا ہوں کہ پہلے تو دیکھنے والے کو نور کا علم ہوتا ہے۔ اس کا اور اس کو تھا۔ پھر وہ روشنی قلب پر پارہ ہو کر عمل کی صورت اختیار کرتی ہے۔ اس طرح ایک سچ پر علم عمل سمجھا ہو کر نور علیٰ لور ہو جاتے ہیں۔"

پروفیسر صاحب کی بیکم و اعلیٰ درجے کی دھوان چھوڑتے کافی تکڑے میں رکھ کر لائیں تو ہم نے یک زبان پر اپنی خود را کوئی طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا "یہ خدا کے نور کا ذکر ہے اور اس کا نور کسی وجہ کی ریخ، کسی دوسری مرتبہ کافی ہنا کر لائی ہو۔" اسی وقت میرا اپنے ایک میکرو میکرو گزار ہونے کے لیے دو مرتبہ شکریہ ادا کرنا پڑے گا کیونکہ میں پھر انہیوں نے میری طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا "یہ خدا کے نور کا ذکر ہے اور اس کا نور کسی وجہ کی ریخ، کسی دلیل یا کسی توجیح کا حاجت نہیں ہوتا۔ وہ جہت کی قید سے پا کے ہے جو بھی اس کا طالب ہو گا، اس کو یہ روشن ضرور ملے گی۔" سب کچھ اس کے قبضے میں ہے، وہ جس کوچا ہے اپنی روشنی عنایت کر دے۔"

میں نے کہا "آپ نے یہ سب کچھ کہاں سے سن؟" "جس میں زینتوں کا اور زینتوں کے درختوں کا پکھا چھاسا زد کرتا۔"

کہنے لگے "تمیک ہے تمیک ہے، آپ کا دو مرتبہ شکریہ بلکہ آپ کا شکریہ یعنی شکریہ۔" مجھے انہیں مقدس کا سبق پڑھاتے ہوئے بھی بتایا کرتی تھی کہ یو جھاتے کے پہلے خط میں درج ہے کہ "خدا نور ہے اور اس میں زنا بھی تاریکی نہیں۔" اس ایسا تاثر چھوڑ جاتی ہے کہ وہ توقی طور پر لگک ہو جاتا ہے اور محظل میں جب کوئی پوچھتے والا اور سوال کرنے والا ہی نہ رہے تو جواب دینے والا بھی گم سما ہو کر رہ جاتا ہے۔ اس وقت ایک عجیب طرح کی انکی گونج پیدا ہو جاتی ہے جس کے ارتقاش کو سرف بدن کے درختوں سے ہی پکڑا جاسکتا ہے۔

کافی آہستہ آہستہ فرم ہو رہی تھی اور خاموشی آہستہ آہستہ بڑھتی جا رہی تھی۔ میں ان سے رخصت لے کر جانا بھی چاہتا تھا اور ابھی کچھ دیر اور ان کے پاس پہنچا بھی چاہتا تھا۔ میرے پاس ان دونوں کاموں کے لیے کوئی محتول وجود نہ جسے سینور انگاریتی کافی کے خالی گل لینے آئیں تو میں نے پروفیسر صاحب سے کہا "اب میں آپ سے اجازت چاہوں

میں نے کہا "میں آپ کے اس درخت کی شایستہ نہیں سمجھا۔" جلدی سے بولے "تم نے زینتوں کا درخت دیکھا ہے؟" میں نے کہا "کیوں نہیں سر امیں اٹلی کا باہشندہ ہوا روز زینتوں کے درختوں سے، ان کے پودوں سے، ان کی پھر سے اور ان کے پہلے سے اپنی طرح واقع ہوں۔"

"اور اس کے تبلی سے؟" انہیوں نے پوچھا۔ "اس کے تبلی سے بھی متعارف ہوں۔ دو وقت کا اسی تبلی میں پکا کھاتا ہوں اور اس کو کچھ صورت میں بدلانے اگلی کر لٹاف لیتا ہوں۔"

انہیوں نے کہا "اور زینتوں کا یہ درخت جس کا ذکر یہاں ہوا ہے، وہ اس جہان کے اندر کسی ریخ کا ہے۔" نہیں۔ وہ آزاد ہے اور گوایا ایک کٹلے میدان میں ہے۔ اس پر بھوپ اور روشنی ہر دو وقت ضوکن ہے۔ سورج مشرق میں ہے مغرب میں، اس زینتوں کے درجہ پر اور جو دو کرہ کرنے اور پہلو پر دھوپ پڑتی ہے اور یہ عام غذا کے علاوہ روشنی سے بھی اپنی خود را کوئی طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا "یہ خدا کے نور کا ذکر ہے کہ آگ دکھائے بغیر ہی روشن ہو جائے گا۔"

پھر انہیوں نے میری طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا "یہ خدا کے نور کا ذکر ہے اور اس کا نور کسی وجہ کی ریخ، کسی دلیل یا کسی توجیح کا حاجت نہیں ہوتا۔ وہ جہت کی قید سے پا کے ہے جو بھی اس کا طالب ہو گا، اس کو یہ روشن ضرور ملے گی۔" سب کچھ اس کے قبضے میں ہے، وہ جس کوچا ہے اپنی روشنی عنایت کر دے۔"

میں نے کہا "آپ نے یہ سب کچھ کہاں سے سن؟" "روشنی پر روشنی کیا ملتی؟ جب روشنی کا نور ہو گی تو پھر نور علیٰ نور کیا ہوا؟" ماسٹر و نے کہا "میں کچھ یعنی طور پر تو نہیں کہہ سکتا البتہ احتمالاً اور ارجمندی سے بھتہ ہوں کہ ایک تو خود قابلیت نور کی اعلیٰ درجے کی تھی، اس پر نار کا بھی اس کے ساتھ ہو گی۔" پھر چدائی قدمیل میں ہونے سے اور شش قدمیل پہلو دار ہونے سے ایک روشنی بہت سی روشنیوں کا مخرج بن گئی۔"

شان تو برقراری چاہیے۔

پھر بولے "ہمارے وہاں مصر میں جب لوگوں کے دلیے ہوتے ہیں تو بڑی شیافت کا انتہام ہوتا ہے۔ میرز

سینورا اسکرا کر کہنے لگیں۔ مجھے تمہارے پروفیسر کے علم و دانش سے تو کوئی علاقہ نہیں، نہیں ان کی باتیں سمجھنے ہوں، نہ ان کی شاعری البتہ اخاضر و رجائيٰ ہوں کہ یہ آدمی بہت اچھے ہیں۔ مجھے ان سے آج تک کوئی تکلیف نہیں پہنچی۔ میں نے کہا "سینورا! شاعر ہونا اور صاحب علم ہونا بڑی اچھی بات ہے لیکن اچھے ہونا زیادہ اچھی اور ارفان بات ہے۔ اور اگر کسی کی نصف بہتر اس کی اچھائی اور شرافت کی شہادت دے تو اس بیان پر گوامہر تقدیمی ہستہ ہو جاتی ہے۔" سینورا نے کہا "اگر تم کو کوئی ضروری کام نہ ہو اور جھیں بیہاں میختے پر کوئی اعتراض نہ ہو تو ابھی کچھ دریا اور کوئی جو پسے تمہاری موجودگی میں اور بھی خوش نظر آ رہے ہیں۔"

"کیوں نہیں، کیوں نہیں۔" پروفیسر انگاریتی نے کہا "میں یقیناً اشخاص سے باتیں کر کے فرحت محض کردا ہوں اور میرے لیے یہ ایک بے حد طہیمان بخش نہست ہے۔" میں نے خالص گوئی بدھست انداز میں ہاتھ جوڑ کر اوس نو کر کہا "میری اس سے بڑا کہ اور کیا خوش قسمی ہو گئی ہے کہ میں استاد محترم کی معیت میں چند لمحے اور گزار کر ان کیوں کو پورا کرلوں اور جو اور کسی جگہ سے پوری نہیں کی جاسکیں۔"

"در حمل انسان کوک پکار کا آدمی ہے اور سوالی ہن کرزندگی پر کرتا ہے۔"

"اور بالآخر کے سفر کی بھی کوئی کوک پکارے؟" میں نے پوچھا۔

"بالکل ہے اور بے شمار ہے۔" ماستر نے کہا "ہمارے مصر میں، صوموں کے اندر درویش لوگ "الله ہو" کا

ڈینگر تھیں۔ اللہ کا لفظ مند بند کر کے قفسوں سے سافس لے کر اندر کو کھینچتے ہیں اور "ھو" کی آواز ہوئوں کو گول کر کے لالجھتے ہیں۔"

میں نے کہا "اس قسم کا درد میں نے اپنے ملک کے فقیروں میں دیکھا ہے جو درگا ہوں، مزاروں اور خانقاہوں پر

کہنے لگے "انسان بڑی مظلوم اور گھوم گھلوق ہے۔ اس کے اختیار میں سب کچھ نہیں۔ زمین کو بر مانا اس کے درواز پر چادر رذائل کے ایسا درد کیا کرتے ہیں۔ وہو کے درواز ان کا بدن پچکو لے کھانے لگتا ہے اور یوں سنائی دیتا ہے جیسے ایک ہی بدن سے دو قسم کی آوازیں آرہی ہوں۔"

پروفیسر صاحب نے کہا "گھری میڈی میشن کے لیے ایک تخفیف خالی "ہو" بھی ہے۔ ہو کی آواز ازی اور

زور نہیں۔ اسے پکارنے کا پروادھی کارہے لیکن اس کی بازگشت پر کوئی دسترس نہیں۔"

"اپنے نفس گرم گھستہ سے ملا تھا اس کے فضل سے ہوتی ہے اور جس نے اپنے نفس کو پچان لیا، اس نے خدا کو

پچان لیا۔ اور خدا جس کی کوپن آپ بچھا انا چاہتا ہے، اس کو پانی روشنی کی آگ دکھاد جاتا ہے۔"

"اور درسرے جو سے پچانے کے دل سے آرزو و مند ہوتے ہیں..... وہ؟"

"وہ اپنا انہاں گھکلوں لے کر کوہ دیباں، صحراء ریا کوچہ و بازار اور محل و مزار میں گھومنے رہتے ہیں۔"

"ان کو بھی روشنی ال جاتی ہے؟" میں نے پوچھا۔

تو کہنے لگے "کوشش سے کچھ ہوتا نہیں لیکن بندے کی شان بھی ہے کہ کوشش کرتا رہے۔ ملے نہ ملے، ہماری

بیانات کے تواتر کا تتمیل نہیں ہو سکتا۔"

گا۔ آپ کا بڑا وقت لیا گیں اس سے مجھ کو بڑا فائدہ پہنچا۔ ایسی باتیں نہ تو کتابوں میں ملتی ہیں نہ کوئی انہیں اس تفصیل کے ساتھ سمجھا سکتا ہے۔"

سینورا اسکرا کر کہنے لگیں۔ مجھے تمہارے پروفیسر کے علم و دانش سے تو کوئی علاقہ نہیں، نہیں ان کی باتیں سمجھنے ہوں، نہ ان کی شاعری البتہ اخاضر و رجائیٰ ہوں کہ یہ آدمی بہت اچھے ہیں۔ مجھے ان سے آج تک کوئی تکلیف نہیں پہنچی۔"

میں نے کہا "سینورا! شاعر ہونا اور صاحب علم ہونا بڑی اچھی بات ہے لیکن اچھے ہونا زیادہ اچھی اور ارفان بات ہے۔ اور اگر کسی کی نصف بہتر اس کی اچھائی اور شرافت کی شہادت دے تو اس بیان پر گوامہر تقدیمی ہستہ ہو جاتی ہے۔"

سینورا نے کہا "اگر تم کو کوئی ضروری کام نہ ہو اور جھیں بیہاں میختے پر کوئی اعتراض نہ ہو تو ابھی کچھ دریا اور کوئی جو پسے تمہاری موجودگی میں اور بھی خوش نظر آ رہے ہیں۔"

"کیوں نہیں، کیوں نہیں۔" پروفیسر انگاریتی نے کہا "میں یقیناً اشخاص سے باتیں کر کے فرحت محض کردا ہوں اور میرے لیے یہ ایک بے حد طہیمان بخش نہست ہے۔"

میں نے خالص گوئی بدھست انداز میں ہاتھ جوڑ کر اوس نو کر کہا "میری اس سے بڑا کہ اور کیا خوش قسمی ہو گئی ہے کہ میں استاد محترم کی معیت میں چند لمحے اور گزار کر ان کیوں کو پورا کرلوں اور جو اور کسی جگہ سے پوری نہیں کی جاسکیں۔"

سینورا انگاریتی نے کہا "میں آپ لوگوں کے لیے چیز اور سرہم کا ایک ایک سینٹ ونچ بنا کر لاتی ہوں اور اس کے ساتھ گرم گرم کافی کا ایک کپ اور۔"

پروفیسر صاحب نے کہا "براؤ! اوہ دن اطروہما..... دو ماچتا اتیرنا!!!"

سینورا کے چڑھنے کے بعد میں نے کہا "ماستر و اوہ جس ذات کا آپ ابھی تذکرہ کر رہے ہے تے، وہ ہیلی ہیلی روکیں والا چڑھہ، اس سے پھر ملاقات ہو سکتی ہے؟ مرنے سے پہلے یا مکمل طور پر نامیدہ ہو جانے سے چشتہ؟"

کہنے لگے "انسان بڑی مظلوم اور گھوم گھلوق ہے۔ اس کے اختیار میں سب کچھ نہیں۔ زمین کو بر مانا اس کے اختیار میں ہے لیکن اس میں سے میھاپانی طاش کر لینا اس کے بس میں نہیں۔ دوادار علاج معالج اس کے اختیار میں ہے لیکن بیماری کا قائم قع کرنا اس کے قابو میں نہیں۔ مجت کر لینا اس کی قدرت میں ہے لیکن مجت کا جواب پانے پر اس کا کوئی زور نہیں۔ اسے پکارنے کا پروادھی کارہے لیکن اس کی بازگشت پر کوئی دسترس نہیں۔"

"اپنے نفس گرم گھستہ سے ملا تھا اس کے فضل سے ہوتی ہے اور جس نے اپنے نفس کو پچان لیا، اس نے خدا کو پچان لیا۔ اور خدا جس کی کوپن آپ بچھا انا چاہتا ہے، اس کو پانی روشنی کی آگ دکھاد جاتا ہے۔"

"اوہ درسرے جو سے پچانے کے دل سے آرزو و مند ہوتے ہیں..... وہ؟"

"وہ اپنا انہاں گھکلوں لے کر کوہ دیباں، صحراء ریا کوچہ و بازار اور محل و مزار میں گھومنے رہتے ہیں۔"

"ان کو بھی روشنی ال جاتی ہے؟" میں نے پوچھا۔

تو کہنے لگے "کوشش سے کچھ ہوتا نہیں لیکن بندے کی شان بھی ہے کہ کوشش کرتا رہے۔ ملے نہ ملے، ہماری

میں نے تھجس ہو کر پوچھا "ماستر دا کیا آپ ہو کا درکرتے رہے ہیں؟"

انہوں نے جلدی سے کہا "یہ باتیں پوچھنے کی نیس ہوتیں، کرنے کی ہوتی ہیں۔" پھر کہنے لگے "ایک دریں" "یہ میڈی میشن کی جسمانی روگ یا ذہنی اور بدنبال یہاری کو دور کرنے کے لیے بہت ہی مفید ہے۔ مراقب کو بھی ہو" کا بھی۔ اس میں انی کی آواز سانس کے ساتھ اندر کھینچتے ہیں اور ہو کی پلٹتے ہوئے سانس کے ساتھ باہر کلتے ہیں۔ اس میں اپنی کی جاتی ہے۔ پھر فیر ایک دائرے کی شکل میں بیٹھ کر اور سر گھنون سک جو کاگز سر دشیدہ عام طور پر اجتماعی رنگ میں کی جاتی ہے۔

خیل سیٹ سے زیادہ نیس کرتا، یعنی دو مرتبہ خالی سانس اور ایک مرتبہ تھوکا سر و دیک سیٹ ہوا۔... لیکن یاد رہے کہ کوئی بھی مراقب کوئی تکلیر یا کوئی میڈی میشن سوڑ چلاتے ہوئے یا کسی میشن کو پہنچ کرتے ہوئے نہیں کرفی۔ اس کے لیے پر سکون مناجات کیا کرتے ہیں۔"

پھر ہری طرف غور سے دیکھ کر بولے۔ "میں نے کچھ گدھوں کو" رہ کی آواز میں میڈی میٹ کرتے بھی دیکھے ہے۔ ان کے سر خیل نے بتایا کہ "رہ کا آہنگ بدن کو اعلیٰ درجے کی طبقی طاقت عطا کرتا ہے۔ آپ اسے کہا ہو کرو انہیں ہاتھ باندھ کر یا بینچ کر، دونوں طریق سے کر سکتے ہیں لیکن کھڑے ہو کر کرنے سے قوت کا بہتر طور پر حصول ہوتا ہے۔"

"سید ہے کھڑے ہو کر ایک بی سانس کھینچیں اور سانس چھوڑتے وقت ار رر رر رر..... آ..... آس ورنہ سک کرتے جائیں جب تک کہ آپ کی سانس پورے طور پر ختم ہو جائے۔ اس کے بعد پھر یہیں "مناجات" کریں اور تم ہونے پر اسے دھرا کیں۔ تین مرتبہ کر کھینچ کے بعد رک جائیں اور نارل انداز میں سانس لیں۔ اس کے بعد پھر یہیں اسی..... یہی کدم ہم سروں سے شروع کر کے پھیم پر لے جا کر پھر اسی سانس میں واپس مدھم میں آ جانا ہوتا ہے۔ دھرا کیں اور تمیں کا سیٹ ختم ہونے پر رک جائیں۔ قدرتی انداز میں سانس لیں اور پھر یہیں مشق کریں لیکن ایک بات ہے کہ یہ آواز مرے اندر سے گزر کر زمین میں سرایت کر رہی ہے۔ پھر جب اسی آواز کو پھیم میں لے جانا ہوتا ہے تو آواز کے اس ہندو بست کے ساتھ درج کو اپر اٹھاتے جانا ہوتا ہے اور جب آواز کو پھیم سے اتار کر نیچے لانا پڑتا ہے تو اتنے اترتے پاؤں میں سے ہو کر پھر خود ہی کہنے لگے کہ اس طرح کا ایک اور طریق بھی ہے۔ اس تکلیر کو سوہا گنگ میڈی میشن کہتے ہیں۔ یہ شکل اور الجھے معاملات میں انسان کی بڑی مدد کرتی ہے۔ جب آپ کو کوئی ایسا مسئلہ درپیش ہو جس میں "کروں؟" یا "نہ کروں؟" کی دبدها ہو تو یہ ایک سر اسائز بہت ای فائدہ دیتی ہے۔ مثلاً آپ کا ذہن اور سوچ ایک بات کرنے کو کہتی ہے اسے ہل صورت میں آنا ضروری ہوتا ہے۔ اس سے درج میں علم اور بدن میں ارتعاش باتیں نہیں رہتی۔

آپ کے جذبات اس سے الٹ راست اختیار کرنے پر زور دیتے ہیں تو پھر آنکھیں بند کر کے اور بغیر آواز نکالے اندر میں اپنے مشاہدے کی بنا پر کہہ رہا ہوں کہ یہ ایک سر اسائز تینیں میٹ سے زیادہ نہ کریں۔"

"سانس لیتے وقت سو..... او..... او..... او..... و..... و..... و کہتے جائیں اور سانس چھوڑتے وقت ہا گنگ کی آواز نکالیں۔ بی اور کشیدہ، آنکھیں بند کر کے پاچ گھنے سے دس منٹ تک یہ مشق کریں اور پھر دیکھیں آپ کیسا محسوس کرتے ہیں وہ کام جو آپ نالے آئے ہیں، اور وہ ارادہ جو آپ توڑتے آئے ہیں، خود بخوبی ہجھنگ ہو کر آپ کے ہاتھ پکڑے گا اور آپ کا عمل کے میدان میں لے جائے گا۔"

پھر انہوں نے میرے سوال کا انتفار کیے بغیر کہنا شروع کیا کہ اسی طرح ایک تکلیر تھوکی بھی ہے۔ ایک بی سانس بھریں اور جب سانس چھوڑیں اور ساتھ ہی تھوڑو دو دو..... دو دو کہتے چلے جائیں۔ اس میں تھک کی آواز تیز اور کرخت ہوئی ذکل اور ہم دیکھ قبال کے میچوں کے بارے میں گفتگو کرتے رہے۔ ان کا خیال تھا کہ میلان ثم اطالیہ کی ساری قبائل کی خبر آزمائے بغیر بھی اختیار کی جاسکتی ہے۔ ایسا علم اور ایسی خبر ہے اور دماغ سے مادر ہوتی ہے اور ذات کے کسی حصے پہنچنے کے اپنا سفر ختم کر چکی ہوتی ہے۔ ایسا علم بھی علم ایقین ہی ہوتا ہے!"

اس روز میں بڑی دیریک ان کی خدمت میں بیٹھا رہا لیکن اس گفتگو کے بعد انہوں نے اس موضوع پر کوئی بات پھر انہوں نے کہنا شروع کیا کہ اسی طرح ایک تکلیر تھوکی بھی ہے۔ ایک بی سانس بھریں اور جب سانس چھوڑیں اور ساتھ ہی تھوڑو دو دو..... دو دو کہتے چلے جائیں۔ اس میں تھک کی آواز تیز اور کرخت ہوئی ذکل اور ہم دیکھ قبال کے میچوں کے بارے میں گفتگو کرتے رہے۔ ان کا خیال تھا کہ میلان ثم اطالیہ کی ساری قبائل کی خبر آپ کے ہونت کو تھر تھر آتی ہے اور جب اس کے ساتھ او..... و..... و کی آواز لٹکتی ہے تو بھی ہوتی ہے۔ اکثر آپ کے کام کے ہونت کو تھر تھر آتی ہے اس کے ساتھ او..... و..... و کی آواز لٹکتی ہے تو بھی ہوتی ہے۔ کاپٹا اور تم تمھر اتاتا ہے۔ اس کے کام کے ہونت کو تھر تھر آتی ہے کہ آنکھیں بند کر کے بیٹھ جائیں۔ بدن ڈھیلا چھوڑ دیں۔ دو مرتبہ لمبا سانس لیں اور چھوڑیں۔ اس کے بعد تیسرے سانس میں تھوڑو دو..... دو..... وو..... وو..... کامل شروع کریں۔ اس عمل کے

جع کرائیں اور پرانے رسم درواج ترک کر کے نئے اور ترقی یافتہ رسم درواج اختیار کریں۔  
میں بھی اپنے سکول کے زمانے میں دیہات سدھار اور امدادی بآہی کی انجمن کے گانے اپنے گاؤں کی گلیوں  
بین گوم کر گا یا کرتا تھا اور میری تویی سارے علاقوں میں مشہور تھی۔ جب میری پارٹی میرے پیچھے پیچھے چنگے نیزے میں راستوں  
پر پڑا شگفتہ ہوئی تھی کہ

واہواہ سکول نوں جا پچیا، لے پیسہ  
گھر آندے نوں کڑھا بنا دیاں کیسا  
سکول نوں جا پچیا، لے پیسہ  
پاہرو دیاں نوں لوی ناں ملدی  
سکولیاں نوں دو دھملہ اکیسا  
سکول نوں جا پچیا، لے پیسہ

ہمارے اس گانے کی آواز پر گلی خلوں کے پیچے اپنے اپنے گھروں کے دروازے پر آ کھڑے ہوتے اور ہمیں  
حضرت اور چاہت سے دیکھتے۔ انہی میں سے ایک آدھ پچھہ مدد کر کے اگلے دن ہمارے سکول آ کر کبھی جماعت میں نام  
حاشیہ لکھ کر اس نے بڑی شہرت اور نیک نامی حاصل کی تھی۔ تاریخ میں اس کی صحافی اور کمرے پن کے دیوانے تھے۔ میں ان  
ایک مردوں پیچ کی طرح منہ میں انگلی ڈال کر اس کی محل میں بیٹھتا تھا اور اس کی شہرت سے بہت متاثر تھا۔

ای طرح ہمارے بڑے بزرگ جب کھیتوں سے واپس آ کر اور تازہ چلیں بھر کر دائرے میں بیٹھ جاتے ہم  
ان کے سامنے کھڑے ہو کر اوپری آواز میں تان اڑاتے۔

لئی پنڈ نوں جان والیا  
سن لے عقل دیاں گاں  
مشی کہند ابابو کہدا  
تے پنڈ نوں جان والیا  
اپنے روشندران بنانوں  
پچیاں نوں توں پڑھنے پانوں

مشی کہند ابابو کہدا  
می پنڈ جان والیا  
سن لے عقل دیاں گاں  
مشی کہند ابابو کہدا!!  
تے پنڈ نوں جان والیا!!

لوگوں کا کام ہے..... آخر تھیں، بہت یاد کرتا ہے، پچھلی کو تاریخ کھٹا..... تمہارا سعادت.....

اس وقت بھی لوگ منہ سے متاثر تھے۔ جو لوگ اسے پسند کرتے تھے وہ بھی اور جو ناپسند کرتے تھے، وہ بھی ان  
حاشیہ لکھ کر اس نے بڑی شہرت اور نیک نامی حاصل کی تھی۔ تاریخ میں اس کی صحافی اور کمرے پن کے دیوانے تھے۔ میں ان  
ایک مردوں پیچ کی طرح منہ میں انگلی ڈال کر اس کی محل میں بیٹھتا تھا اور اس کی شہرت سے بہت متاثر تھا۔

یہ ترقی پسند تحریک کا زمانہ تھا اور یہ تحریک ایسٹ انڈیا کمپنی کی حاکیت کی طرح سارے بر صغیر کو اپنی پیشہ میں  
لیے چلی جا رہی تھی۔ جو لوگ اس تحریک سے وابستہ تھے، وہ تو خیر تھے ہی جو اس سے ذرا فاضلے پر تھے وہ بھی اس کے جان  
اور اس کی بھرگیری قوت سے بہتے ہوئے تھے۔ ان کو پہنچنیں چلتا تھا لیکن ان کی تحریروں کی خوبیوں تبدیلی سی آئی تھی۔ اس  
تحریک کا مقصد ہندوستانی لوگوں کے ذہن میں فکری تبدیلی لا کر نظام کہنہ کو بدلا اور ان کو فرسودہ روانی سوچ سے کمال  
ایک نئی اور ترقی یافتہ زندگی سے روشناس کرنا تھا۔ ترقی پسند تحریک کے ادیبوں، شاعروں، فنکار اور مصوروں کا ایک مشترک  
پروگرام تھا کہ اپنے ہم وطنوں کو جرود جہالت کی فرسودہ روانیات سے نکال کر ایک خوش آئند، روشن اور سہرے مستقبلے  
روشناس کرایا جائے اور ان کو صدیوں کے روایتی اور رواجی اندھیروں سے چھکا را دلا کر آئیں۔ میں جنہیں انوں میں  
آباد کیا جائے۔

اس سے پہلے بھی انگریزوں نے ہندوستان کو سماجی جاگرتی کی ایک نئی تحریک سے روشناس کرایا تھا اور اس  
تحریک کو ”دیہات سدھار انجمن“ کا نام دیا تھا۔ اس انجمن کے ساتھ لوگوں کی مالی اور اقتصادی حالت بہتر بنانے کے لیے  
”امداد بآہی کی انجمن“ کا اضافہ کر دیا تھا اور دیہات سدھار کے فلسفے کو ہندوستان کے دور رواز گوشوں تک پہنچا دیا تھا۔  
اپنے مکانوں کی چھیس اور چیزیں۔ فرش سے آٹھ فٹ کے فاصلے پر روشنائی بنا کیں۔ مویشیوں کو انسانوں کے درمیان  
کھروں میں نہ باندھیں۔ کنوں میں لال دوائی ڈالیں۔ پچوں کو تعلیم دلوائیں۔ اپنی بچت انجمن امداد بآہی کے میگوں میں

"ابن امداد بہمی" اور "ذیہات مدد حار" کے بعد جو تیری سجا ہمیں عقل کی باتیں سکھانے کے لیے متبرکی گئی وہ اب گن ترقی پسند مصقین تھی۔ اس نے ہمارے پرائے اور فرسودہ خیالات کی بیخ کنی کے لیے بڑی ہمت اور شجاعت رکھنے والے احمدوں اور معاون حسن کے بارے قلم کاروں کے چکل میں پھسا ہوا تھا اور چیزوں کی چال چل رہا تھا۔ ایک دھانگ مار کر دلائی اور روی ادب کے ساتھ آکھڑا ہوا اور اس کے اندر ایسے اوپچے روشن دان لگ گئے کہ اندر سے سب کو پھرا نہ لگا۔ ادب کے وجود میں تھی ہوا کیں دھان ہو گئیں اور نئے پانی مرنے لگے۔

غرضی، مظہری، بڑھاپ، بیماری، کسمپری اور علم و زیادتی کے بارے میں یوں تو مہاتما بدھ کے زمانے سے لے کر جس کی اور حق کی ایک تھی ڈینی یعنی طے پائی کر کھل کے بات کرنا، وجود کے گند اور غلاظت سے پرداختھا، جوں کا احترام کرنا، انسانی کمزوریوں کے اٹھا کر اور اقتدار کی ستر پوشی نہ کرنا اور پرانے والاں میں انسانی نفیات کی تھی جوں کا احترام کرنا، روایا اور گرلا یا جارہاتھا لیکن ترقی پسند مصقین نے غرضی، مظہری اور بیروزگاری کے موضوع کو بڑے حسن اور سلیمانی کے ساتھ اپنایا اور بڑی محنت اور لگن کے ساتھ اس پر علم نہ کے سر پارے رقم کیے۔ حقیقی، تعمیدی اور تحلیلی و تجزیی ایں مضمایں میں اقتصادیات، معاشریات، سیاست اور مذہبات پر بڑے کھلے دل سے تعمید کی اور صدیوں کی غلامی سے الیں پہنچنے سے وابستہ تھے لیکن اب گھن کی محلی تھی اور عام معانی کے تحت انسانی کیتیکیوں، بدنظریوں، غلطاتوں اور ستر پہنچنے کا پوست مار کر کے ان کی خرابیوں کے دفتر تیار کرتے تھے اور ہم چھوٹے قد کے نئے لکھتے والے ان کی تحریروں پھر اس کا پوست مار کر کے بتایا کہ پانی کیاں مر رہا ہے۔

اس تحریک نے بڑے مشکل اور پیچیدہ موضوعات سہوئے تھے۔ ان پر فلسفیانہ انداز میں بات کی تھی اور انیں سائنسی تحقیق سے قاری کو روشن کرنے کی کوشش کی تھی۔ مارکس فلسفہ اور جدیلیات کا تصور تھا جسے نکل نکل جاتا تھا۔ کچھ کچھ میں منوکی محلی باتوں، محلی تحریروں اور کھلے کھلے مل کر کرتے میں اس کا لے شیری حسن کا عاشق تھا۔ فرمایا ہر روز اس سے ملاقات رہتی۔ ہر روز اس کی بھی کڑوی صفات متابع اور آزاد مشرب باتیں سننا پڑتیں اور ہر روز اس آتا تھا اور باقی کا سب کچھ سپاٹ ہو کر رہ جاتا تھا۔ پڑھتے ہوئے جی گھبرا تھا اور طبیعت اوتھی تھی، پر قاری کو ساتھ لے کر چنان ضروری تھا اور اس کی رائیں سنجال کر ساتھ رکھنا لازمی ہو گیا تھا۔ اس لیے اب گن ترقی پسند مصقین نے مشکل اور پیچیدہ مضمایں کے ساتھ ٹوٹے چلانے کی اجازت بھی دے دی۔

ڈاکٹر رشید جہاں، احمد علی اور ان کے ساتھیوں نے اپنی تحریروں میں کوک شاستری سٹڈیا شروع کر دیا۔ یہ موضوعات خوب کیے، ذکر میں اترے، میں ہوئے، کھو جے گئے اور ہاتھوں ہاتھ دوڑھک پہنچ۔ ان کی دیکھا کیکی ہا ہجھا باندھ کر، جھرات کی روٹیاں مانگتے والے سیپے کی طرح ایک ہی سانس میں آواز لگا تھا کہ دوسرے مصنفوں نے بھی بھی رویہ اختیار کیا۔ وہ اب گن کے رکن تھے یا نہیں تھے، اس کے نظریات سے ہم آہنگ تھے یا نہیں تھے، اس پر صادر کرتے تھے یا نہیں کرتے تھے، سمجھی اسی راستے پر چل لئے۔

ان لوگوں نے اپنے قاریوں اور طنبوں کو یقین دلایا تھا کہ مذہب ایک فرسودہ شے ہے۔ خوف کی پیداوار ہے۔ لایخنی اور بے محتی ہے۔ انسانوں کے لیے ایفون کا درجہ رکھتا ہے۔ ترقی کی راہ کا روزا ہے اور اس کے رسم و روان انسان کو جمعت پسندی کی طرف مائل کرتے ہیں۔ ترقی پسند تحریک کا ہرشی اور ہر بایو اونچی آوازیں تا نیں اڑا رہا تھا کہ اچھے روشن دان بنانے کی راستے پر چل لئے۔

منڈیاں نوں تو پڑھنے پاؤں  
کچھ نوں ناں جھانی پاؤں  
میریاں گلاؤں کن دا جانوں  
ولے پنڈتوں جان والیا

اس دیہات مدد حار تحریک کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہوا کہ ہمارے ادب نے جو پر یہم چندوں مہا شے سدر شنوں،

لیکن نذر احمدوں اور معاون حسن کے بارے قلم کاروں کے چکل میں پھسا ہوا تھا اور چیزوں کی چال چل رہا تھا۔ ایک دھانگ مار کر دلائی اور روی ادب کے ساتھ آکھڑا ہوا اور اس کے اندر ایسے اوپچے روشن دان لگ گئے کہ اندر سے سب کو پھرا نہ لگا۔ ادب کے وجود میں تھی ہوا کیں دھان ہو گئیں اور نئے پانی مرنے لگے۔

جس کی اور حق کی ایک تھی ڈینی یعنی طے پائی کر کھل کے بات کرنا، وجود کے گند اور غلاظت سے پرداختھا، جوں کا احترام کرنا، انسانی کمزوریوں کے اٹھا کر اور اقتدار کی ستر پوشی نہ کرنا اور پرانے والاں میں انسانی نفیات کی تھی جوں کا پوست مار کر کے بتایا کہ پانی کیاں مر رہا ہے!

کھوکھاں کھوئے جانا تھا لیکن اسے اور بھی حق ہے اور بھی حق ہے اور سلیمانی کے ساتھ اس پر علم نہ کے سر پارے رقم کیے۔ حقیقی، تعمیدی اور تحلیلی و تجزیی ایں اور سلیمانی میں اقتصادیات، معاشریات، سیاست اور مذہبات پر بڑے کھلے دل سے تعمید کی اور صدیوں کی غلامی سے الیں پہنچنے سے وابستہ تھے لیکن اب گھن کی محلی تھی اور عام معانی کے تحت انسانی کیتیکیوں، بدنظریوں، غلطاتوں اور ستر پہنچنے کا پوست مار کر کے ان کی خرابیوں کے دفتر تیار کرتے تھے اور ہم چھوٹے قد کے نئے لکھتے والے ان کی تحریروں پھر اس کا پوست مار کر کے بتایا کہ پانی کیاں مر رہا ہے۔

اس تحریک نے بڑے مشکل اور پیچیدہ موضوعات سہوئے تھے۔ ان پر فلسفیانہ انداز میں بات کی تھی اور انیں سائنسی تحقیق سے قاری کو روشن کرنے کی کوشش کی تھی۔ مارکس فلسفہ اور جدیلیات کا تصور تھا جسے نکل نکل جاتا تھا۔ کچھ کچھ میں منوکی محلی باتوں، محلی تحریروں اور کھلے کھلے مل کر کرتے میں اس کا لے شیری حسن کا عاشق تھا۔ فرمایا ہر روز اس سے ملاقات رہتی۔ ہر روز اس کی بھی کڑوی صفات متابع اور آزاد مشرب باتیں سننا پڑتیں اور ہر روز اس آتا تھا اور باقی کا سب کچھ سپاٹ ہو کر رہ جاتا تھا۔ پڑھتے ہوئے جی گھبرا تھا اور طبیعت اوتھی تھی، پر قاری کو ساتھ لے کر چنان ضروری تھا اور اس کی رائیں سنجال کر ساتھ رکھنا لازمی ہو گیا تھا۔ اس لیے اب گن ترقی پسند مصقین نے مشکل اور پیچیدہ مضمایں کے ساتھ ٹوٹے چلانے کی اجازت بھی دے دی۔

تفا۔ جب کبھی وہ اپنی رندی اور آزاد روی کے قصے اوپچے سروں میں بیان کر کے حاضرین محفل سے داد دیتا تو میں سینے پر

ڈاکٹر رشید جہاں، احمد علی اور ان کے ساتھیوں نے اپنی تحریروں میں کوک شاستری سٹڈیا شروع کر دیا۔ یہ موضوعات خوب کیے، ذکر میں اترے، میں ہوئے، کھو جے گئے اور ہاتھوں ہاتھ دوڑھک پہنچ۔ ان کی دیکھا کیکی ہا ہجھا باندھ کر، جھرات کی روٹیاں مانگتے والے سیپے کی طرح ایک ہی سانس میں آواز لگا تھا کہ دوسرے مصنفوں نے بھی بھی رویہ اختیار کیا۔ وہ اب گن کے رکن تھے یا نہیں تھے، اس کے نظریات سے ہم آہنگ تھے یا نہیں تھے، اس پر صادر کرتے تھے یا نہیں کرتے تھے، سمجھی اسی راستے پر چل لئے۔

شاہ صاحب نے ایک روپیہ اس کی نذر کیا اور فرمایا کہ جو چاہو سوکھا ہو یہم تو کو اختیار ہے۔  
وہ بولا "ہم نے تو آپ کا بڑا نام سنا تھا لیکن آپ تو قیدیں ہیں۔"

شاہ صاحب نے فرمایا "صاحب من اکیا آپ قیدیں نہیں ہیں؟"  
کہا "نہیں۔ ہم تو رند مشرب لوگ ہیں کہ درھکی پا بندی۔  
ہم آزاد ہیں اور آزادی کے پرستار ہیں۔ ہمارے یہاں بکھر بندیاں نہیں۔"

شاہ صاحب نے فرمایا کہ "اگر کسی روشن کے قیدی نہیں ہو تو اچھی خسل کرو جوہ پہنچو، عالمہ بناندھ کر مسجد میں چلاو رہنا ماز پر ہو۔" ورن جس طرح تم رندی کی قیدیں ہو اسی طرح ہم شریعت عزیز ایک قیدیں پا بندیں۔ اصل میں تمہاری آزادی ایک خیال خام ہے۔"

یہ بات سن کر نہیاں چپ ہوا اور شاد صاحب کے قدم پکڑے کہ "درامل ہمارا خیال غلط تھا جو رادی کام مرد ہے جس تھا"

یہ  
یاروں کا یار اور  
اختلاف رہتا،

س دی، دربے پا ہی ای بڑی میں ہیں اور ہر س اپی مم لوسب سے برتہ برینڈ خیال کرتا ہے اور اس کے  
ابلاغ میں اپنی عمر عزیز صرف کر کے گناہ کی وادی میں اتر جاتا ہے۔ میں نے محبوں کیا کہ ایک مکمل طور پر سچا ٹھنڈا اکٹو  
وقات بڑا ہی نظام ہوتا ہے۔

رسیچ کا کام بھی راتی اور سچائی کی چھان پھنک کے لیے کیا جاتا ہے۔ وادن الگ اور بھروسہ اگ کر کے علیحدہ ذمیر لگادیے جاتے ہیں۔ لوگوں کو مگر اسی نکال کر سیدھے راستے پر ڈالنے کا کام تھیں کہ۔ تھیں کے دن کی چھوٹی بڑے چاخوں کی صورت میں ہر راستے کو روشن اور ہر منزل کو منور کرتے چل جاتے ہیں۔ انسان کے بھنکے لا اندر شہریں رہتا۔

جب میں اپنی کانج کی تعلیم کے چھٹے سال میں تھا اور اپنے افسانوں کا مجموعہ "ایک محبت سوانح نے"، چھپا پا کا تھا، اس وقت میرا ایک ہی معمول تھا کہ سورج ڈھلتے تو اپنے پبلشر مکتبہ جدید کی دکان پر بیٹھ کر بہانے بہانے سے یہ معلوم کرنے کی کوشش کرتا کہ میری کتاب کتنی بکی ہے اور لوگوں کو کس قدر پسند آئی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ہر شام اپنے سے سینٹر اور بیویوں سے ملنا اور ان کی باتوں کو سیست کر گھر لانا کریمتوں کے رکھتے جاتا۔

ایک شام ہم مکتبہ جدید پر کھڑے بڑی قد آور باتیں کر رہے تھے۔ خوش تھے کہ ساحلِ چینا نوی اور عزیزِ انبوح  
ہمارے ساتھ موجود تھے۔ صدرِ میراپے مخصوص کامریٹی لباس میں رک سیک پشت پر ڈالے بڑے انہاں سے  
کوئی کتاب دیکھ رہے تھے۔ چودھری رشید پارسلوں پر تھی لپیٹ رہے تھے کہ بھرے بھرے بدن کا ایک گورا چٹا لٹکا سفید  
کمکن زین کی پتلوں اور سفید نوں کی قیس پہنچنے والی پر آ کر سلام ایک کہہ کرنے والے دیکھنے میں مصروف ہو گیا۔ اس کی  
پتلوں سونے پڑے کی کہراویں چینی سے بندی تھی اور اس کے ہاتھ میں سولا پست تھا۔

چودھری رشید نے ہم سب کا اس نوجوان سے تعارف کرایا جس کی حال ہی میں چھپنے والی کتاب نے اس اتوں رات فرش سے عرش پر پہنچا دیا تھا۔ اس کتاب کا نام ”شلی کی داستان معاشرت“ تھا اور اس میں کسی عظیم فیضی سے شلی کی گہری وابستگی کے دستاویزی شوت پیش کیے گئے تھے۔ میں نے یہ کتاب سنی ضرور تھی لیکن پڑھنی نہ تھی۔

نوجوان مصنف نے کمال مہربانی سے اپنی یہ کتاب آنورگراف کر کے مجھے مرحت کی اور کہا اسے پڑھ کر اپنی رائے ضرور دینا۔ عزیز احمد نے حیران ہو کر میری طرف دیکھا اور اپنی عنیک کے پیچھے اپنے تھنوس انداز میں آنکھیں جھوک کر کہا ”تعجب آپ نے یہ کتاب ابھی تک پڑھی ہی نہیں۔“ میں نے بڑی نیلامت سے سر جھکا کر کچھ کہنے کی کوشش کی مگر مجھ

سے ات بن نہ سکی، گھنٹھیا کر رہ گیا۔

رات کی تھائی میں اپنے کمرے کے اندر بالکل اکیلا، جیسے ہی میں یہ کتاب پڑھتا جاتا تھا، میرے روگئے کرے ہوتے جاتے تھے۔ شلی نہماں کی ہمارے گھر میں بڑی عزت تھی۔ ہماری بڑی آپا تم سب کو سیرہ النبی سلطاناً پر عالی تھیں اور مشکل مواقعات پر رک رک میں تاریخی تفصیلات بہم کرتی جاتی تھیں۔ جو کمال شی کی تحریر کا طرز امتیاز تھا، کچھ جیسا ہی کمال ہماری آپا کی تقریر کے سحر میں تھا۔ ہم سب بے پروا، اچات مراج، لکھنڈرے اور نال مٹول ہونے کے باوجود اس سیشن کے بڑے رسایا تھے اور آپا کو کبھی چھٹی کرنے نہیں دیتے تھے۔

جب میں نے یہ کتاب ختم کی تو مجھ کے چار بجے رہے تھے اور نیکر کی اذان ہو رہی تھی۔ وہ شلی جس کی ہم لوگ پڑھا کرتے تھے، ایک اور ہدی روپ میں میرے سامنے تھا اور ہم دونوں ایک دوسرے سے آنکھیں ملا رہے تھے۔ میں اپنی چکی پر مندہ تھا اور شلی اپنے مقام پر کچھ پڑ رہے تھے۔ ہمارے درمیان پہلے تو دوسری پیدا ہوئی۔ پھر اچنیت نے چشم لیا اور سورج طلوع ہونے تک میں اپنے محبوب مصنف سے کنارہ کش ہو کر اس کے خلاف ہو گیا۔ میرے دل میں اس کے خلاف نزٹ کی ایک ایسی لہر پیدا ہوئی جو بلند سے بلند تر ہوتی تھی اور جس نے مجھے مایوسیوں اور گرداب میں تیزی سے بلونا شروع کر دیا۔

میں زندگی میں پہلی مرتبہ ریسرچ کی افادیت سے روشناس ہوا اور میں پہلی مرتبہ ریسرچ کی چھان پیٹک کے گھرے علم کی گہرائیوں میں اترتا۔ اٹھتے بیٹھتے، سوتے جا گئے میرے دل نے یہ کہنا شروع کر دیا کہ جب ایک شخص ایسا کمزور، اس تدریجیلی آیا اور خاکا ذبب ہے تو پھر اس کی تصنیف پر کس طرح سے اقتدار کیا جا سکتا ہے اور اس کی تحریر کے واقعاتی ریسرچ کو کے تسلیم کیا جا سکتا ہے۔

اس معاملے میں آپ کے ساتھ پری بھیں ہوئیں اور گنگوکے دوران چلی مرتبہ میں اپنی بہت ہی پیاری اور ہم سب کی محظوظ بہن کے ساتھ گستاخی کے ساتھ بھیں آیا۔ کچھ باتیں میرے من میں اسی بھی نکل گئیں جو مصنف کی ذات، اس کی کتاب اور کتاب کے نفس مضمون سے بھی تعلق رکھتی تھیں۔ آپ اپنے باتیں ان کرپڑا گئیں اور ان کی آنکھوں سے پاپ آنکھوں نے لگے لیکن میں ریسرچ سے اور ریسرچ کی چھائی سے ایسا مثار ہو چکا تھا کہ اب مجھے ان آنسوؤں کی کوئی

پچھوں لوگ بچ کر دبکر، چھپا کر اور کپڑوں میں پیٹ کر رکھتے ہیں کہ باہر لکھا تو بچ کو خشنداں جائے گی اور اس کو فلکو اور جائے گا۔ بہترینی ہے کہ ڈھکار ہے اور لوگوں کی نگاہوں سے چھاڑے۔ ایسے لوگ معاشرے کو اور انسانیت کو شدید ترقیات پہنچاتے ہیں اور ترقی کی راہیں مدد و کردار ہیں۔

اپنی آپا کی محبت میں اور ان کی تعلیم کی وجہ سے بچپن ہی سے میں فارغ اوقات میں درود شریف پڑھا کرنا تھا۔ اب میں نے اس کا پڑھنا بھی ترک کر دیا!

تھا کہ ہم حق سننا اس لیے پسند نہیں کرتے کہ ہم حق بولنے نہیں، حق بولنے کے لیے اور حق کرنے کے لیے سب سے پہلے ہی سننے کی عادت ڈالنا ضروری ہے۔ اس کیجئے کہ تخت میں حق سننے کا رسیا بن گیا اور مجھے اس کا جھکا پڑ گیا۔

ای زمانے میں مجھے مجراد کیجئے کا ایسا چکا پڑا کہ جہاں بھی کسی شوخ و شنک بالی کے مجرے کی خبر پاتا، اور دہاں آئتی جاتا۔ طوائفیں بھی بڑی پی ملتی ہوتی ہیں۔ ہر قوم کے بھید بھاؤتی جاتی ہیں، کچھ پھر کریں رکھتیں۔ انہوں میں سب کچھ کھول کر ملیاں کرتی جاتی ہیں۔ اگلے اگلے کھلا ہوتا ہے، کچھ دھانپ کے نہیں رکھتیں۔ اسی حقیقت بیان کی وجہ سے لوگ انہیں پسند کرتے ہیں اور انہی حقیقتیں کے انہمار کی بدلت دہ ایک دوسری سے بڑھ چڑھ کر شہر پاتی ہیں۔..... مجرے کے علاوہ جہاں کہیں شوخ و شنک قوم کے حق کا انہمار ہوتا، میں بھاگ کر وہاں پہنچ جاتا اور حسب توفیق فرک جھاڑ کر واپس آ جاتا۔

رسیج کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہے کہ انسان کو حق سے گزرے بغیر اور حق کے بغیر بننے والے حق کی دولت میں مفت مل جاتی ہے۔ بنا بنا اور ریڑی میڈی حق بڑا ہی مفید، بے حد موزوں اور حد درجہ آرام ہوتا ہے۔ یہ خواب آ در گولی سے بھی بڑھ کر سکون دیتا ہے۔

لقریب ایسا سکون ایک مرتبہ پہلے بھی ملا تھا جب میں دسویں کا امتحان دے کر نتیجہ کا انتظار کر رہا تھا۔ ہمارے مکتر میں جو اجنبیں اسلامیہ کا سالانہ جلسہ جامع مسجد میں ہوتا تھا، اس کے لیے دور دراز سے اعلیٰ درجے کے مولوی بلائے جاتے تھے۔ میرے ابادی اور چاحدی محمد اس اجنبی کے کرتا دھرتا تھے۔ وہ ہمارے قبیلے کے لوگوں کی فرمائش پر ایسے مولوی بلائے پر مجور تھے جو گلے کے سریلے کھانے کے چکورے بات کے بیٹے اور دلیل کے کٹلے ہوں۔ دوسرے ملک کے لوگوں کے پچھے چھڑا دیں اور اپنے عقیدے پر آئی نہ آنے دیں۔ منظوم لطفیہ اور طریقۂ کہیاں آسانی سے ناسکیں۔

روتوں کو ہنسادیں اور ہستوں کو رلا دیں اور اپنی ہاڈ ہو سے جلدی میں مجلس کا سارا گلک پیدا کر دیں۔ اس سلسلے میں جالا آباد کے مولوی امیر دین سرفہرست تھے اور تینوں نشتوں میں ان کی تقریر سب سے بعد میں رکھی جاتی تھی۔ مولوی صاحب لوگوں کو ہنسا پہنچا کر جلے کوکشت زعفران بن دیتے تھے اور جو لوگ مسجد میں پاؤں پھیلا کر دیے گئے نیند سوئے ہوتے، ان کو آن واحد میں اپنے مکھوپن سے جگا دیتے تھے۔

میرے بڑے بھائی نے جوان دنوں لا ہو رہیں ایل بی کر رہے تھے، ابادی سے کہا کہ اگر وہ اجازت دیں اور ان کے پاس ذرا بچ ہوں تو وہ ان آٹھ دس مولویوں کی کھیپ میں ایک ایسے نوجوان مولوی کو بھی بلا کیس جو ایسے پاس ہے۔ چنان کوٹ پہنچتے ہیں اور لا ہو کر ایک مسجد میں امامت کرتے ہیں۔ ابادی نے چاحدی محمد سے ذکر کیا تو انہوں نے اپنے ذہن ختم اور گولڈ میڈلست بھیج کر فرمائش کو صاد کیا اور لا ہو سے مرزا عبد الحمید صاحب کو مکتر آنے کی دعوت دے دی گئی۔

جب ہم لوگ مرزا عبد الحمید صاحب کو شیش پر لینے گئے سینڈ کاس کے ڈبے سے ایک چاق و چوند پھر جلا اور تو کیا سانو جوان شیر و ابی پہنچنے اور سر پر روپی رکھ کر آمد ہوا۔ ہمارے علاقوں کا جو زریندگروہ مولویوں کو رہلوے شیش

تھا کہ ہم حق سننا اس لیے پسند نہیں کرتے کہ ہم حق بولنے کے لیے اور حق کرنے کے لیے سب سے پہلے ہی سننے کی عادت ڈالنا ضروری ہے۔ اس کیجئے کہ تخت میں حق سننے کا رسیا بن گیا اور مجھے اس کا جھکا پڑ گیا۔

ای زمانے میں مجھے مجراد کیجئے کا ایسا چکا پڑا کہ جہاں بھی کسی شوخ و شنک بالی کے مجرے کی خبر پاتا، اور دہاں آئتی جاتا۔ طوائفیں بھی بڑی پی ملتی ہوتی ہیں۔ ہر قوم کے بھید بھاؤتی جاتی ہیں، کچھ پھر کریں رکھتیں۔ انہوں میں سب کچھ کھول کر ملیاں کرتی جاتی ہیں۔ اگلے اگلے کھلا ہوتا ہے، کچھ دھانپ کے نہیں رکھتیں۔ اسی حقیقت بیان کی وجہ سے لوگ انہیں پسند کرتے ہیں اور انہی حقیقتیں کے انہمار کی بدلت دہ ایک دوسری سے بڑھ چڑھ کر شہر پاتی ہیں۔..... مجرے کے علاوہ جہاں کہیں شوخ و شنک قوم کے حق کا انہمار ہوتا، میں بھاگ کر وہاں پہنچ جاتا اور حسب توفیق فرک جھاڑ کر واپس آ جاتا۔

رسیج کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہے کہ انسان کو حق سے گزرے بغیر اور حق کے بغیر بننے والے حق کی دولت میں مفت مل جاتی ہے۔ بنا بنا اور ریڑی میڈی حق بڑا ہی مفید، بے حد موزوں اور حد درجہ آرام ہوتا ہے۔ یہ خواب آ در گولی سے بھی بڑھ کر سکون دیتا ہے۔

لقریب ایسا سکون ایک مرتبہ پہلے بھی ملا تھا جب میں دسویں کا امتحان دے کر نتیجہ کا انتظار کر رہا تھا۔ ہمارے مکتر میں جو اجنبیں اسلامیہ کا سالانہ جلسہ جامع مسجد میں ہوتا تھا، اس کے لیے دور دراز سے اعلیٰ درجے کے مولوی بلائے جاتے تھے۔ میرے ابادی اور چاحدی محمد اس اجنبی کے کرتا دھرتا تھے۔ وہ ہمارے قبیلے کے لوگوں کی فرمائش پر ایسے مولوی بلائے پر مجور تھے جو گلے کے سریلے کھانے کے چکورے بات کے بیٹے اور دلیل کے کٹلے ہوں۔ دوسرے ملک کے لوگوں کے پچھے چھڑا دیں اور اپنے عقیدے پر آئی نہ آنے دیں۔ منظوم لطفیہ اور طریقۂ کہیاں آسانی سے ناسکیں۔

روتوں کو ہنسادیں اور ہستوں کو رلا دیں اور اپنی ہاڈ ہو سے جلدی میں مجلس کا سارا گلک پیدا کر دیں۔ اس سلسلے میں جالا آباد کے مولوی امیر دین سرفہرست تھے اور تینوں نشتوں میں ان کی تقریر سب سے بعد میں رکھی جاتی تھی۔ مولوی صاحب لوگوں کو ہنسا پہنچا کر جلے کوکشت زعفران بن دیتے تھے اور جو لوگ مسجد میں پاؤں پھیلا کر دیے گئے نیند سوئے ہوتے، ان کو آن واحد میں اپنے مکھوپن سے جگا دیتے تھے۔

میرے بڑے بھائی نے جوان دنوں لا ہو رہیں ایل بی کر رہے تھے، ابادی سے کہا کہ اگر وہ اجازت دیں اور ان کے پاس ذرا بچ ہوں تو وہ ان آٹھ دس مولویوں کی کھیپ میں ایک ایسے نوجوان مولوی کو بھی بلا کیس جو ایسے پاس ہے۔ چنان کوٹ پہنچتے ہیں اور لا ہو کر ایک مسجد میں امامت کرتے ہیں۔ ابادی نے چاحدی محمد سے ذکر کیا تو انہوں نے اپنے ذہن ختم اور گولڈ میڈلست بھیج کر فرمائش کو صاد کیا اور لا ہو سے مرزا عبد الحمید صاحب کو مکتر آنے کی دعوت دے دی گئی۔

جب ہم لوگ مرزا عبد الحمید صاحب کو شیش پر لینے گئے سینڈ کاس کے ڈبے سے ایک چاق و چوند پھر جلا اور تو کیا سانو جوان شیر و ابی پہنچنے اور سر پر روپی رکھ کر آمد ہوا۔ ہمارے علاقوں کا جو زریندگروہ مولویوں کو رہلوے شیش

پیرزادہ ابراہیم حنفی صاحب کے ملقاتاً تیوں کی تعداد کچھ زیادہ نہ تھی۔ گپت روڈ کے رام لال سوری ان کے پیارے تھے۔ ان کا کارندہ من مون، چپڑا اسی دن میں دو تین مرتبہ پیرزادہ صاحب کے گھر کا پکر لگایا کرتا۔ کبھی پروف وینے بھی پروف و اپس لینے۔ کبھی کاغذ کا نمونہ دکھانے۔ کبھی سطر کا سائز جانچنا۔ وہ ایک ایک بات خود جا پہنچتے تھے۔ پھر اس نے پیدا ہونے والی متوقع صورت حال آنکھ تھے۔ اس کو دو سے ضرب دے کر خدشات میں اضافہ کر لیتے تھے۔ پھر ان خدشات کو فکر کی خراود پر چڑھا کر عقل کے ٹوپی سے ان کے چھوٹے اتارتے تھے اور مضبوط پایہ تخت کو ایک کمزوری ٹاگ میں جہدیل کر کے سارا بوجھا اس پر ڈال دیتے تھے۔ ہر بڑے زبردست مودع تھے لیکن اللہ کو پورے کا پورا نہیں مانتے تھے۔ خدا نے بے پناہ الفت تھی، اس لیے اس کو ہر وقت داش کی باتیں بتاتے رہتے تھے۔ اس کا بڑا خیال رکھتے اور اس کی بھروسی انہی اتنی پسند کے ملقاتاً تیوں سے بیان کیا کرتے۔

میں نے جب چھ ماہ کی مسلسل کوشش کے بعد ان کے پر اسرار سمجھانے کا پتہ چلا یا اور ان کی دلیل پر آواز دینے میں کامیاب ہو گیا تو میرے ایف اے کے فائل امتحان میں چار ماہ باتی رو گئے تھے۔ جنکل ٹکیم اپنے پورے زوروں پر تمیز گورا پلنٹس کے فوجی لاہور کی مال روڈ کے علاوہ دوسری سڑکوں پر بھی نظر آجائے تھے جیسیں کم کم! اس وقت گورا فوج کے لیے کچھ ایسے دلائی رسالے بھی آتے تھے جن کے اندر تصویریوں کی ایک جملہ دیکھنے کے لیے ہم مر جاتے تھے۔ ایک رسالہ Men only و میرا Lilliput Heal of Vitality ایسے رسالے تھے جن کے اندر غصب کے نوافی دھم آؤزیں اس ہوتے۔ ان تصویریوں کو اس زمانے میں Pin up girls کے نام سے یاد کیا جاتا تھا۔ راما کرشنا کتابوں کی دکاونی کے ساتھ ایک چھوٹے سے کھوکھے میں تو دکباڑیے کی رکان تھی جو صرف اپنی کتابیں پیچاتا تھا۔ اس کے پاس ایسے رسالے کافی تعداد میں موجود تھے۔ وہ ایک رسالہ ایک مرتبہ دیکھنے کے آٹھ آنے لیتا تھا۔ شام تک میں پہنچیں روپے بنالیتا اور رسالے اس کے ماس حفظ کے محفوظہ درج تھے۔

جب میں پرزاہ ابراہیم حنفی صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا تو قدر الملاحت پران کے خیال ان فروز پھر من کر بے حد حساد ہوا۔ انہوں نے ایک ابتدائی کتاب بھی اس موضوع پر شائع کر رکھی ہے اور یہی خاصیت اور یہی تقطیع کی ایک اور کتاب کا بھی ڈول ڈال رکھا تھا۔ وہ زبان میں اعراب، نشان گزاری، اعلام اور سلسلہ پر بہت زور دیتے تھے۔ ہر شعر کو فن نزت کے مطابق پڑھنے اور اس کے مطالب صرف بھاؤتانا سے واضح کرنے کا فن انہیں خوب آتا تھا۔ مجھ پر اعتبار کرنے والوں کی ذات میں پچھلے لئے کے بعد انہوں نے ایک کتاب آگے پڑھا کر فرمایا "شعر درود"۔

میں نے قدرے اپنی آواز میں وضاحت کے ساتھ قبیل ارشاد کرتے ہوئے کہا:  
کُلَا مِنْ كَلَّتْ كَلَّتْ كَلَّتْ

کعبہ دل میں کیا آن کے اس بتے مقام  
دل گنہگار، گنہگار، گنہگار نہیں....!

کہنے لگے مطلب بیان کرو، میں نے عرض کیا ”میری حد رجہ کوشش، گرینز اور گریخت کے باوجود اس محظوظ تم پیش از زنگار بردہ جو نے زبردستی میرے دل پر قبضہ کر لیا اور وہاں آ کر بر راجحان ہو گیا۔ میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ میرا

کوئے میں پھیل کر انسانیت کی فلاج و بہبود کا باعث ہنا تھا۔ آج کا اسلام تو یہ عملی، بے یقینی، شخصیت پرستی اور شاہ پرمندی کی ایک بھوٹنگی تصور ہے جس پر مشرک والی لوگوں کے حاشیے چڑھتے اور اترتے رہتے ہیں..... مرزا صاحب اپنی گفتگو کے ہر دفعے کے بعد ختمی سانش بھر کر کہتے "اسلام ایک ارض اور اعلیٰ نظام حیات تھا جسے ظالموں، غاصبوں، احتقوں نے مٹی میں ملا کر اس کی بیستتی تبدیل کر دی۔ اب کوئی موئی ہی اس ظالم سامنے کو توڑ سکتا ہے اور وہی ہماری کھوئی ہوئی میراث کو ڈھنڈوں کے پیچے سے نکال کر واپس لاسکتا ہے۔"

میرے نیک دل، شریف، پاکباز اور دیانتدار بھائی نے اس کام کا بیرونی انتظامیہ۔ وہ جو چیز تھی جماعت سے اس  
ایل ایل بی کے آخری سال تک نماز باقاعدگی سے پڑھتے چلے آ رہے تھے اور اپنے مذہب کے سارے رچیلں پاندھی  
سے ادا کرتے تھے، قصین و جتو کے پنجے سے پنجہ لڑاکر پانچ کے بجائے دو نمازیں پڑھنے لگے اور ریسرچ کی روشنی میں اسلام  
کی بہت سی فروعیاتوں کو ترک کر کے مجھ معنوں میں پچ سلماں بن گئے۔ انہوں نے مرزا صاحب سے بہت سی راز کی  
باتیں سیکھیں اور ساتھ ہی بڑی مشکل اور طویل منتہ ماجت کے بعد مرزا صاحب سے ان کے کچھ کتابوں کا معلوم کرالا۔

ان کا نام ہیرزادہ ابراہیم حنفی تھا اور وہ ریلوے روڈ پر اسلامیہ کالج کے گیٹ کے سامنے قوی کتب خانے کی اوپر کی منزل میں رہتے تھے۔ ان کے چوبارے کو جانے والی سیڑھیاں گھوم کر اوپر جاتی تھیں اور ان سیڑھیوں کے اوپر کا دروازہ اندر سے ہمیشہ بند رہتا تھا۔ ہیرزادہ صاحب چھوٹے قد کے شخصی سے انسان تھے لیکن ان کی آواز بڑی پاٹ دار تھی۔ انہیں یقین کے ساتھ بات کرنے اور اپنے بیان پر قائم رہنے کا بڑا ملکہ تھا۔ بڑی سی کرسی میں چھوٹے سے ہو کر بینے کے باوجود وہ اپنے کتب خانے کی چھٹے سر جادو دیتا تھا۔

ان کے کتب خانے میں اردو، فارسی، عربی کتابوں کے علاوہ انگریزی، عبرانی، ہندی، سکرت اور فرانسیسی زبان کی بھی بے شمار کتابیں تھیں۔ دیواروں پر خوبصورت جاپانی لاکیوں کے رنگیں کیلئے راہ ویں اس تھے اور ان کے درمیان شیشیں فرمیں کی ہوئی فارسی رہائیوں کے طفرے تھے جو کسی ایک ہی شاعر ابوسعید ابوالخیر کے کلام پر مشتمل تھے۔ کمرے کی ساری کھڑکیاں بند تھیں اور شیشوں پر کاغذ منڈھتے تھے۔ اندر بباب جلا کر روشنی کی جاتی تھی اور ہبہزادہ صاحب کے میز پر نیمیں پکے پاس خوبصورت ہینڈل والا ایک محدود بیشہ بھی ہر وقت موجود رہتا تھا۔

یہ گول اور چڑھتی سیر ہیں ایک مرتبہ اور مل کا کمزیداً اور پرچھتی تھیں جہاں یہ رزادہ صاحب کی والدہ اور ان کے مرعوم بیٹے کا اکتو لڑکا رہے تھے۔ ابراہیم حنفی صاحب نے شادی نہیں کی تھی اور وہ علمی تحقیق کو اپنے جمال نکاح میں لانے کے بعد دوسری شادی کا سوچ بھی نہیں سکتے تھے۔ ان کے بھتیجے تھوڑے سے فاتح اعلیٰ تھے۔ اس لیے جسمانی طور پر بہت مضبوط اور کام کرنے کے دھنی تھے۔ گھر کا سارا بوجھمان کے کندھوں پر تھا۔ دو من کی آئنے کی بوری بغل میں دبا کر مل کھانی تک سیر ہیں پر گھبری کی طرح گز رجاتے تھے۔ نچلے دروازے پر کسی کی آہت پا کر یادِ عکس سن کر سب سے پہلے یہاں کی گونجدار ”کون ہے؟“ گول سیر ہی کے نزدے میں گوئی اور سب کو پتہ چل جاتا کہ چوکٹ پر کوئی ہے اور شرف ریابی چاہتا ہے۔

لپیے ہیں کہ شاید روشنی کی کوئی کرن تھا بارے نہیں خانہ میں اتر جائے اور تمہارا کچھ فائدہ ہو جائے۔ دو تین مرتبہ اور دیکھیں  
جسے پورت مسندت کر لیں گے۔ ہمارا تو بس یہی چلن ہے۔“

میں نے ہاتھ باندھ کر عرض کی کہ حضور آپ کوئی سابھی دیوان غالب، کہیں کا بھی چھا ہوا، کسی بھی زمانے کا  
مریض اخاف کر دیکھ لیں، اس کا سب سے پہلا شعر

نقش فریدی ہے کس کی شوخی تحریر کا  
کاغذی ہے جیز ان ہر پیکر تصویر کا

ہی ملے گا۔“

میری بات تیزی سے کاٹ کر بولے۔“ وہ بھی تھا ری طرح کے جاہل اور گھاڑیوں تھے۔ نہ ان کے پاس علم تھا  
نہ قل۔ جو شعر کسی نے اپنی مرضی سے اولین دیوان میں چھاپ دیا، سب نے دھڑادھڑا کے شیع میں دیوان شائع کرنے  
کر دیئے۔ یہ بھیڑوں کی دنیا ہے۔ بہتر تو یہی ہے کہ تم بھی بھیڑوں میں بھیڑل کر رہا کرو۔ ہمارے جیسی باتیں کرو  
کے تو گا کٹو اگے۔“

میں نے کہا۔ غالب کی زندگی میں جو دیوان چھاپتا، اس میں بھی یہی غزل سب سے پہلی غزل ہے۔“  
فرمانے گے، جبھیں یقین ہے کہ اس کے بعد میں جو دیوان چھاپتا اور جس طرح سے اس نے اپنا دیوان  
مرجب کر کے دیا تھا، وہ اسی مطلع سے شروع ہوتا ہے۔“  
میں نے کہا۔“ تاریخی شاہزادیوں کی تلاوتے میں حضور اور غالب شناس اس کے خطوں کے حوالے سے اسی شعر کا  
تذکرہ کرتے ہیں کہ نقش فریدی ہے کس کی شوخی تحریر کا اور کاغذی۔“

بات کاٹ کر بولے۔“ اس دنیا میں ایسے کامنے والے بہت ہیں کہ کچھ دھامے کے ٹالے لے دوڑے اور ہر  
ایک کے سامنے اپنے کمال فن کا مظاہرہ کرنے لگے۔ میاں صاحبزادے اردو فارسی کے شعرواء کی یہ سکریتم ہے کہ اپنے  
آپ کے سامنے اپنے کمال فن کا مظاہرہ کرنے لگے۔ میاں صاحبزادے اردو فارسی کے شعرواء کی یہ سکریتم ہے کہ اپنے  
دیوان کی ابتداء ہم سے یا اپنے کسی ہمیشہ شعر سے کرتے ہیں۔ دوسرا التراجم یہ رکھتے ہیں کہ اپنی غزوں کو انضباطی ترتیب سے  
شامل دیوان کرتے ہیں کہ خلاش کرنے میں آسانی رہے۔ چنانچہ مرزانو شکار دیفیٹ ”بَا“ اور یا کا تو کوئی شعر ان کے دیوان  
میں موجود نہیں۔ البتہ ”تا“ کی دریافت سے ان کی غزل شروع ہوتی ہے کہ

نہ تھا کچھ تو خدا تھا کچھ نہ ہوتا تو خدا ہوتا  
ڈبیوا مجھ کو ہونے نے نہ ہوتا میں تو کیا ہوتا

اب یہ دریافت انضباطی ترتیب سے شروع ہمیں ”تا“ سے ہوتی ہے اور اس کا یہی شعر حیدر ہی ہے۔ اسی لیے میں  
کچھ نہ ہوتا تو خدا اسی رہتا۔ کچھ نہ ہوتا تو خدا ہوتا! (ارے میاں اس ہونے نے مجھے مارڈا لا) ڈبیوا مجھ کو ہونے نے نہ ہوتا میں  
تو کیا ہوتا۔ پھر کہنے لگے اچھا مزار غالب ہی کا دوسرا شعروں۔ میں نے بات کاٹ کر بڑے ادب سے کہا۔“ حضور والا دربرا  
شعر تو بعد میں میں کے پہلے فرمائیں کہ آپ سے کس مخزے نے یہ بات کی کہ یہ شعر دیوان غالب کا پہلا شعر ہے؟“  
”رس غالب“ کی ایک کتاب لکال کرن مجھے عنایت کی۔ دری کتاب سائز کا یہ دیوان صاحب تحریر کا نغمہ میں لیکھوں چھا  
کہنے لگے۔“ مخزوں سے نہ تم بات کرتے ہیں، نہ انہیں من لگاتے ہیں۔ تم جیسے بدھوں سے اس لیے کام اُ

دل ہر گز ہر گز گنجائی رہنیں ہے۔“

جب میں ان کی خدمت میں یہ مطلب بیان کرچکا تو آپ نے کہا۔“ اب اس شعر پر فتن نزت لا گو کرو اور اسی  
بھید جاؤ ہتا تو۔ اس کی نظر گزاری کرو۔“ میں الوکی طرح آج کھیں کھوئے، کان پھیلائے اور سر ہلاۓ بغیر احتتوں کی مہر  
بیٹھا تھا۔ میں کوئی بھیوں کا لوٹا تھا جو نزت پھرست کی مزاجاتیا میں نے کوئی شدید مجرم دیکھے تھے جو بدن تحریر کر شکر  
تفطیح کر لیتا! پھر زادہ صاحب میری طرف اور میں ان کی طرف دیکھتا رہا۔ پھر انہوں نے سکرا کر ایک ہاتھ اور انہیاں اور  
کی مٹی گھٹائی، سر کو بلکا ساہلایا اور کہا۔

کعبہ دل میں کیا آن کے اس بت نے مقام  
دل گنجائی (واہ بی، واہ، سبحان اللہ) دل گنجائی را

(اور گنجائی، گنجائی رہنیں؟) یہ جو مکار ساموق پا کر دل کے اندر آ کر بیٹھ گیا ہے ایسے گنجائی رہنیں  
جس نے بتائے بغیر قبضہ کر لیا ہے!!)

شعر کی Punctuation تبدیل ہو جانے سے شعر کا مطلب ہی بدلتا گیا۔ بدال لطف آیا۔ میں نے ہی زار  
صاحب کو فونی سلیوٹ کیا تو انہوں نے سر ہلا کر کہا۔ غالب کی شاعری میں نزت کافن اپنے عروج پر ہے۔ ارادو کے اور کی  
شاعر کو اس صرف لطیف پر ایسی دسترس حاصل نہیں جو غالب کو ہے۔ اس کا مشکل سے مشکل اور وہی سے پھیلہ شعر رائے  
رکھیں۔ فن نزت کی خور دین میں اس کا تجزیہ کریں اور انگل الگ حصوں کو سروں کی طرح دپا کر اور اٹھ کر دیکھیں، مطلب  
خود بخوبی واضح ہو جائے گا۔ مثلاً اس شعر کے دیوان کا پہلا ہی شعر طاہر کر کر

نہ تھا کچھ تو خدا تھا کچھ نہ ہوتا تو خدا ہوتا  
ڈبیوا مجھ کو ہونے نے نہ ہوتا میں تو کیا ہوتا

پہلے تو میں اس بات پر ہی تمہارا کہ یہ دیوان غالب کا اویں شعر ہے۔ پھر اس کے معانی پر غور کیا تو وہی پرانا  
معنی ذہن میں آئے جو تشریح کرنے والوں نے بتائے اور سمجھائے تھے۔ عرض کیا۔“ پھر زادہ صاحب کم از کم اس شعر پر  
آپ کی نزت کافن نہیں چلے گا۔ بات واضح ہے اور شعر میں کوئی چیزیں نہیں۔“

انہوں نے میری بات سن کر بغیر آواز کے ”ہونہے“ کہا اور بولے۔“ ایک تو وہ مطلب ہے جو تم سپاٹ ادائی سے  
بھجو گئے ہو۔ دوسرا مطلب فتن نزت اور دھونے کے بعد یہ لکھا ہے کہ

نہ تھا کچھ تو خدا تھا (اپنے سینے پر پاٹھ کر حضرت انسان کہتا ہے کہ) نہ تھا کچھ تو (میں) خدا تھا (اور اگر بد شر  
کچھ نہ ہوتا تو خدا اسی رہتا) کچھ نہ ہوتا تو خدا ہوتا! (ارے میاں اس ہونے نے مجھے مارڈا لا) ڈبیوا مجھ کو ہونے نے نہ ہوتا میں  
تو کیا ہوتا۔ پھر کہنے لگے اچھا مزار غالب ہی کا دوسرا شعروں۔ میں نے بات کاٹ کر بڑے ادب سے کہا۔“ حضور والا دربرا  
کہنے لگے۔“ مخزوں سے نہ تم بات کرتے ہیں، نہ انہیں من لگاتے ہیں۔ تم جیسے بدھوں سے اس لیے کام اُ

تحا اور اس کے ہر شعر کو ادافت کی ملائتوں اور اعراب کے ساتھ نشان گزاری کر کے شائع کیا گیا تھا اور شعر کے اندر کام ڈائیاگ داوین میں دیا گیا تھا۔

میں نے گھر لا کر جب اس دیوان کا مطالعہ کیا تو بہت سے چیزیں اشعار کے الجملے مطاب خود بخوبی دیکھ سکتی تھیں اور اس سے گھر سے ہوئی گھنٹے میں بھی طرح میں بھی فصل جلاش کرنے میں مدد و جد آسانی ہو گی۔ میں جو حربی کے مٹھے میں بھی طرح میں بھی کھنچ لیکر جیتے۔ ویرزادہ صاحب کو سے گھر اور گھر سے ہوئی گھنٹے کا فاصلہ طے کر رہا تھا۔ میرے اندر اپنے تازی کا خوش بیدا ہو گیا۔ ویرزادہ صاحب کو سے پہلے میں تختین تھیں کے فن سے بالکل نا آشنا تھا اور سرچ کا مطلب اچھی طرح سے نہ کھنچتا تھا۔ ان کی معیت میں مجھ پر نئے نئے اعشافات ہونے لگے اور ان کی تواتر کی لعن طعن سے کہ میں طرز کہن پڑا اہواں ایک روایی مسلمان ہوں میرے اندر پہنچتا دے کی ایک حصہ بندھنی اور میں نے اپنے آپ کو ایک راست قدم مسلمان ہنانے کا تجیر کر لیا۔ راست قدم مسلمان ہنانے کے لیے پرانے رسوم و قو吐ڑنے اور باپ دادا کے پیچوئیں کو ترک کرنے کی ضرورت تھی۔ میرا رادہ پختختا یکن ایسی مجھ میں اتنی ہست پیدا نہ ہوئی تھی کہ میں چلتی آئی اور ساتھ چھٹی ہوئی روایات کو یک قلم ترک کر دوں۔ زندگی میں پہلی مرتبہ مجھے ویرزادہ صاحب کی زبانی معلوم ہوا کہ جتنی بھی حدیثیں ہیں وہ سب مخلط ہیں اور ان کے راوی اور خالق یہودی ہیں۔ انہوں نے دین اسلام کو تباہ کرنے کے لیے حدیثیں اختراع کر کے ہمارے نہب میں اس طریقے سے داخل کیں کہ مسلمان انہیں بچ کھنچ لے گے۔

میں نے ہست کر کے پوچھا۔ "اس کا ثبوت؟"  
فرمانے لگے "میں اس کا کوئی ثبوت پیش نہیں کروں گا البتہ کچھ حدیثیں تمہارے سامنے رکھ دوں گا۔"  
پڑھنے لکھنے، سمجھدار، صاحب قلم افسانہ نگار ہو۔ اگر تمہارا دل گواہی دے کہ یہ نبی کریمؐ کے ارشادات گرامی ہوئے ہیں یا ان کے افعال ہو سکتے ہیں تو پھر دوسروں کی طرح بھیڑوں میں بھیڑ لی رہتا ہیں اگر تمہارا دل گواہی نہ دے تو گرجا کراس پر غور کرنا۔"

انہوں نے میرے سامنے جو حدیثیں رکھیں، وہ کسی مراجحت دہلوی صاحب کا ترجیح تھیں اور انہوں نے بڑی شفاف اور دو میں تریچے کا حق ادا کیا تھا۔ جوں جوں میں ان حدیثوں کو پڑھتا جاتا تھا، میرا مگان لیقین میں تبدیل ہوتا جاتا تھا کہ حضورؐ نے بھی بھی ایسے نہیں فرمایا ہو گا۔ بھی بھی یوں نہیں کیا ہو گا۔ ویرزادہ صاحب نے پہنیں کب کے اس کتاب میں فیک لگا رکھے تھے۔ میں ایک ایک کر کے آگے پڑھتا جاتا تھا اور آزرمودہ ہوتا جاتا تھا۔

ویرزادہ صاحب بڑے سالوں کی تکمیل دو دو روز تک پھیلایا۔ یہ سرچ بھی کیا غصب کی چیز ہے کہ اگر انسان ثابت قدمی کے ساتھ گارہے تو ایک دن ایک روز اس کی مرضی کے مطابق ڈھل جاتی ہے۔ وہی نتیجہ برآمدہ ہوتا ہو جاتا ہے جس کی آرزو لے کر پہلے روز چلا تھا! میں تیس پہنچ سے ایک ساتھ پڑھ گیا تو میری بھی ہو گئی۔ میں مسلمانوں کی حالت زار پر بھر مار کر دیا نہیں باقی میں نے سب کچھ کیا۔ اندر ہی اندر اس مرد و قوم کو گالیاں دیں، لعن طعن کی۔ رجر تو نجف کی اور اس کے کندھے کے ساتھ کندھا سے کچھ دلائی، پھر نماز پڑھنے کا صحیح انداز بھی سمجھایا۔

لار کرنے پڑنے کا نصہ کر لیا۔

ایسی قدامت پسندان کہہ پرست اور پیوست کی ماری ہوئی قوم سے کیا تو قحطات وابست کی جا سکتی تھیں اور اس سے منتقل پر کس طرح سے اختبار کیا جا سکتا تھا۔ دو دن اور دو راتیں بڑی کھنچ میں گز ریں۔ کسی پل ہجن شپرستا تھا۔ بہت کم نوٹ پھٹ گیا اور جو ابھی باقی تھا، اس میں گھری دراڑیں پڑ گئی تھیں۔ وجود کا کوئی حصہ بھی رہنے کے قابل نہیں رہا تھا۔

ویرزادہ صاحب سے اپنی پریشان نظری کا دارو لینے کے لیے ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو پڑھ چلا نماز ہماری براہت ہی نہیں۔ اس کا قرآن پاک میں کوئی ذکر نہیں۔ صلوٰۃ البتہ ہے لیکن وہ بھی پاچ وقت نہیں، دوسرے سارے مذاہب کی طرح دو وقت ہے۔ ایک صحیح ایک شام! "نماز ہماری عبادت ہی نہیں۔" میں نے چیخ کر کہا تو ویرزادہ صاحب نے نہیں میں رہا کر فرمایا۔ "میری تھیں نے ثابت کیا ہے کہ یہیں نماز ادا کرنے کا حکم ہی نہیں۔" یہ لفظ سکرت کا ہے اور اس کا روث "نماز" ہے۔ نماز جمو نستے نسکم نمازم۔" "ویرزادہ پڑھتے آئے ہیں تو یہ غلط تھی؟"

فرمانے لگے "صلوٰۃ قلاظ نہیں لیکن تم لوگوں نے اسے غلط نام دے کر ایک قلاظ راستے پر چلا دیا۔ خود بھی بیکے اور اور دوں کو بھی بہکایا۔ دو وقت کی عبادت تھی۔ سلطان نے اسے پانچ وقت پر محول فرمادیا۔ خدا کے حکم سے نکال کر اپنے حکم کے اندر روا فل کر دیا۔"

ویرزادہ صاحب مسلمان بارشا ہوں اور مولویوں کے سخت خلاف تھے۔ اسلام کی جاہی اور بر بادی میں وہ ان دوں کو نام دھرتے تھے۔ "ان دونوں کی ملی بھجت سے غلط بینی دوں پر دین کے جو بلندو بالا میانا رہا ہے گے، وہ دیکھنے میں قبیل خوبصورت نظر آتے ہیں لیکن اصل میں گمراہی اور بتاہی کے نشان ہیں۔ اب بارشا تھیں تو باقی نہیں رہیں البتہ مولوی بدستور موجود ہیں اور دین کی یہیں میں پانی دے رہے ہیں۔ اگر تو دین ان کی دستبرد سے محفوظ رہ گیا تو انشاء اللہ دنیا بھر کے انسانوں کی رہنمائی کرے گا اور اگر انہیں دیقاً فوی، رجح بحث اور کلم ملاؤں کے تصرف میں رہا تو ایک روز صفحی تھی سے تاہم ہو جائے گا، خدا خواست!"

ویرزادہ صاحب کی اس تھیں اور راست کوئی سے میں پریشان تو بہت ہوا اور اس سختے بیٹھتے میرے منہ سے "تو بہت خستا" لکھنے کا جو گندے دار نماز پڑھتا تھا۔ اس کو باقاعدہ کر کے پوری پانچ نمازوں ادا کرنے لگا لیکن ان کی اس گھری رسمیت نے بھجے دو دو رنگ سوچنے کی تھی جیتیں عطا کیں اور میرے اندر آسودوگی نے تکید دوہرا کر کے سر کے نیچے رکھا اور اس اسکی ٹالکیں دو دو رنگ سوچنے کی تھیں۔ یہ سرچ بھی کیا غصب کی چیز ہے کہ اگر انسان ثابت قدمی کے ساتھ گارہے تو ایک دن ایک روز اس کی مرضی کے مطابق ڈھل جاتی ہے۔ وہی نتیجہ برآمدہ ہوتا ہو جاتا ہے جس کی آرزو لے کر پہلے روز چلا تھا! ویرزادہ صاحب جو زبان کے سخت اور بیان کے کرشت سے، مجھے اچھے لگنے لگے۔ پہلے انہوں نے تین نمازوں سے کچھ دلائی، پھر نماز پڑھنے کا صحیح انداز بھی سمجھایا۔

فرمانے گے "اب جب کتم گرو گمنداں سے الگ ہونے کی صلاحیت پیدا کر رہے ہو اور تم میں کوئی بوجھ اٹھانے کی امیت پیدا ہو چلی ہے تو حق کو حق منے کے لیے اپنا اون آگے پھیلا دا اور اس حقیقت کو سنبھالنے کے لیے پہنچا اور حوصلہ پیدا کر کے سنو کیا خاص میری کھوج ہے۔ اس سے پہلے نہ تو کوئی یہ از سمجھا اور نہ ہی کسی نے اس کی طرف نہ میں تین یعنی تین ہیں تھیں۔ تاریخ جماليات کے اس عظیم سکارکی تقریباً ساری زندگی حسن کے مختلف زادیوں کا مواد اکھا کرنے میں دینے کی ضرورت محسوس کی۔" انہوں نے ذرا سارک کر میری طرف غور سے دیکھا اور میں ان کی نگاہوں کی تاب نہ اس کی ایسا ساخت ہو گیا۔

فرمانے لگے ”قرآن میں کہیں بھی نماز پڑھنے کا ذکر نہیں، صلوٰۃ قائم کرنے کا ذکر ہے۔ نماز پڑھنی نہیں بلکہ قائم کی جاتی ہے اور یہ صلوٰۃ ایک عہد ہے۔ ایک عہد ہے جو بندہ اپنے خدا کے ساتھ کرتا ہے۔ صبح سو یتے اٹھو، بستر پر لیٹنے اپنے رب کے ساتھ وحدہ کرو کر میں دن بھر تیری ہی عبادت کروں گا اور تجھی سے مدد مانگوں گا اور جب سارا دن گزر جائے، بھول پوک ہوتی رہے..... تو شام کو پھر خدا کے ساتھ صلوٰۃ قائم کرو کر اب تیرے ساتھ پھر وحدہ کرتا ہوں گا۔ ایک پٹانے کے ساتھ معرض پر ہر دن جو ایسا روایت پرست ہے کہ ابھی تک اسی زمین پر چل پھر رہا ہے جو ہبڑی دری ہوئی ایک پٹانے کے ساتھ معرض پر قائم رہوں گا۔ تیری ہی عبادت کروں گا اور تجھی سے مدد مانگوں گا۔ یہ جو رکعتیں اور قیام و تقدہ وغیرہ ہے، یہ سر و ہود میں آئی تھی۔ میں ابھی تک اسی سورج سے گرفتی اور روشنی حاصل کر رہا ہوں جس کا سن شریف ارب ہا بلکہ پڑھنا مولوی کی اختراء ہے۔“

اس دن کے بعد سے میں نے نماز چھوڑ دی اور صلوٰۃ قائم کرنی شروع کر دی۔ وہ جو کہتے ہیں کہ دین میں یہاں ان کو مرض سے اتار کر فرش پر پہنچا دیا گیا تھا۔ میں ابھی تک انہی سمندروں پر کشتنی رانی کر رہا ہوں، انہی دریاوں کا پانی سہولت ہے تو واقعی سہولت پیدا ہو گئی۔ یہ سہولت ایک ایسے عالم دین نے پیدا کر کے دی تھی جو دنیوی علوم پر بھی کم بر فہرست ہے۔ میں ابھی نہیں پہنچا رہا ہوں کے اندر شکار کھیل رہا ہوں جو بگ پینگ کے ساتھ معرض و جو دنیں آئے تھے۔ پڑھنیں میں رکھتا تھا اور جس نے بھی سن تائی یا گذری گھرا تی بات نہ کی تھی بلکہ ہر معاشرے کو تحقیق کے ترازوں میں تو لا تھا اور سیریز کی تحقیقیں میں چھانا تھا۔ پیزادہ صاحب علم الکلام، علوم سماوی و ارض، علم الدین، منطق اختراء جی کے سمندر والیں ابھی تک اس جگہ پر دام پڑا ہوا ہوں۔

لیا ہے اور میں ہر صاحب کرشمہ کرامات کی ہر وقت چوکی گھر تارہتا ہوں۔

میں مرتضیٰ نکاح سے آگاہ میں کمرہ رہا۔ کارکر کے بعد میں فتحی بول، گا۔

میں مرنا چینا کہ رہے آ کیا۔ میں کہہ رہا ہوں کہ اس کے بعد میں بیس ہوں گا۔

ایک روز میں اور نکلنے کی تدبیج دیدی کی کام کے سامنے کھڑے باقی کر رہے تھے کہ وہاں بونت ٹکے دیوار کے ساتھ گی الماریوں میں تو ان کی کتابیں ٹھہراں بھری تھیں لیکن فرش پر کئے بارہ حصی ٹرکوں میں لا کے سودات تھے جن کو وہ بڑی احتیاط کے ساتھ تالا گا کے رکھتے تھے اور کسی شخص کو قریب نہیں آنے دیتے تھے۔ آگاہ ان دونوں کتبیں دیدی کی طرف سے اس کی کتاب ”جگا“ چھپ رہی تھی اور اس کی افسانہ نگاری کا طویل ہندوستان کے لارڈ راز عطاقوں میں بول رہا تھا۔ وہ نیلے رنگ کے خوبصورت سوت میں ملبوس سرخ رنگ کی تائی لگائے اور بلکے نسواری ٹرکوں کے پاس نہ ان کی چاپیوں کے پاس۔ میں نے زندگی میں بس ایک مرتبہ ان کے حکم سے ایک ٹرک کا تالا کھول کر

ریگ کی جہادت دار گپتوی باندھے تھے آنے والے رسولوں کی ورق گردانی کر رہا تھا۔ اس نے فکر سے، مکتبہ اور دو ارادوں کے

شال کے بارے میں سچھ کاروباری کی باتیں کیں اور پھر مجھ سے مخالف ہو کر کہنے لگا "تم اب تک دو افسانے سنائے ہوئے

چھپا ایک بھی نہیں، کیا ذریت ہے؟" میں نے کہا "ہرگز نہیں سرداری۔ میرے دونوں افسانے "اوی دنیا" اور "ساتی" نہیں

چھپے ہیں اور ایک ہمایوں کو بھوار کھا ہے۔ بکھس کب چھتائے ہے۔ اس نے ایک سینڑا دب کی طرح میرے کندھے

ہلکی تھی دی اور "شاپاش شباش" کہہ کر پھر رسولوں کی ورق گردانی کرنے لگا۔

فلکرتو نسوی نے ایک جھکٹے دار "لوو" کے ساتھ کہا "یہ بھی آگیا بیان۔ کیا پہلی حمل، ہم نے پیچھے مرکر دیکھا

دیوندر سیخار تھی انہا البا کوت کا لی ڈاڑھی اور سیاہ رنسیں پہنے ہمارے قریب پہنچ کر رک رہا تھا۔ اس کے پاٹھ میں پڑے

ایک گھسا چاپریف کیس تھا۔ پاؤں میں نزیل کی جوتی اور کندھے پر ایک چیکٹ سائل جھول رہا تھا۔ بلونٹ نکلنے مزک

اس کی طرف دیکھا اور دعا سلام کیے بغیر پھر رسولوں کی ورق گردانی میں مصروف ہو گیا۔

دیوندر سیخار تھی بار بار فلکرتو نسوی سے اپنے نے افسانے کا عنوان پوچھ رہا تھا اور فلکرتو کہہ کر جان چھڑا رہا تھا کہ

کسی روڑ مکتبہ آ کر افسانہ سنانا پھر عنوan پوچھتا اور دیوندر سیخار تھی کہہ رہا تھا کہ تم یہ افسانہ دو مرتبہ سن پہنچے ہو اور جان بو جو جو کسی

عنوان ملے کرنے میں میری مدد نہیں کر رہے ہو۔ تم گھڑیاں کی جوں جھٹوٹے گے اور اس کے بعد بھی تہارا لکھاں نہیں ہو گی۔ جو

کوئی علم کا دھارا کسی سے روک کر رکھتا ہے، وہ منسار کی جوں بھگت کر کنڈپا لے چوہے کی جوں میں دائل ہوتا ہے۔ جنگلی خدا

پشت کی جوں میں۔

فلکرنے اس کی بات کا کوئی جواب نہ دیا اور میری طرف من کر کے کوئی نہایت ہی غیر ضروری اور غیر اہم ہات

کرنے میں مصروف ہو گیا۔

شباب سکرایا اور سر ہلاتے ہوئے بولا۔ "نمیک ہے نمیک ہے، دیں چلتے ہیں۔"

جب ہم نظام ہوں میں آ کر بیٹھ گئے اور شہاب کے چائے کے آڑ پر درا در حمل کر بے فکر بینے کے تو سیخاری

لے چھڑے سے کہا "اوی ساتھ بھی پچھے۔"

ہم سب نے کہا "کیوں نہیں، کیوں نہیں۔ وہ تو ساتھی ہے۔ وہ تو ہوتا ہی ہے۔"

اس روز میں نے پہلی مرتبہ محوس کیا کہ میں شہاب کی شاعری کے علاوہ اس کی آئی سی اسی شپ سے بھی تھا۔

ہم... بلکہ اس سے کسی حد تک زیادہ ہی متاثر ہوں۔ میرے ساتھ بیٹھے ہوئے میرے سینڑا دب بھی اس کے کام سے

بڑھ کر اس کے دام سے متاثر تھے۔ وہ اس وقت اردو کا واحد ادب تھا جو آئی اسیں خدا ہوئے کو جو کوکوں کا

کام تھا۔ ہر کوئی اس دریا کو پارنا کر سکتا تھا۔ بڑے بڑے نامی گرامی ہیچ اس چھوٹی چھوٹی لبروں کے پیچے اور کثروہ بھر گردا ب

"آپ کب آئے شباب صاحب..... کوئی اطلاع نہیں دی۔" شباب صاحب نے شریملی آواز میں منٹا تھے ہوئے کہا

"اچاک آتا ہو گیا، ایک سرکاری مینٹگ تھی۔ تین دن دلی میں رہی۔ ایک روز کے لیے لاہور چلی آئی، اسی سے فارغ ہو

کر آ رہا ہوں۔"

مجھے قدرت اللہ شہاب کی شاعری نے بہت متاثر کیا تھا اور میں بڑی دریے سے اس سے ملنے کا آزاد مند تھا۔ حال

میں اس نے افسانے بھی لکھنے شروع کر دیے تھے لیکن جو لفظ اس کی شاعری میں تھا، وہ اس کے افسانوں میں نہیں تھا

میں بھی نہ کبھی کہیں نہ کہیں نظر آ جاتے تھے لیکن آئی اسی اس کے مقامی آفیسروں کو کسی نے نہیں دیکھا تھا۔ ایک تو وہ دفتر

پکھری جانے کے علاوہ، ہار نہیں نکلتے تھے، وہ سرے اپنی کوشیوں اور بیگوں کے لانوں میں گورے آفسروں کی طرف  
اکسر سائزیں کرتے تھے۔ کالے لوگوں سے دور دور رہتے تھے۔ ان کا خیال تھا کہ کالے لوگوں کے قریب آنے سے ان  
مکنت میں مکفت پیدا ہو جائے گی اور دسی لوگوں کا ان سے ملنا ممکن ہو جائے گا۔  
اتھی ساری بندشوں کے باوجود اور اسی مانع کا بھائی کے باوصاف ایک بھرپور آئی سی اس آفسر جس نے انگریز  
کمیٹی کا ایک بین الاقوامی انعام جیتا تھا، ہمارے درمیان مزے سے جیسا ہم سے باہم کر رہا تھا اور ہمارے جیسی بانی  
کر رہا تھا۔

خنجر جاندھری نے کہا "شہاب صاحب آپ کی پھر دسی کوئی نظم دیکھنے کو نہیں چاہیے کیونکہ کسی نظم کے ترجمے کی  
صورت میں ادبی دنیا میں چھپی تھی۔"

شہاب نے کہا "اب کچھ عرصے سے انسانوں پر توجہ ہو گئی ہے لیکن ان کا بھی وہی حال ہے، نظموں جیسا۔ ہر  
عنت!"

سی محارثی نے کہا "کہانیوں کو تو خیر کر کوئن کہیے وہ تو اپنے انداز میں ٹھیک ہل رہی ہیں، کرشنا اور اوندر سے بہت  
کر، ان میں تو بڑی جانا ہے۔"

خنجر نے کہا "لیکن ان کی جان کا ہیرا سن نظموں میں ہندے ہے وہ کیا ہے شہاب صاحب۔ وہ۔"  
شہاب نے کہا "مجھے تو کچھ یاد نہیں۔ وہ تو شیلے کے کابوس نے کمزور ادا اور حکما تجزہ کروالیا۔ بس ایسے ہی  
کریڈ کر کر دے کیجیں جیسے کمال بدی میں کھو جائے ہے۔"

میں نے کہا "اس نظم کا عنوان ہے "سہاگ گیت" اور یہ ایک کورس کے روپ میں ہے۔ آج سے پانچ ماہ  
پہلے یادبی دنیا کے اکتوبر 40ء کے شمارے میں شائع ہوئی تھی۔ ہم نے اس کی ایک سطحی دھن بنا کر کامن ٹیشور میل گردہ  
میں اس کی ریلی ٹھیکی اور لڑکیوں کا رول بھی لڑکوں نے ہی کیا تھا؟"

"کیوں؟ لڑکیوں کو کیا ہوا؟" بلوٹ سگنے سجدی سے پوچھا تو یونور سی محارثی نے کھولا سامنہ کہ  
کہا "ان کو پسند نہیں ہوگا۔ یہ جو بخار کی لڑکیاں ہیں ناں یہ شانتی نکتمن جیسی لڑکیاں نہیں کہنا چاہی ہوئی کاس میں آئیں اور  
ناچتی ہوئی واپس جائیں۔ ان میں اور ان میں فرق ہے۔ یہاں منافت ہے۔"

فکر تو نہیں کوہ بخار کی لڑکیوں کے بارے میں سی محارثی کا یہ خیال کچھ اچھا لگا۔ اس نے بدل لینے کی فرضیہ  
سے اپنی باچیں کھینچ کر کہا "تم یہ ہاتا چاہتے ہو کہ تم نے شانتی نکتمن دیکھا ہے اور لیگور کے ساتھ فونو کھینچا ہے۔ پھر  
اس میں کیا بڑا تھا؟ یہ کوئی شخصی کی بات ہے۔ شانتی نکتمن کوئی بھی جا سکتا ہے۔ کرایہ ہونا چاہیے۔"

میں نے کہا "ہم نے جب کالج ٹیشور میل میں اس نظم کا نیبلوپیش کیا تھا تو ہم لوگ دو گزیاں بنا کر آئے ہیں  
ہم اپنی ماری داد وصول کرنے کی ہمت نہ رکھتے تھے، پہلے ذرا سے جھینپھ پھر شرماۓ اور بعد میں آپ بیدھے سے ہو کر سر جھکا کے  
نہیں بیٹھتے بلکہ ایک ہی گروہ میں گھل مل کر بیٹھتے تھے اور اپنا اپنا ڈائلگ آ جانے پر اسی ٹکڑی کے اندر اسی طرح  
بیٹھ گئے۔ ہم سب نے محبوس کیا کہ کسی آئی سی ایسی میں ایک انسان بھی ہوتا ہے۔ ایک جاتا ہوا انسان۔ وجود کی  
اوائیگی شروع کر دیتے تھے مگر ایک اور بھید بھاؤ کے اندر۔ نظم تھی:

گی کی بکھر پر تھوڑا سانظر آتا ہوا باقی سب گزر ان را اور کندھا بدل بدل کے بڑھتا ہوا!

یہ شہاب صاحب سے میری پہلی ملاقات تھی۔ ان دنوں وہ اور میرے میشٹ کمشٹ کمشٹ تھے اور کسی مینگ کے سلسلے میں دار الحکومت دلی آئے ہوئے تھے۔ میں نے ان کو ان کی کہانیوں اور نظموں سے کہیں زیادہ بلند پایا۔ ان میں ایک عجیب طرح کا پیارا بن اور ایک عجیب طرح کی شرماہت تھی۔ یہ جیسا ان لوگوں میں ہوتی ہے جن میں کسی تمپ کامال، جان، باتی، جاتی یا علمی، شکلی اور عقلی تکبر نہیں ہوتا اور جو کسی کو بتاتے جاتے سنائے دکھائے بغیر آسانیاں عطا کرتے رہتے ہیں۔

کئی سال بعد اسی روم میں مجھے ان کا خط ملا کہ ”بڑی مشکل سے تمہارا چیز حاصل کیا ہے۔ میں ان دنوں ہاڑا میں ہوں۔ ایک کوس ہے جس کی سمجھیل پر قریب اس ماگنیس گے۔ پھر پاکستان جاتے ہوئے چند روزوں میں گزاروں گا اور تم سے ملاقاتیں رہیں گی۔“

میں نے اس خط کا فوری جواب یہ لکھا کہ دس ماہ بعد پاکستان جاتے ہوئے تو ضرور روم نہبر کر جائیں لیکن اسی آنے میں کیا حرج ہے۔ ویک اینڈ کے ساتھ کوئی چھٹی ملا کر آ جائیں۔ دو تین روز میرے پاس رہیں۔ پھر واپس ہالینڈ میں جائیں۔ ہالینڈ کو نہ دوڑ رہے۔ بات یہ ہے، میں نے لکھا کہ کتاب روم کا مطالعہ کرنے کے لیے اس کی فہرست مندرجات سے پہلے آگاہ ہونا ضروری ہے اور یہ تقاضا جیسی پورا ہو سکتا ہے کہ روم کی سیر کرنے کے لیے پہلے چند روز آ کر روم کو پرے پرے سے دیکھا جائے۔ پھر گمراہ پاک اس ”دید“ کے ساتھ چند میٹنے رہا جائے، پھر وقت مقررہ پر آ کر روم کی سیر کی جائے۔ روم ایک دن میں بھی دیکھا جاسکتا ہے۔ ایک بخت میں بھی اور اسی طرح ایک میٹنے کے اندر بھی اور ایک سال میں بھی ایک مشکل یہ ہے کہ جو لوگ کئی سلوکوں سے یہاں رہ رہے ہیں، انہوں نے بھی روم میٹنی دیکھا۔ پورا روم نہیں دیکھا، اس کے حصے بخڑے ضرور دیکھے ہیں۔

میرے ایسے لے دیکھا جواب شہاب صاحب نے نہایت محترم یا کہ ”فی الحال نہیں آ سکتا، بہت مشکل ہے۔“ دھچکی میں لکھی ہے شاجاڑت۔ اگلے بخت امتحان ہے، اسے پنا کروج سکتا ہوں لیکن اس کے بعد پھر ایک میٹنے ہے۔ آپ میرے تھوڑا لکھے کو بہت سمجھیں اور محدود راجان کو معاف فرمادیں۔“

میں نے انہیں معاف تو کر دیا البتہ ہمارے درمیان خطوط کا ایک لکھرا سائل ضرور شروع ہو گیا۔

جس روز میں روم پہنچا تو وہ دن اور اس سے اگاہ دن تو میں نے اپنے کمرے میں گزار لیکن باہر لٹکے پر س سے پہلا کام یہ کیا کہ ٹیکسی لے کر پرولٹشٹ قبرستان پہنچا اور شیلے کی قبر پر ایک گلدستہ اپنی طرف سے اور دوسرا شہاب صاحب کی طرف سے بصد بھروسہ نیاز اس سل کے قدموں میں رکھا جس پر شیلے کا نام اور اس کی تاریخ دفات کھسی تھی۔

شیلے کی قبر ایک چھوٹے سے اہرامی میٹار کے قریب واقع ہے اور اس کا تھوینہ زمین کے ساتھ ہمارا صورت میں بیوست ہے زیادہ اور اٹھا ہوائیں۔ نہیں مزار کے پاس کوئی لوح یا سلیب ایسٹا دہ ہے۔ نہیں اس کا کوئی چہرہ یا جگہ ہے۔ بس ایک بڑی ہی سلگ مرمر کی سل ہے اور اس پر مرے والے کی نثاری رقم ہے۔

میرے پاس میرا کمربہ تھا اور اس کے شرمنی کو کبھر کر اپنی بھی تصویری چاکتی تھیں لیکن مشکل پر تھی کہ سامنے

کوئی ایسی جگہ نہ تھی جہاں کمربہ رکھا جاسکتا۔ میں نے پتھر کے ایک نوٹے پر کمربہ رکھ کر دیکھا تو بیوں بہت بخاتا۔ اگر میں قبر کی لوح پر لیٹ بھی جاتا تو بھی تصویر نہ آ سکتی تھی لیکن شیلے کی قبر پر آ کر تصویر کھنپوائے بغیر چلے جانا میرے لیے موت کا نظام تھا۔ میں نے ایک مرتبہ پھر کوشش کی۔ کپاس کے جہاڑ کی اسی ایک سونتی ناکمزی قریب ہی سے مل گئی۔ اس کو ایک قبر کی جنمیں بکھر کر اس کے ساتھ کمربہ رکھا تاکہ کمربے کے وزن کی وجہ سے کمربی نوٹ گئی۔ نہایت ہی قیمتی کمربہ بری طرح سے زمین پر گرا۔

اہرام کی طرف سے آئے والے ایک شخص نے میری میمت کو بچانیا اور میرے قریب پہنچ کر نہایت صاف اور واضح اگریزی میں پوچھا۔ ”آپ اپنی تصویر بنانا چاہتے ہیں؟“ میں نے کہا ”جی۔“

پوچھا ”شیلے کی قبر پر یا اس کے احاطے میں کسی بھی اور جگہ؟“ میں نے کہا ”شیلے اور صرف شیلے کی قبر پر۔... میں سات ہزار میل کی دوری سے یہاں فتوؤی کھنپوائے آیا ہوں اور میرا ادھر آنے کا کوئی مقصد نہیں۔“ اس نے کمربہ میرے ہاتھ سے لے کر کہا ”بیٹھیں۔“

میں پتھر کی اس سل کے سامنے دوز انسان بیٹھ گیا تو اس شخص نے دو چارائی ٹنکل اور ادھر سے بنا کر کہا ”آپ کی یہ لشت تھیک نہیں، لوح آتی ہے تو آپ کا چھرو کٹ جاتا ہے۔ آپ کا چھرو کپڑوں کی پوز کرتا ہوں تو سل کا ایک کونا کٹ جاتا ہے۔ آپ اس سل پر چڑواٹی کے رخ دنوں ہاتھر کھو کر سو گوارا نہ اسی سر جو کہ کر بیٹھیں تو تھیک رہے گا۔“

میں نے اس کی بات مان لی اور دنوں ہاتھ سل پر رکھ کر اور بدن کا بوجھ تھیں پر ڈال کر غنا ک انداز میں سر جھکا کر بیٹھا تو اس نے کہا ”بالکل تھیک ہے۔ سرذرا سا اور جھکا دیں۔ چہرے پر دکھ کے آثار پیدا کریں۔ آ کمیں کھل رکھیں اور آ کمیں عمارت پر رکھیں۔ میں سامنے سے نہیں بلکہ پہلوکی جانب سے پر فیل بناوں گا۔ بس۔ خاموش۔ ریٹی۔“ اس نے میری اسی طرح بیٹھے بیٹھے اسی مقام سے دو سینیپ شاٹ لیے اور کمربہ مجھے لوٹا دیا۔ جب میں انہوں کمڑا ہوا تو اس نے ہاتھ آگے بڑھا کر کہا ”میرا نام کندوئی ہے۔ ماریو کندوئی اور میں بخت میں دوبار شیلے کی قبر پر ضرور آتا ہوں۔ یہ جو میں نے اگریزی سمجھی ہے تو اسی شاعر بے بد کی یاد میں سمجھی ہے۔“

ماریو کندوئی کی عمر کوئی ساتھ پہنچنے کے پیچے میں تھی کہ وہ اپنی گمراہ کے مقابلے میں بہت جوان نظر آتا تھا۔ وہ اس نے بھرے بھرے کندھے میں مضبوط جسم، ہلکا گندی رنگ اور سکراتی ہوئی آ کمیں..... اس نے مجھے بتایا کہ اس کا دادا سیمورا جو ہیو کندوئی بندرا گاہ پر سامان ڈھونتا تھا لیکن اپنی اعلیٰ کار کر دیگی کی وجہ سے مزدوروں کا میٹ بن گیا۔ اس کی ملاقات نو جوان شاغر سے ڈور کی بندرا گاہ پر ہوئی تھی۔ جب اس نے شیلے کو دو میں اٹھا کر دوسرا کشتی میں اتارا تھا۔ پایاں ساحل پر کھیتیاں لیں کر ایک دوسرا سے نئے رکھی تھیں اور شیلے کے لیے ایک کشتی سے دوسرا میں منتھل ہونا مشکل ہو رہا تھا۔ میرے دادا نے کوئی بھر کر حسن کے اس بھنے کو آپ واحد میں دوسرا کشتی میں اتار دیا۔ کشتی کی سیٹ پر بختی ہی جب اس بھنے صحن و خوبی نے

نہ ہوں میں میں تھی۔

دوا کہتا ہے کہ جس روز "تو اور تو" کی جیل میں اس کی کشی ڈوبی ہے، میں میں اس وقت کلوزیم کی دیوار پر رسہ پہنک کر گندے اور پڑھنے کی کوشش کر رہا تھا۔ میرے نیچے بہت سے تماشائی جمع ہو گئے تھے جن میں سے کچھ مجھے ایک کو دیکھا تھا اور جو لائی کی ایک گرم اور اس کی ہوئی شام کا ذکر ہے۔ جب میں کلوزیم کی عبور حاصل کیا کہ کیس میں چیزیں تھے اس کو اپنی نظمیں دکھا کر رائے لیا کرتے تھے اور انگریزی روزمرہ میں اس سے مشعر لے کر مصروف کا رخ بدلا کرتے تھے۔ پھر جب شیلے نے اپنی ازدواجی زندگی سے عجل آ کر اپنی بھوبے کے ساتھ روم منتقل ہونے کا پروگرام بنایا تو میرے دادا کو اس کی جنت گمشتہ تھا تھا۔ اپنا آبائی وطن باپ دادا کا شہر، پاپ کی قربت، پرانے یاروں کی نگت، میرا دادا شیلے سے بھی پہلے روم پہنچ کر اس کا انتفار کرنے لگا۔

یہ مردود پیش اور جفاش لوگ بڑے مقابل اعتماد ساتھی ہوتے ہیں۔ میرا دادا بھی ایسا ہی یاروں کا پیار تھا۔ روم پہنچ کر اس نے گلد بانی، درخت کنائی اور کوہ پیانی کا کام شروع کر دیا۔ جنگل میں درختوں کے فیکے سے اسے

سامنہ پا ہوں کا ایک دیساہی دست تھا جو ایک روز پہلے میٹھا فیر کے ہمراہ یہاں پہنچا تھا۔

گورگرنا، کاپرائی اور ایسا جیزوں کے درمیان خاٹیں مارتا ہوا سمندر ہمارے سامنے تھا اور ہم اس مقام اور اس

نفاسے طسم میں جکڑے ہوئے تھے جو شیلے نے اپنی موت کے لیے پسند کی تھی۔ پتھر میں چنانوں پر گزرے ہوئے موسوں

کے سردد گرم چشیدہ پرانی وضع کے روشنی کے بینا ایک کھل توں میں دور درجک پہلے ہوئے تھے اور ان کے چیچے سنگ مرمر کی

دلی ہوئی گھانیوں کا ایک ذخیرہ دھوپ میں چک رہا تھا۔ اس وقت سمندر کے بڑے بڑے چیزوں کے سوا اور کوئی آواز نہ

تھی۔ ہر طرف اک ہو کا عالم تھا۔ خوف کی فضا نے دور درجک چھاؤنی چھاؤنی تھی اور ہر شے پر سے ایک ہم کا سایہ گز رہا تھا۔

دوا کہتا ہے کہ میں نے اپنے دل میں سوچا کہ شیلے کو اپنے آخری سفر کے لیے اس سے بہتر اور کوئی مقام نصیب ہو سکتا تھا۔ تقدیر نے اس کی کیسی اچھی رہنمائی کی۔

کشتی الٹ جانے کی وجہ سے شیلے کی لاش رہت میں ہنس گئی تھی اور وقت گزر جانے پر پھر دلوں میں ہنس گئی تھی۔

دوا کہتا ہے کہ ہمارا رقیب اس وقت بھیڑیوں اور ٹھکاری کتوں سے بھی بدتر تھا کہ ہم پھر دلوں تلے سے اس کی لاش

پانی کے اندر ہی گھٹیتے گھٹیتے ایک ہموار مقام کی طرف لے جا رہے تھے۔ رمدوں کو چونکہ زندگی کے افعال اور کوار پر کوئی

اعتراف نہیں ہوتا، اس لیے ہم شیلے کی ختنہ اور برہنہ لاش کو نوج نوج کر آگے کی طرف کھا رہے تھے۔ اس کھنچ تان میں

شیلے کی لاش دوڑک اور ہر تی، پھیلی، کھلتی اور گھٹتی ہے۔

میرا دادا اس سامنے کا ذکر کرتے ہوئے اکثر کہا کرتا "افسوں میں بھی لاش کی بے حرمتی کے خلاف کوئی احتجاج

نہ کر کا۔ مجبوری تھی۔ اسے اسی طرح سے نکلا جاسکتا تھا۔"

شیلے کو جلانے کی آخری رسومات خاموشی سے اور دلوزی سے ادا ہوتی رہیں۔ اس وقت سب پرانی گھنٹی

برآ ہمان تھی کہ ہر کام چپ چاپ طے ہو رہا تھا۔ حتیٰ کہ بائز بھی اپنے دلوں ہاتھ میں پر باندھے چپ چاپ کھڑا تھا اور

اس کی موجودگی کا احساس بھی نہ ہوتا تھا۔ ابھی ہڑھڑی دیر پہلے جب ہم پہلی پہلی رہت اور سرگئی پھر دلوں سے شیلے کی لاش

چڑھا رہے تھے تو نیچے کی ایک ترچھی چوت شیلے کی کھوپڑی پر اس کی اچھی پڑی کی اس سے ایک مہیب آواز پاندھوں تھی۔ ہم

اپنی بڑی بڑی حیران نگاہوں سے میرے دادا کی طرف دیکھا تو میرا دادا اس یوں تھا دیوتا زادے کا اسیر ہو گیا۔ دلوں سے ایک دوسرے کو پسند کیا اور دلوں میں دوستی ہو گئی۔

ماریو نے کہا "میرا دادا ایک سو گیارہ سال کا ہو کرفت ہوا لیکن اس ان پڑھ مزدور نے انگریزی زبان پر ایسا

عبور حاصل کیا کہ کیس میں چیزیں تھے اس کو اپنی نظمیں دکھا کر رائے لیا کرتے تھے اور انگریزی روزمرہ میں اس سے مشعر

لے کر مصروف کا رخ بدلا کرتے تھے۔ پھر جب شیلے نے اپنی ازدواجی زندگی سے عجل آ کر اپنی بھوبے کے ساتھ روم منتقل ہونے کا پروگرام بنایا تو میرے دادا کو اس کی جنت گمشتہ تھا تھا۔ اپنا آبائی وطن باپ دادا کا شہر، پاپ کی قربت، پرانے یاروں کی نگت، میرا دادا شیلے سے بھی پہلے روم پہنچ کر اس کا انتفار کرنے لگا۔"

یہ مردود پیش اور جفاش لوگ بڑے مقابل اعتماد ساتھی ہوتے ہیں۔ میرا دادا بھی ایسا ہی یاروں کا پیار تھا۔ روم پہنچ کر اس نے گلد بانی، درخت کنائی اور کوہ پیانی کا کام شروع کر دیا۔ جنگل میں درختوں کے فیکے سے اسے کافی آمد ہونے لگی اور اس کے پاس دوستدار یاروں کے لیے وافر و قت کا ذخیرہ خام ہو گیا۔

میرے والد کو انگریزی زبان پسند نہیں تھیں بھی مجھے یا میرے دادا کو تھی۔ اس نے میرے دادا سے تھوڑی بہت سکھی ضرور لیکن اس کا اصل عشق خیاری تھا۔ وہ روم بھر میں اپنے وقت کا اعلیٰ درجے کا بڑھنی تھا اور اس کے باتوں میں ہر قسم کی

لکڑی موم کی طرح ہر صورت میں ڈھلتی جاتی تھی۔ وہ ایک آرٹسٹ ضرور تھا لیکن اسے زبان سے یا زباندانی سے کوئی خاص لگاؤ نہ تھا۔ میرا دادا جب بھی کوئی مشکل نظر یا چیزیہ قفساں کے سامنے پڑھتا تو وہ سمجھ رہا تھا کہ میرا دادا اس سے زیادہ لطف اندوز نہ ہو سکتا۔ اپنے باپ کے مقابلے میں اپنے دادا کا زیادہ چیز تھا کہ میں اس کی ادبی لطف بازیوں میں برابر کا ساتھ دیتا اور کسی بھی اس سے چیزیہ سوال پوچھ کر اسے کھٹک لازم پر بھی مجبور کر دیتا۔

ماریو کندو تو میرے ساتھ کو شیلے کی لاش کی رہت میں ہنس گئی تھی اور وقت گزر جانے پر پھر دلوں میں ہنس گئی تھی۔

رہا تھا جیسے میں بی بی اندن سے خبریں سن رہا ہوں اور اس کے تھوڑی ہی دیر بعد بھی شخص بخوبی پر تبرہ بھی شروع کر دے گا۔

پہلی ہی ملاقات میں میں کندو تھیں فیکلی سے یوں سکھل گیا جیسے میرے اور ان کے صدیوں کے تعلقات ہوں۔

میری انگریزی تھیں دوسری اور گلگولوں کی تھیں لیکن تازہ علمی اور ادبی معلومات میرے پاس زیادہ تھیں۔ ہم دلوں نے ایک دوسرے کو اس لیے بھی بہت پسند کیا کہ ہماری گلگولوں کا یہ شرمند موضع ہی تھا، اس کی شاعری اور اس کی زندگی سے متعلق تھا۔ اس کے گھر میں اس کے دادا کے ساتھ شیلے کی کئی تصویریں تھیں جنہیں انہوں نے دادا کی وصیت کے مطابق عام نہیں کیا تھا۔ کہہ بند کر کے، پردے کھٹکنے کے اور دو قلنی ترک کھول کر ماریو نے ایک مرتب یہ فوٹو کھائے تھے اور پھر ان کا کوئی تمذک رکھا تھا۔

ماریو نے کہا کہ میرا دادا بتا تھا کہ میں شیلے کا اور اس کی شاعری کا دیوانہ تھا۔ وہ اپنے سیاہ گھنٹوں یا لے

بالوں کے نیچے شفاف آنکھیں کھول کر فضا میں نکلتا تھا تو سامنے کا سارا خلا بھتی ہو جاتا تھا۔ اس کی باتیں، اس کے نظریات، اس کے خیال اور اس کی پیش گویاں پھر بخوبی کی طرح سطح میں پر بچھل جاتی تھیں اور پھر ان پر تصورات، پندار اور انگاری تھیں رقص کرنے لگتی تھیں۔ وہ اٹی کی شراب اور روم کی غورتوں کا عاشق تھا اور ہر اس شے کا دیوانہ تھا جو اس کی

نے دیکھا کہ اس پوچھ سے اس کی کھوپڑی بالکل محلِ گئی ہیں دوسرا جانب جلد کے ساتھ چھٹی رہی۔ اس وقت بائز نے کنارے پر کھڑے کھڑے کہا تھا "اس کی کھوپڑی اتار کر مجھے دے دو، میں اپنے پاس رکھوں گا!" دادا نے کہا "میں نے اس وقت بائز کی بات کا برا مانا اور کوئی جواب نہ دیا۔ وہ ایک یہودہ اور ملکہ آدمی تھا۔ اس کے پاس پہلے بھی ایک انسانی کھوپڑی تھی جس میں وہ شراب ڈال کر پیا کرتا تھا۔ میں کسی بھی صورت میں شیلی کو این برداشت نہ کر سکتا تھا۔ اس لیے میں نے گھوکر بائز کی طرف دیکھا اور وہ میری گھوکی کا مطلب سمجھ گیا۔ شاید یہی وجہ کہ وہ اب چپ چاپ کھڑا تھا اور صرف شعلوں کو دیکھ رہا تھا۔"

شیلی کو جلانے کے لیے ہم نے ضرورت سے زیادہ لکڑیاں جمع کر لی تھیں تاکہ چتا چھپی طرح سے روشن ہو کر اس کے جسد خاکی کو جلد از جلد خاکسترن میں تبدیل کر دے اور کوئی کسر باتی شدہ جائے۔ دادا کہتا ہے کہ جب ہم نے چاروں ہنگامے کی اور اس کے لامبوں کا تھاتے ستونوں کی طرح اپر ائنے گے تو ہم نے شیلی بنپھول سے کئی بھی لاش کو شراب میں نہلا دیا اور اس کے پھولے ہوئے وجود پر خم کے فہمنہ حادیتے۔ ہم نے کھلے دل کے ساتھ اس کے جسد خاکی کو اتی شراب سے تاریز کر دیا۔ بنتی شراب اس نے ساری زندگی مار کر بھی نہ پی ہو۔

دادا بتایا کہ تھا کہ جب ہم نے شیلی کو اس بھڑکتی ہوئی چتا میں پھینکا تو شعلوں نے جھپٹ کر اس کو اپنی آخوشن میں لے لیا۔ گری کا موسم، آگ کی حدت اور ہوب کی شدت سے ہمارے دیکھتے دیکھتے اس کا سارا بدن پھٹ گیا اور اس کا دل بننے کے پھٹے ہوئے شگاف سے باہر لک آیا۔ کھوپڑی کا گلا حصہ جو بنپھلے کی چوت سے دراز کھا گیا تھا، اس آگ کے چشم میں سیف کے ذکھنے کی طرح مکمل گیا۔ ہم سب نے اس کی کھوپڑی کے اندر شیلی کا بھیجا دیکھا جو ابتدی، کچھلی اور جوش کھاتی ہوئی ہنڈیا کی طرح کھدکد کر رہا تھا۔ بائز سے یہ مظہر دیکھا گیا، وہ لمبے لمبے ڈگ بھرتا ساحل کی اس جانب چلا گیا جہاں لی ہفت ابھی تک بکھی میں بیٹھا تھا اور خوف کے مارے چتا کے قریب نہیں آیا تھا۔

آگ اس قدر تیز اور اس کی بھڑکائی تھی کہ دیکھتے دیکھتے سارے جد کو چاٹ کر خاکسترن میں تبدیل کر گئی۔ اگر شیلی کا کچھ پچا توہینوں کے چند جزو۔ ایک جڑا اور کھوپڑی کا ایک بڑا ساحص تھا۔ لیکن جس بات نے چتا کے گرد موجود سب لوگوں کو میران کر دیا وہ یہی کا دل تھا جو سلطنتی ہوئی آگ کے اندر بدستور دیے کا دیسا تھا اور اپنی اصلی حالت میں تھا۔

ماریو نے کہا "میرا دا اکثر بتایا کہ تھا اور ہمیشہ دکھلایا کرتا تھا کہ سلطنتی ہوئی آگ کے دیکھتے ہوئے کوئوں کے اندر بازو ڈال کر جب اس نے شیلے کا دل کھینچ کر باہر نکالا تو اس کا بازو کہنی سے اوپر تک بری طرح سے جل گیا اور باجھ کے اوپر کا چڑایوں داغا گیا کہ چڑا بچ کر مستقل طور پر اکر گیا۔"

ماریو نے بڑے افسوس کے ساتھ بتایا کہ اس کے بعد ساری عرب دا کوٹھی بند کرنے اور رکھوئے میں بڑی وقت کا سامنا کرنا پڑتا تھا۔ اور جہاں میں نے تمہارا توٹو آتارا تھا، اس قبر میں شیلے کا وہی دل دفن ہے جو میرے دادا نے جان پر کھل کر چتا سے نکلا تھا۔

ماریو کندو تھی مجھ سے کافی بڑا تھا۔ میں نے اس سے اس کی عمر کے بارے میں تو کبھی نہیں پوچھا لیکن میرا خیال ہے جب میں چیس برس کا تھا تو اس کی عمر ساختہ باسٹھ کے قریب ہو گی۔ ماریو بڑا امہنڈب، بے حد شاکست اور پرانی روایات کا مال تھا۔ روم میں اس کے فرنچیز کے دو شوروم تھے اور دونوں ہی کسی توجہ طلب میوزیم کی طرح ہر وقت گاہوں سے بھرے رہتے تھے۔ آرہ کشی، نجمری اور فرنچیز پر سازی کا کام گور میون قبیلے میں ہوتا تھا جو روم سے ساختہ کاموں پر قابلہ پر تھا۔

ماریو کی ایک بہت ہی خوبصورت نواحی تھی۔ اسی خوبصورت کے ساتھ دیکھ کر بدان پر کچھ اسی طاری ہو جاتی تھی اور اس سے بات کرتے وقت حق میں تھوڑا سا بچس جاتا تھا۔ مجھ سے پورے پانچ سال چھوٹی تھی لیکن عقل و دانش، معلومات کے جلد از جلد خاکسترن میں تبدیل کر دے اور کوئی کسر باتی شدہ جائے۔

شیلی کی بنپھول سے کئی بھی لاش کو شراب میں نہلا دیا اور اس کے پھولے ہوئے وجود پر خم کے فہمنہ حادیتے۔ ہم نے کے ساتھ اس کے جسد خاکی کو اتی شراب سے تاریز کر دیا۔ بنتی شراب اس نے ساری زندگی مار کر بھی نہ پی ہو۔ میں جب بھی ان کے گھر جاتا، آجھلا اپنی کری چلاتی ہوئی میری نشست کے قریب آکر بڑی طاقت سے ہاتھ لاتی۔ دیکھنے سے حال پوچھتی اور گردن گھما کر اندر بادرپی خانے میں دیکھتے ہوئے ذرا سی اپنی آواز میں کہتی "کیا ہیو گے؟" میں اسے اپنی پنڈ کا شرود بتا کر اس کا منا سا ہاتھ اپنے دونوں ہاتھوں میں لے کر تھپٹھپتا اور دیکھی آدمیوں کی طرح سرہلا کر پوچھتا "کیسی ہو؟" اور وہ ہمیشہ خوش دلی کے ساتھ ایک ہی جواب دیتی "پہلے کے مقابلے میں اپنی ہوں۔" پھر اس کی ماں بادرپی خانہ سے کھانا پکاتے ہوئے یا سلسل خانے میں کپڑے دھوتے ہوئے یا چھپلیوں کو ان کی ہجن میں خوراک ڈالتے ہوئے اپنے اپنے سے ہاتھ پوچھتی ہوئی ہمارے پاس آکر بیٹھ جاتی۔

آجھلا کی ماں مجھ سے ہر بار صرف ہاتھیوں کے بارے میں پوچھا کرتی۔ ان کا وزن، گموں تقد، سوٹھ کی موناکی، ناگوں کی گولائی، کھانے کے انداز، پانی پیئنے کا طریقہ، اپنے چھوٹے بچوں کے ساتھ ماں ہاپ کا سلوک، اور انہیں کھانے پلانے اور نہلانے دھلانے کے طریقے۔

اتفاق سے میرا ملک بھی برماء سری انکا اور آسام کی طرح ہاتھیوں کا ملک تھا۔ اس لیے میں ہاتھیوں کے بارے میں بہت کچھ جانتا تھا۔ خود ہمارے بادرپی نور الدین احمد کا بابا نواحی کا مشہور مہابت تھا۔ جوانی میں وہ سندربن میں کیدا بھی کرتا رہا تھا۔ اس نے اپنی زندگی میں ترپن تویی الجدید جنگلی ہاتھی پکڑ کر انہیں سدھایا تھا اور ہر بڑے مہنگے بھاجا۔ سرحد کے اس پار بچا گا تھا۔

نور الدین احمد کے پاس ہاتھیوں کی کہانیوں کا نئم ہونے والا خزانہ تھا۔ میں نے وہ سارا خزانہ جوں کا توں آجھلا کی ماں کے قدموں پر نثار کر دیا اور اس سے وعدہ کیا کہ جب میں پاکستان والوں جاؤں گا تو پھر ہم اکٹھے ہی شرقی پاکستان پلیس گے اور پورا ایک مہینہ سندربن میں گزاریں گے۔ مجھ سے ملے کے بعد آجھلا کی ماں زیادہ تر سندربن میں رہنے لگی تھی، حالانکہ میں نے خود ابھی تک اپنے وطن کا وہ حصہ نہیں دیکھا تھا۔

پھلوں کی بڑا یا کرتی تھی۔ اس دوا کا نام ”ڈائیا فریکٹ“ تھا اور جس کا نفس پر یہ رکھی ہوتی تھی، ادھر سے گزرنے پر خوف آتا۔ قابوں کا لائل وہی دوائی نہ سالوں بعد آج چنانے میری عزت افزائی کے لیے فرج تھے میں رکھ کے اور برف میں لگا کر پلا دی تھی۔ یہ بارہ جولائی سن ائمہ سو باوان کا واقعہ ہے کہ میں نے زندگی میں پہلی مرتبہ ”کوکا کولا“ پیا۔ کوئی چیز میں سے اٹلی سچ اخباروں، رسالوں، پر چوں میں فلی چیز اشتباہ آ رہے تھے کہ دنیا کا اول درجہ کا مشروب کو کوکا کولا اب اٹلی پہنچ کر روپیں کے کام و دھن کی لذت کے سامان بیم کرنے والا ہے..... بڑے بڑے رنگدار ہورڈ میں جگ جگہ گئے تھے۔ قد آدم افشار شہر کی دیواروں سے چپا تھے۔ جس گھرانے نے کوکا کولا تیار کرنے کا کارخانہ لگایا تھا، ان کا ہر روز شام کے پانچ اوپر نہیں تھا جس سے اس نے مشروب کا ڈھنکنا کھولا جاسکے۔

”کیوں؟“ میں نے تجھاں عارفانہ سے پوچھا۔  
تو اس نے ہاتھ کے اشارے سے چھوٹے پیچوں کو مارنے کا ساث انہا کہا ”ان کے ڈھنکنے نہیں کھلتے تھے۔“

میں نے کہا ”اب مل گیا ہے؟“  
کہنے لگی ”لاتونہیں، البتہ امید ہے کہ مل جائے گا۔“

پھر اس نے ملازم کو آواز دے کر کہا ”فرج سے کل والی ڈرک نکال کے لے آؤ۔ ساتھ ہڑا بھی۔“  
نو را چاندی کے خوبصورت طشت میں، بلوک کے دو بیٹے گاس نسواری رنگ کے مشروب سے بھر کر لے آئی۔ میں نے جیرانی سے اس مشروب کو دیکھا اور زرای ناک چڑھا۔ اس رنگ کا مشروب میں نے پبلے کمی نہیں دیکھا تھا۔ یوں لگتا تھا جیسے وہ کسی درخت کی چھال کا بیالا ہوا پانی ہو یا زبرہ گھول کوئی محلول بنایا گیا ہو۔ جب میں نے گاس کا پانی  
باتھ میں پکڑ لیا تو مجھے احساس ہوا کہ یہ وہی زر ہے جو ستر اٹا کو دیا گیا تھا اور جو حضور سے کے عرق سے تیار ہوا تھا۔ میں نے گاس کے اندر کا سڑا تو نکال کر ایک طرف دیکھ دیا۔ پھر سطح مشروب پر اٹھتے ہوئے بلبوں کو دیکھتے ہوئے ایک لمبا گھونٹ بھرا۔ اپنی میزبان کے حسن لازوال کو خراج چیزیں پیش کرتے ہوئے اور اپنی جان نا توں کو اس کے حکم لافتا سے معنوں کرتے ہوئے!

لوہاروں، ترکانوں، موجیوں اور گزرا صاف کرنے والے کارندوں کے نوجوان بیٹوں نے ابھی سے اپنا پیٹ کاٹ کر لیے جمع کرنے شروع کر دیئے تھے کہ وقت آئے پر اپنی محبوباؤں کو ”کوکا کولا“ پاکیں اور تو اتر کے ساتھ پلاں بھیں۔ اگر ہر روز نہیں تو ہر اتوار، دو تین بار نہیں تو کم از کم ایک بار پرسرد... بلا تھیف۔  
کم تکمیل یافتہ بزرگوں کو نیو یادہ تھیم یافتہ اور صاحب حیثیت بوزھوں نے از خود بتا دیا تھا کہ کھانا کھانے کے بعد رات کو کوکا کولا کی ایک بوٹی سارا کھانا سونے سے پہلے ہضم کر دیتی ہے اور اس سے کھل کر ڈکار آ جاتے ہیں۔  
میری لینڈ لینڈی کو یقین تھا کہ جب کوکا کولا آئے گا تو اس کے پرانے پھوڑے پھنسیاں خود بخود دور ہو جائیں گے کیونکہ ”کوکا کولا“ جلدی امراض کا آخری اور واحد حل ہے۔

نوجوانوں نے امریکی فلموں میں ہیر و کوکا کولا کی بوٹیں کھول کر اور سی گر کے چھلانگ تھا۔ اس بھارے کو کافی دری سے تکلیف کیں اس دارو کے میرے طلق سے اترتے ہی اور کہا سائنس اور پریمچ کا نیچے رہ گیا۔ آنکھوں میں آئے آگے۔ ایک ہلکی چھینگ جو منہ بند ہونے کی وجہ سے صرف ناک سے پھٹک سکتی تھی، مشروب کے چند قطرے سے میرے قفاں، ٹکڑا، نہ مدد و نورت کا تباہ اس نے طعتہ اہل امر جب چاہتا ساتھ پھٹی ہوئی لڑکی کو اپنی بوٹی مضمودیتا۔ وہ ایک گھونٹ بھر کے بوٹیں واپس کر دیتی اور دونوں پھر چلے گئے۔

ہمارے محلے کا ڈاکی سینور کر دتی ہاٹلیں کھول کر اور سی گر کے چھلانگ تھا۔ اس بھارے کو کافی دری سے تکلیف چیزیں اب اس کا چھرو پر سکون ہو گیا اور اس کے بوٹیں پر سکراہٹ کھیلنے لگی تھیں۔ اس نے مجھے وہی کن گٹ کے سامنے روک کر کہا ”پروفیسرے آج تمہاری ڈاک تو نہیں البتہ ایک خوشخبری ہے کہ اسے ”کوکا کولا“ اٹلی میں آ رہا ہے۔ اس کے پیٹے سے پرانی اور دیرینہ بوایا ایک نیٹھے میں درو ہو جاتی ہے۔ میرے بیٹے کا سرلنگ دن میں رہ کر آیا ہے۔ اس نے تمیں نیٹھے داہم کا مشروب تھا۔ بچپن میں اماں بخارا جانے پر دیا کرتی تھیں۔ چار پائی پر لانا کر اور قصاب کا ساز انوئی سے پر کر کر بڑے چھیجیاں چیر کر پلا پایا کرتی تھیں جو زر اسدار و گوشہ دہن سے باہر لکھتا تھا تو اسے فراہمی پر لے کر پھر منہ میں ٹھوٹیں دی کرتی تھیں۔ اس دوائی میں سے رال، ہزتاں، بیکن کے جلے ہوئے بھرتے، نمک، اٹلی، مرغیوں کے ڈرے اور کھیر کے

کہنے لگی ”بہت تیز ہے؟“  
میں نے ابھاں میں سرہلایا اور رومال سے آنکھیں پوچھنے لگا۔

وہ میری بیست کذائی رکھ کر سپلے تو مکرائی، پھر ہنچنے لگی۔ مجھے اس کا ایسے موقع پر ہنسنا کچھ زیادہ اچھا نہ لگا۔ عجب داہیات قسم کا مشروب تھا۔ بچپن میں اماں بخارا جانے پر دیا کرتی تھیں۔ چار پائی پر لانا کر اور قصاب کا ساز انوئی سے پر کر کر بڑے چھیجیاں چیر کر پلا پایا کرتی تھیں جو زر اسدار و گوشہ دہن سے باہر لکھتا تھا تو اسے فراہمی پر لے کر پھر منہ میں ٹھوٹیں دی کرتی تھیں۔

ایک بول، ایک چھوٹا گاس اور ساتھ میں لیس میل کا ایک اپنر کھا جائے۔ یہ تھی ان کی سکرٹس سے بھی زیادہ جاذب نظر تھے اور ان میں غصب کی سیکس ایجل تھی!

ہمارے پادری صاحب، پادری ساتھی میں جنگ کے بعد آشر یا گئے تھے۔ وہاں دیتا میں انہوں نے امریکن زون میں ایک امریکی پرائیوریت کی مہربانی سے کوکا کولا کی پوری بول پی تھی۔ سارے رم میں کوکا کولا پینے والے تیر آدمیوں میں پادری صاحب کا نام بھی تھا۔ روز نامہ "ایل میا جو" نے اپنے سندے ایڈیشن میں ان لوگوں کے نام اور پچ دیے تھے جنہوں نے خوش فستی سے کوکا کولا پیا تھا..... پادری ساتھی میں کہتے تھے کہ کوکا کولا پینے سے آدی میں ایک سرحدی سرور ہیدا ہوجاتا ہے اور اس کی روحتی نفاسی بڑھ جاتی ہیں۔ انہوں نے میرے سامنے حضرت مریم کی قسم کھا کر کہا کہ جس روز انہوں نے کوکا کولا پیا، ان کو خواب میں حضرت یسوع کی زیارت نصیب ہوئی۔ بہت سے لوگوں کے گروہ میں ہمارے پادری صاحب حضرت یسوع کے بہت ہی قریب کھڑے تھے۔

جسے معلوم تو تھا کہ ہمارے اٹی میں کوکا کولا آ رہا ہے۔ میں یہ معلوم نہیں تھا کہ اس قدر جلد آ رہا ہے۔  
آنجلانے کہا "اگر دل نہیں پاہتا تو سنیو۔"

میں نے کہا "دل تو بہت چاہتا ہے گریا نہیں جاتا۔"

کہنے لگی "تم کو یقین نہیں آئے گا لیکن یہ ایک ملے شدہ حقیقت ہے کہ ایک وقت آئے گا تم پاکر پاکر کوکا کولا مانگا کر گے اور اگر نہیں ملے گا تو اس محض سے انہ کردہاں پہنچ جایا کر گے جہاں کوکا کولا ملے گا۔"

میں نے کہا "کچھ خدا کا خوف کردا نہیں۔ اسکی بد بودار، سیاہ رنگ، تیخ اور خوش آور داؤ کو کون خوش دلی سے نہ سکتا ہے بھلا؟"

پھر آنجلانے مجھے کوکا کولا کی تخلیق کی لیتی اور سورکن کہانی سنائی کہ کس طرح ایک ڈاکٹر Pemberton پر برلن کے محل میں اس کے کپاڈ نذر نے سرور دکا ایک محلول تیار کیا اور اسے بڑے بزرگوں کو یہ کہہ کر دینے لگا کہ بس ناک آنکھیں بند کر کے چڑھا جاؤ، انل ہاضم میں مدد دے گا۔ درود سے نجات ہوگی۔ وہ بیچارے اسی طرح کرتے رہے، لیکن کسی کا بھی سرور دوڑ رہا۔

"یہی تو میں کہہ رہا ہوں۔" میں نے سبکی پر زور دے کر کہا کہ محل میں یہ ایک دوائی ہے اور اس کا ذائقہ ہمارے بچپن کی ڈائیا فریکٹ سے بہت ملتا ہے۔

"لیکن اب یہ دو انہیں رہی پیارے۔ اس میں کاربن ڈائی آ کسانیٹ شامل کر کے ملبلے اٹھادیے گئے ہیں۔ اب یہ ایک مشروب ہے اور جسم و جان کو تواتر اگزی عطا کرتا ہے۔"

پھر خود ہی کہنے لگی "ابتداً اگر اس کو نہ کیا جائے اور اس میں برف نہ ڈالی جائے اور یہ روم نپر پچ پر گرم ہو جائے تو پھر یہ دوائی ہے۔ وہی دوائی جو کپاڈ نذر رہنا یا کرتا تھا۔ بے ذائقہ، ناقابل برداشت۔"

میں نے پھر کہا کہ یہی تو میں کہہ رہا تھا لیکن آنجلانے میری بات کاٹ کر ایک دیتھے مراج کی استانی کے انداز

میں کہا "کوکا کولا کم رکھنے سے پہلے کئی سال اس پر تحقیق ہوتی رہی ہے۔ امریکہ میں بننے والی ساری قوموں کے نمائندہ ریکوں کو کوکا کولا پاکر یہ دیکھا گیا کہ ان پر اس کا کیسار ڈبل ہوتا ہے۔ یورپی لوگوں نے تو اسے خنثیوار طریق پر برداشت کر لیا۔ لیکن ریڈی اٹمنی اور ایکسیووں نے پہلا گھونٹ بھرتے ہی اسے بھرا کے زمین پاگل دیا۔ اس میں پھر دو بدل کیا جانے لگا۔ دوساری کی مدت کے بعد اسے ناپنڈ کرنے والے لوگ بھی پسند کرنے والوں کی صفت میں شال ہو گئے۔ اس کے بعد بے اپنے پھوپھو ازما یا گیا تو دو سال تک کی عمر کے بچوں نے تو پسند کیا لیکن دس بارہ برس کے لڑکے اور لڑکیوں نے اپنکی کردی۔ اب پھر اس میں تریخ و تفہیم ہونے لگی۔"

میں نے کہا "کیا یہیں مقدس میں لکھا ہے کہ دنیا کے سب لوگوں کو کوکا کولا پیا جائے اور ان کی ناک میں ہم کیا جائے۔" آنجلانہی اور کہنے لگی "تم بھی میرے نانا کی سی بات کرتے ہو۔ وہ بھی تہاری طرح سے فرسودہ خیالات کے الک ہیں اور اسی ہی پلٹی ہوئی باتیں کیا کرتے ہیں۔ امریکی ہم اطاولویوں جیسے نہیں، وہ ترقی یافتہ لوگ ہیں اور ہر کام میں ہر ایک سے آگے ہیں۔ ان میں تحقیق و تجویز کا دہہ ہم یورپیں لوگوں سے کہیں زیادہ ہے۔ وہ ایک مرتبہ جس کام کے پہنچے پڑھاتے ہیں، اسے آخر کم پہنچا کر دم لیتے ہیں۔ ہر جزو کو ہر تفصیل کو محظب شہنشہ کے نیچے رکھ کر اسے جا چلتے، آنکھے اور پہلاتے ہیں۔ جو نظر آتا ہے، وہ اجنون نہیں آتا..... وہ اور جو آگے چل کر نظر آنے لگے گا۔ یہ سب کچھ ان کے مطالعے میں ہوتا ہے۔ جب تک یہ مشروب بن کر اس پر مختلف المراج لوگوں کی پسندیدگی کی مہر نہیں لگ گئی، اس کو مارکیٹ کرنے کا پروگرام نہیں بنایا۔"

"کیوں؟" میں نے امریکیوں کی حادثت پر سر جھک کر کہا۔

آنجلانہی لگنے لگی "سب سے مشکل کام اس مشروب کو ایسا نام دینا تھا جو دنیا بھر میں مقبول ہو سکے اور کروڑ اڑ کا ہر بندہ اس کو آسانی کے ساتھ دا کر سکے۔ چنانچہ ماہرین انسانیات اور ماہرین صوت شناسی کے ایک گروہ نے پہلے پھاپس ناموں کا انتخاب کیا۔ پھر انہیں امریکہ میں میٹ کر کے بیس ناموں تک محدود کیا۔ اس کے بعد اس پیش نہاد کہنی کے کارنے سے ساری دنیا میں پہلی گئے تاکہ ایک یونیورسٹی نام پر پسندیدگی کی مہر لگ لو سکیں۔"

میں جیسے آنجلانہ کا چہرہ دیکھ رہا تھا اور سوچ رہا تھا کہ یہ جو اپنے آپ کو امریکیوں کے مقابلے میں پسند نہ اور متعقب افتادہ کہر ہی تھی تو ان سب کے سامنے میں کس طبق پڑھوں!

کہنے لگی "اپنے مشروب کے لیے کوکا کولا کہنی نے جتنے نام بھی پڑھے، وہ سارے کے سارے "والا" میں ختم ہوتے تھے۔ اول میں ختم ہونے والے لفظ کی ادا بھی ہر کوئی کر سکتا ہے اور اس کے مخرج میں کسی کو کوئی وقت پیش نہیں آتی۔

چنانچہ دنیا بھر کے طویل چکر لگانے کے بعد کہنی کے کارندے اس نتیجے پر پہنچ کر لفظ "کوکا کولا" دنیا کا ہر شخص آسانی کے ساتھ ادا کر سکتا ہے۔ وہ چاہے عرب ہو، چاہے ہندوستانی یا بھوٹانی، افریقی میں کالا ہماری کے جنگلوں کا ہیکار خور ہو یا الیزرن کے ہاتھ معاشرے کا فرور، جاپانی ہو، آسٹریلیا کا ہو گی ہو۔ قطب شمالی کا ایکیو ہو جو بھی آسانی کے ساتھ پورے مخرج کے ساتھ اونچی تتفہیک کے ساتھ "کوکا کولا" کہہ سکتے ہیں۔

میں نے کہا "آجھا اسی سب با تین تمہیں کون بتاتا ہے اور یہ تم کہاں سے سنتی ہو؟"  
اس کی آنکھیں ذرا سی بُخرا کوں ہو گئیں۔ سراپا پر اٹھا کر کہنے لگی۔ "سارا دن اس وہیل چیز پر گزرتا ہے۔ مگر  
باہر جانا نہیں ہوتا۔ بُخھی پڑھتی رہتی ہوں اور سوچتی رہتی ہوں اور سوچتے سوچتے سوچاتی ہوں۔ اس کے بعد زندگی کا  
ہجرتی شروع ہو جاتا ہے۔"

لئے گئے اگر کان نہ تھا۔ بُخھی بُخھی رُک ضرور جاتا تھا لیکن انکار کے اس گزار سے نکل نہیں سکتا تھا۔ میرے بہت سے ساتھی ادیب  
ہی رہیں میں کالم لکھنے لگے تھے جس قدر کسی پر عکتہ چینی کرتے، اسی تدریان کی تعریف ہوتی چیزے چیزے لوگوں کے جو تے  
رہے، اس سے اوپنجی آواز میں تالی چلتی!

میں بڑی صدق دلی کے ساتھ تھی کہ اس کے مقام سے اکھیزدار ہا اور بالا خداش کے فضل سے کامیاب ہو گیا۔ تی

لے لگو کافی ہا دس میں زار و قطار رو تے ہوئے کہا کہ معروف کار تی اس کے ساتھ اچھا نہیں اور وہ اس کو ہر وقت طلاق کی  
گورے رنگ کا ایک دراز قد طالب علم تھا جو گلے رینا کے ایک شعبہ میں مجسم سازی کا فن سیکھ رہا تھا۔ وہ تھوڑا ساتا جو گلے  
تھا۔ روم میں کچھ اپورٹ کرتا تھا۔ یمن کو کچھ ایکسپورٹ کرتا تھا۔ قبائل کا محلہ اڑی بھی تھا۔ بُخھی کا رخید لیتا۔ بُخھی پچ کرہ  
سائکل پر آ جاتا۔ ہم دونوں ایک دوسرے سے کئی کتراتے تھے اور میل ملا تھات سے گھبراتے تھے۔ تی کو اس بات کا بڑا دمک  
تھا۔ اس کے خیال میں ہم دونوں ہی اچھے انسان تھے اور مسلمان ہونے کے باوجود آزاد خیال تھے۔

میں نے جب بُخھی اس سے معروف کے بارے میں پوچھا، تی کو اس کی تعریف کرتے ہی پایا۔ کہتی تھی وہ ایک  
اچھا شوہر، ایک درود مدد ساتھی اور بُرائختی طالب علم ہے۔ وہ پتھر کی ریلیٹ پٹیں تیار کرتا تھا اور ان پر کوئی خط میں قرآن  
کے لکھنے سے فروٹ بُخھی درآمد کرتا ہوں۔"

میں نے کہا "مجھ تھم نے اس سے شادی کیوں نہ کی؟"  
کہنے لگی "اگر وہ بُخھی جھوٹا لکھا..... پھر؟"

میں نے کہا "پھر یا قسمت یا نصیب۔ زندگی میں ایسے ہی ہوتا ہے، یہ زندگی کوئی گھوڑی تو نہیں کہ من میں لگام  
انے کر پیچھے پر کاشی ڈال کر جھوڑ چاہا نکل گئے۔ یہ زندگی ہے، اپنی مرضی کا راست اختیار کرے گی، اپنی مرضی کی چال چلے  
گی۔" بُخھی نے اس کی سوچی ہوئی آنکھیں اور آنسوؤں سے نکلنے گاں دیکھ کر اس کا ہاتھ پکڑ لیا اور کہا "اس میں کوئی ٹک  
نکل کر حالات خندوش ہیں لیکن ہم سے ایک بڑی طاقت ہگئی تو موجود ہے جو حالات بدل دیا کرتی ہے اور کامیابی کے  
راہنمیں کو آپ ہی سامنے لے آیا کرتی ہے۔ بس ان پر قدم دھرا ہوتا ہے۔ اسی طرح چیزے اپنے تلاش کیے ہوئے راستوں  
ہانپی مرضی سے چلنے کی کوشش کی جاتی ہے اور قدم جھانٹنیں ہے..."

اس نے میرے ہاتھ کو اپنے دونوں ہاتھوں سے کچھ زیادہ ہی دبا کر پوچھا۔ "میرے دن پھر سکتے ہیں؟ میری  
زندگی میں بہار آسکتی ہے؟ مجھ تھم جیسا شوہر ہل سکتا ہے؟"

مجھے اس آخری استفسار سے بے حد خوش ہوئی لیکن ساتھ تھی میں ڈر کر آسیب زدہ لڑکی جیسی آنکھیں پھاڑ کر من  
ساتھی ہوں ہاں اور چول چاں کر کے رہ جائے تو بُری تکلیف ہوتی ہے۔ ہمیں تو گنگوہ کا مزاںی اس وقت آتا ہے جب کھل  
کر بات ہو رہی ہو۔ گی بولا جا رہا ہو اور حقیقت پسندی سے کام لیا جا رہا ہو۔ ہمارے یہاں حقیقت پسندی کسی کو کوئی زندگی  
چھ کر ساتھ دے۔ کسی پر نکتہ چینی کرتے ہوئے، اس کی جھوپی کھاتے ہوئے، اس کی خرابیاں بیان کرتے ہوئے اگر انہیں  
ساتھی ہوں ہاں اور چول چاں کر کے رہ جائے تو بُری تکلیف ہوتی ہے۔ ہمیں تو گنگوہ کا مزاںی اس وقت آتا ہے جب کھل  
کر بات ہو رہی ہو۔ گی بولا جا رہا ہو اور حقیقت پسندی سے کام لیا جا رہا ہو۔ ہمارے یہاں حقیقت پسندی کسی کو کوئی زندگی  
چھ کر ساتھ دے۔ کسی کو چھان پچک کر خرابیے اور بدنا منے کا نام ہے۔ ہم کہیں جمع ہو کر یونانی فلسفیوں یا مسلمان علم الکلامیوں یا ہندو  
و دو ایلوں جیسی با تینی تصوری کرتے ہیں، ہمارے پاس تو بس کرنے کی ایک ہی بات ہوتی ہے۔ کروار اور واقعات بدلتے  
رہتے ہیں، قصہ وہی چلا جاتا ہے جو کئی برس پہلے شروع کیا تھا۔ میری تو ساری زندگی ایک میں گز رہی تھی اور پہنچہ باہر

پہنچ دیکھ کر ہم ایک دوسرے سے گلے ٹکوئے کرتے اور طعنے لہنے دیتے ان واقعات کی بات کرتے رہے جب  
اپنے نئے اٹلی آئے تھے اور خوشیوں کے گہوارے میں زور زور کے جھوٹے لیا کرتے تھے۔ ہمارے حلقہ احباب

میں شرمندی پاکستان کا ایک رائج الدین اور بھی تھا جو "چینے چتا" میں فلم ڈائریکشن کی تعلیم لینے آیا تھا اور سن ماہ بعد سے کیا حامل کرو گے۔"

اس نے کہا "اب میں نے فیصلہ کر لیا ہے اشفاق اور میں اپنے فیصلے کے ہاتھوں مجبور ہوں۔"  
میں نے کہا "اور وہ تمہاری گھوڑی!"

کہنے لگا "وہ ہے میرے پاس۔"

میں نے جھنجلا کر کہا "اور اس سے ڈر نہیں آتا بدجنت۔"

کہنے لگا "پاکل نہیں۔ اس میں ڈر کی کیا بات ہے۔"

میں نے کہا "کونی قسم کی گھوڑی ہے؟"

کہنے لگا "ڈرس ہے۔"

"اور رنگ؟" میں نے پوچھا۔

بولा "گولڈن۔"

میں نے کہا "چلو میرے ساتھ اور دکھاؤ مجھے۔ تم کو اس کرتے ہو۔"

اس نے فوراً اپنے کاف کا ہٹن کھولا اور آئیں اور پہنچا کر بولا "یہ دیکھو۔"

اس کی کالائی پر گولڈن رنگ کی ڈرس گھری بن دی تھی جو تاریخ کے علاوہ چاند کی گردش بھی وکھلاتی تھی۔

"چینے چتا" میں فلم ڈائریکشن کی ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد جب پروفیسر ووریو دے سیکانے ر

سوڈنی کے سواری کے گھوڑے مکھوائے تو رائج الدین نے گھوڑے پر چڑھنے سے اکار کر دیا۔ اس کے ساتھ

پہلی لمحیک ہام دے رہی ہے۔ ایک منٹ کا بھی فرق نہیں پڑا۔"

میں نے ملینا کے کہا "اے لندن چلے ہی جانے دو، یہ ہمارے ساتھ نہیں رہ سکے گا۔"

تی مردیاتی کا دل لگانے کے لیے میں نے اسے آجھلا کے ہوائے کر دیا۔ تی میں کوئی ایسی خاص بات لاتھیں تھی

کے گا اور کیسے اس کا شیدوال بنائے گا۔ اٹی میں فلم ڈائریکشن کے لیے ڈائریکٹر کو اعلیٰ درجے کا گھر سوار ہونا ضروری تھا۔

رائج الدین احمد چونکہ گھوڑے سے بہت ڈرتا تھا، اس نے اٹی سے فلم ڈائریکشن کی گردی حاصل کرنے سے الگ رک

او لندن میں داخلے لیا۔

اس کے اس دردناک فیصلے کا ہم سب کو شدید رُغْم تھا۔ ملینا جو چیک سلووا کیسے فلم ڈائریکشن کی تعلیم لینے والا

کے ہیماں سے کھانا کھاتی۔ نہ اس کے لیے میں کامیاب ہجر کا لمحہ بھی خونا لاتا تھا۔ اتنی ساری آسانیوں کے باوجود تی خوش

اور رائج الدین احمد کی جماعت تھی، اس کو اپنے ساتھی کے اس اپاک فیصلے سے بڑا کہ ہوا۔ اس نے کئی مرتب گھوڑے

چڑھ کر اور اتر کر رائج الدین احمد کو یقین دلایا کہ یہ سب سے آسان سواری ہے اور اس میں کسی سے پچھو سیکھنا بھی نہیں ہے۔

بس گھوڑے کے کان میں منزل کا اور سفر کے راستے کا اعلان کرنا پڑتا ہے۔ باقی سارے معاملات گھوڑا خود طے کر لیا ہے۔

گھر سواری کچھ بھی نہیں تھیں۔ رائج الدین احمد نہ مانا اور لندن جانے کی تیاری کرنے لگا۔

میں نے اپنی گھوڑی سے ایک ماہر فلسفی کو اگ ہوتے دیکھ کر اسے سمجھنے کی تیاری کرنے لگا۔ اس کی

گرمینت قبیلے میں جہاں ماریوندو تی کے شور و مزے کے لیے فرنچ پر تیار ہوتا تھا اور جہاں بنیلے ڈالر زرگی تربیت کی

اسٹی نیشن چھوڑ کر لندن چاہ رہے ہو۔ لندن میں آج تک نہ کوئی اچھی قلم نہیں ہے اور نہ ہی آئندہ بن سکے گی، مگر تم

کے ویفی پر تھا۔ اس کے پاس اپنے بھی کافی میسے تھے اور وہ "چینے چتا" کی براون بس میں سوڈو یو جیا کرتا تھا۔

ساتھ چلتے چلتے وہ دونوں ہاتھوں کی دلوں انگلیوں سے کنڑی کا نشان ہتا اور پھر ایک کنڑی کو دوسرا دکھنے کے لئے کراس چوکر نما کھلی جھری سے آڈٹ ڈر شوٹنگ کا ثاث بنا لیا کرتا۔ ہم نے بھی اس کی دیکھا دیکھی فلم شوٹنگ کا امل

معلوم کر لیا تھا اور ہم بھی راہ چلتے درستادیزی فلمیں بناتے تھے۔ اس معاشرے میں فرانس کی روزیت رائج الدین پر

بہت تک کی کرتی تھی۔ وہ انگلیوں کا آنکڑا بنا کر اس میں آنکھ لگانے کے بجائے اپنے سرخ سرخ ہونتوں سے ایسی رنگ

کیا کرتی تھی کہ سارے شرم کے مارے نظریں جھکا لیتے تھے اور رائج الدین بیگانی میں گالیاں دینے لگ جائز

روزیت فرانس سے مددی تعلیم حاصل کرنے کے لیے آئی تھی اور وہ وہی کن کے علاوہ ہماری یونیورسٹی میں مقام اور اپنے

کا اسیں بھی اٹینڈ کیا کرتی تھی۔ بڑی بذات لڑکی تھی، کسی کو معاف ہی نہ کرتی تھی۔ نماہب کے بارے میں اسے ایسا یاد

لیٹھ یاد تھے جنہیں سن کر آدمی پانی پانی ہو جاتا تھا۔

"چینے چتا" میں فلم ڈائریکشن کی ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد جب پروفیسر ووریو دے سیکانے ر

سوڈنی کے سواری کے گھوڑے مکھوائے تو رائج الدین نے گھوڑے پر چڑھنے سے اکار کر دیا۔ اس کے ساتھ

پروفیسر ویل ایکٹر ویل نے اسے سمجھایا کہ گھر سواری اس کو رس کا ایک اہم حصہ ہے۔ جبکہ

ڈائریکٹر خود گھوڑے پر سوار ہو کر ان راستوں، کمپتوں، جنگلوں اور لوکیوں کو نہیں دیکھے گا وہ کس طرح سے ہاں ٹھیک

کے گا اور کیسے اس کا شیدوال بنائے گا۔ اٹی میں فلم ڈائریکشن کے لیے ڈائریکٹر کو اعلیٰ درجے کا گھر سوار ہونا ضروری تھا۔

رائج الدین احمد چونکہ گھوڑے سے بہت ڈرتا تھا، اس نے اٹی سے فلم ڈائریکشن کی گردی حاصل کرنے سے الگ رک

او لندن میں داخلے لیا۔

اس کے اس دردناک فیصلے کا ہم سب کو شدید رُغْم تھا۔ ملینا جو چیک سلووا کیسے فلم ڈائریکشن کی تعلیم لینے والا

کے ہیماں سے کھانا کھاتی۔ نہ اس کے لیے میں کامیاب ہجر کا لمحہ بھی خونا لاتا تھا۔ اتنی ساری آسانیوں کے باوجود تی خوش

اور رائج الدین احمد کی جماعت تھی، اس کو اپنے ساتھی کے اس اپاک فیصلے سے بڑا کہ ہوا۔ اس نے کئی مرتب گھوڑے

چڑھ کر اور اتر کر رائج الدین احمد کو یقین دلایا کہ یہ سب سے آسان سواری ہے اور اس میں کسی سے پچھو سیکھنا بھی نہیں ہے۔

بس گھوڑے کے کان میں منزل کا اور سفر کے راستے کا اعلان کرنا پڑتا ہے۔ باقی سارے معاملات گھوڑا خود طے کر لیا ہے۔

گھر سواری کچھ بھی نہیں تھیں۔ رائج الدین احمد نہ مانا اور لندن جانے کی تیاری کرنے لگا۔

میں نے اپنی گھوڑی سے ایک ماہر فلسفی کو اگ ہوتے دیکھ کر اسے سمجھنے کی تیاری کرنے لگا۔ اس کی

گرمینت قبیلے میں جہاں ماریوندو تی کے شور و مزے کے لیے فرنچ پر تیار ہوتا تھا اور جہاں بنیلے ڈالر زرگی تربیت کی

اسٹی نیشن چھوڑ کر لندن چاہ رہے ہو۔ لندن میں آج تک نہ کوئی اچھی قلم نہیں ہے اور نہ ہی آئندہ بن سکے گی، مگر تم

پورا کے شم برہنہ بدن پر پانی سے بھرا بڑا تو یہ پٹنا تھا اور اس میں سے شیم انہری تھی۔ نوں نے جو گرجے سے کیل کر دہاں جمع ہو گئی تھیں، جلدی سے پورا کے بدن پر چادریں پھینکنا شروع کیں کیونکہ زمین پر ڈال کے سے دہ بالکل ہی ہوتے ہو گئی تھیں اور گلابی سنگ مرمر کی تصویر نظر آتی تھی۔

لوگوں نے دیکھا لوچانو ایک طرف بیٹھا اپنی پتalon کا پانچہ دنوں ہاتھوں میں پکڑے اس کی سلامی ادھیر رہا تھا۔ اس کی رائیں پنڈی بڑی طرح سے جمل گئی تھی اور جلد کے نیچے سے غیدہ سیدھے جب لیکل آئی تھی۔ قبے کے ڈاکٹر نے چلا کر کہا "عہرہ! ٹھہرہ! اسے ہاتھ مت لگانا، میں اس کا بندوبست کرتا ہوں۔"

ڈاکٹر اپنا فرشت ایڈ بس لے کر اس کے پاس پہنچ گیا اور قبیل سے اس کی پتalon کاٹ کر لوچانو کا پنڈھ پھر ان سے پچوں کو پہچانے کی دعا کر رہی تھی لیکن اوپر سے بھی حکم بندہ ہو چکا تھا۔

ڈاکٹر اپنا فرشت ایڈ بس لے کر اس کے پاس پہنچ گیا اور قبیل سے اس کی پتalon کاٹ کر لوچانو کا پنڈھ پھر ان سے پچوں کو پہچانے کی دعا کر رہی تھی لیکن اوپر سے بھی حکم بندہ ہو چکا تھا۔

لوگ "لوچانو زندہ ہا۔ لوچانو بیٹت زندہ ہا اور گرمینو زندہ ہا" کے نفرے لگاتے ہوئے لوچانو کو سترچ پر ڈال کر ہبتال لے گئے۔ جب ڈاکٹر نے اسے نہیں پر لایا تو وہ بے ہوش ہو چکا تھا اور اس کے بدن سے جلتے ہوئے ماس کی بو آری تھی۔

لوچانو کو ہر روز گلکو زندگا رہا۔ یہیں لگتے رہے۔ اس کی پیشان تبدیل ہوتی رہیں اور اس کے سرہانے پتھر پار دی میں وشام باقاعدگی سے انہیں مقدس کی خلاوت کرتا رہا۔

پندرہ دن بعد جب لوچانو چلنے پھرنے کے قابل ہوا اور ہبتال کے لام میں صح و شام چہل قدمی کرنے لگا تو قبیل کے لوگوں نے سوچا کہ لوچانو کو اتنے بڑے کام پر تخت سن کا کر کر دی مانا چاہیے۔ چنانچہ میو پلٹی نے اپنے شہر میں اور شہر کے پار اس بات کا اعلان کر دیا کہ "تھیں اکتوبر کو لوچانو کو اس کے جرأت مندان اقدام پر ایک تمنخ اور اس کے ساتھ ایک خصوصی سرٹیکیٹ دیا جائے گا جس سے وہ معزز زین شہر کی فہرست میں داخل ہو جائے گا اور میو پلٹی، تھانے اور کچھری میں خصوصی رو رہیے سے نواز جائے گا۔"

سارے قبیلے نے تھیں اکتوبر کے جشن کی تیاریاں شروع کر دیں اور لوگوں نے اپنے اپنے رشتہ داروں کو خط لکھ کر اس جشن میں شرکت کی دعویٰں پھیلاؤ دیں۔

سکول کے عملے اور لڑکوں کے ذمے اس میدان کو جانا تھا جہاں لوچانو کا ننکش ہو رہا تھا۔ فٹ بال کی مقامی ٹیموں کو نہیں تھیں کچھ کھیلنے کی خصوصی دعوت دے دی گئی تھی اور ننکش کے شروع کے لیے گرجے کو گھنٹے بجا کر سارے ملائقے کو اعلان ڈینے کی ذمہ داری سونپ دی گئی تھی۔

میو پلٹی کا میرتین دن سے اپنی چھوٹی فیٹ پر جگہ جگہ گھوم رہا تھا۔ اسے اندیشہ تھا کہ میو پلٹی کے کارندے اپنی

اور دیکھتے دیکھتے سارا گھر اونچے اونچے شعلوں کی پیٹ میں آگیا۔ ان شعلوں کے حلٹے میں اردو گرد کے گھر بھی پکڑے گئے اور پکھواڑے لکڑی کے ایک سور کو بھی آگ لگ گئی۔

لوگ گرتے پڑتے، کھانے پکارتے، جلتے بختے باہر کو بھاگے اور اپنے گھروں کو شعلوں کی نذر ہوئے دیکھنے لگے۔ درمیانی گھر کی جوان عورت نے چینچا چانا شروع کر دیا، ہائے میرے پچے اپنے ہائے میرے پچے! سب نے اس کا دوبلہ سائکن کوئی بھی آگے نہ بڑھا۔ وہ اپنے دلوں بازو پھیلایا کر اپنے بچوں کو پکار رہی تھی لیکن آگ کی الک جاں سوز بھٹی میں کوئے کے لیے کوئی بھی تیار نہ تھا۔ عورت گھنٹوں کے میں گر کر اور دلوں ہاتھ اور پراندھ کر پاں مریم سے بچوں کو پہچانے کی دعا کر رہی تھی لیکن اوپر سے بھی حکم بندہ ہو چکا تھا۔

قبے کا ایک نوجان لوچانو دار بیک جو کوئی خاص کام نہیں کرتا تھا، اس لاریوں کے اڈے پر اور چوپر کھیلتے لوگوں کی پیڑوں پرک اور شام کو میو پلٹی کے براں بیڈن کے چکر پر ان کے ساتھ گھوما کرتا تھا۔ یہ بھپا کر کہ گرجا محلے میں آگ لگ گئی ہے، بھاگ کر دہا آگیا۔ اس کے ہاتھ میں زجنون کی ایک موٹی سی شاخ تھی اور سر پر گذریوں جیسی اونی نوپی تھی۔ اس نے اپنے جوست اور ٹوپی اتار کر پے بچکی۔ سوئی کوز میں پر آرام سے لایا اور جلتے ہوئے مکان کے اندر گھس گیا۔

سو سال کا بہبندو ہوئیں اور گری سے گھر لایا ہوا گھنٹے چل کر باہر ڈیوڑھی کی طرف آ رہا تھا۔ وہ لوچانو کے پاؤں سے گھر کر زور سے چینچا تو اس نے جھک کر اسے گودی میں اٹھایا اور باہر لے آیا۔ گریز اڑی کرتی ہوئی عورت نے لپک کر اپنے پچ کو سینے لگایا اور مین کرتے ہوئے بولی "اے بھی دو اور ہیں، اے بھی دو اندر ہیں۔"

لوچانو دار بیک پھر پانچا اور شعلوں کی چادر سے تیچو چوکٹ کے اندر گھس گیا۔ وہ کہتا ہے جب اندر میری سانی گھٹ گئی اور میرا اگلا بالکل بندہ ہو گیا تو مجھے اونچے اونچے رو نے کی آواز آئی۔ میں نے رو نے کی طرف ہاتھ پھیلایا کر دو قدم آگے بڑھائے تو میری گرفت میں وہ بارہ سالہ لڑکا آگیا جس کے پیڑوں کو آگ لگی ہوئی تھی اور وہ ٹپٹے سے قاصدھا میں نے جلدی سے جھک کر اسے بوری طرح کندھے پر ڈالا اور جاتی ہوئی آبشار میں سے باہر آ گیا۔ لوگوں نے برادو برادو اور زندہ باد کے نفرے لگائے اور جلتے ہوئے لڑکے کر کل بھیج کر اسے پوپنی کی طرح لپیٹ دیا۔

وہ عورت اب بھی چلائے جا رہی تھی "میری بیٹی۔ میری بیٹی۔ میری بیٹی۔"

لوچانو اسی پاگل پن، اسی بے ہوش اور اسی بے خودی کے عالم میں ایک مرتب ہجہ آگ کے سمندر میں داخل ہوا اور تھوڑی در بعد گھوم کر دروازے سے ایک طرف ہو کر زور سے پوچھنے لگا "کہ ہر ہے، کس طرف ہے؟ کہا ہے؟"

"بانیوں بانیوں، عورت جی جی کر بولی۔" غسل خانے میں، نہانے کو داخل ہوئی، پھر پیڑ نہیں کیا ہوئی۔ ہائے میری پتھر۔ میری پتھر۔ پتھر اسانتا۔

لوچانو نے بھی اسی طرف اونچے اونچے بلکہ بہت اسی طرف اونچے اونچے بلکہ بہت اسی طرف اونچے اونچے اور بے حد گرد آواز میں پتھر، پتھر کہ کپکار اور اسے یوں لگا جیسے پتھر اس کے جواب میں یہ کہر رہی ہے کہ میں یہاں ہوں، میں یہاں ہوں..... اور میں مر رہی ہوں۔ لیکن لوچانو نے اسے مر نے شدیا اور اپنے انداز میں بوری کندھے پر چھینک کر باہر کو بھاگا۔

آنجلانے کہا۔ ”کیوں نہیں، راست ایسا کونسا لہا بہ اور سڑک کوئی ایسی بل کھاتی ہے، یہ چلا لے گا۔“  
میں نے گھبرا کر اور سر کھجوا کر اس کی ماں کی طرف دیکھا تو اس نے محبت بھرے لہجے میں کہا ”دیکھو آنجلایاں  
تھا۔ ہیلے ماسٹر صاحب نے جو سپا نامہ لوچانو کی شان میں لکھ کر دیا تھا، اس میں یکے بعد دیگرے تین تین بڑی تبدیلیاں  
کر کے بیکرنے والیں ہیلے ماسٹر کو بخوبی دیا تھا۔ انہوں نے جو ناموں اس لفاظ اور مشکل تلفظ والی ترکیبیں سپا نامہ میں داخل  
دی تھیں، بیکرنے ان کے نیچے نشان لگا کر تبدیل کرنے کی درخواست کر دی تھی۔ ہیلے ماسٹر صاحب چونکہ کمپنی کے ملازم  
نہیں تھے، ملکہ تعلیم کے کارندے تھے، اس لیے وہ سپا نامہ لکھ کر دینے والیں میں تبدیلیاں کرنے کے مکلف نہیں تھے تھے  
چونکہ یہ سب ایک عظیم انسان کی پذیرائی اور کے لیے ہو رہا تھا، اس لیے سب آگے بڑھ بڑھ کر ایک دوسرے کی مدد  
رسے تھے۔  
ماریونکدو تی نے آنجلیا کو گود میں اٹھا کر اگلی سیٹ پر بخدا بیا اور میں اسم اللہ کہہ کر سٹریگ پر بیٹھ گیا۔ کہنے کی ”وی  
پڑھ کر اگر یعنیں لگاؤ جو پڑھا کرتے ہو۔“ میں نے آیت الکریم پڑھی اور چاپی گھما کر گاڑی شارٹ کر دی۔  
ستی مردی ایک کو یہ سارا اندرا سفر کچھ اچھائیں لگا۔

جب ہم وہاں پہنچنے والے سارا شہر وہاں کی طرح سجا ہوا تھا۔ گرجے کے گھنٹے نہ رہے تھے۔ سر بزرگان پر کمپنی کا برآں  
پڑھا اپنی اور چلت دھیں اُڑا رہا تھا۔ لڑکیاں ایک دوسرے کے پیچے بھاگتے پھرتے تھے۔ اکتوبر کی خوشگوارہ جوپ  
میں چھسات سوائیں دوسرے کی نی کریں اس کلے پنڈال میں پڑی تھیں۔ پنڈال کے چاروں کونوں پر گھنی غباروں کے بڑے  
بڑے چھینڈ مضمبوڑی سے بندھے اور جانے کو بے قرار تھے۔

شیخ پر تین کریں تھیں۔ ایک اس ملک کے عظیم یہودی لوچانو کے لیے، دوسری بیکر کے لیے اور تیسرا گرجے  
کے بڑے پادری کے لیے جو رتبے کے اعتبار سے کاروڑیں بھی تھا۔

جب پنڈال ہمہ انوں اور بیز بانوں سے کچھ کچھ بھر گیا اور بیکر کے حکم سے غباروں کی طنابیں کاٹ دی گئیں تو  
رفت کے عظیم انسان کے سامنے کبوتروں کا جال کھول کر زمین پر پھیلا دیا گیا۔ سارا آسان دو در در تک اڑتے پرندوں سے  
الاہاں ہو گیا اور تمثاشی کر گردیں گھما گھما کر کبوتروں کا ساتھ دیئے گے۔

بھر جیڈنے ایک چلت دھن بھا کر ڈرم پر شاپ بیٹ دی اور خاموش ہو گیا۔ سارا جمع خاموش تھا، نہ کوئی  
حرکت کر رہا تھا۔ سانس لے رہا تھا۔ نہ اپنے وجود سے واقف تھا، بھی آنکھیں بنے بیٹھے تھے۔

بیکر صاحب اپنی جگہ سے اٹھے، سپا نامہ کی پہلی سطروں کو سکرول کی طرح کھولا اور مردی عظیم کو مقابلہ کر کے یہ  
تلانا شروع کیا کہ کوئی بھی خطہ زمین از خود کبھر یا بہتر نہیں ہوتا بلکہ اپنے لوگوں کی موجودگی سے بیکھانا جاتا ہے۔ اس کے  
بڑگ وبارہ، اٹھم و آٹھارو کسہارو جو جنارس کے لوگ ہوتے ہیں۔ انہی کی بدلت علاقوں پر برکتوں کا نزول ہوتا ہے اور انہی  
کی خاطر آنفتاب طلوع ہو کر ساری دنیا کو منور کرتا ہے۔ یہ وہی لوگ ہوتے ہیں جن میں سے ایک عظیم شخص اس وقت  
ہمارے درمیان موجود ہے۔ اس شخص نے اپنی ہمت، جرأت، جوانمردی اور اخلاص و قربانی سے اس علاقے کی نیت تاریخ  
لکھی ہے بلکہ میں تو یہ کہوں گا کہ پورے عالم انسانیت کی تاریخ میں ایک نئے باب کا اضافہ کیا ہے۔

روایتی کام چوری سے اس عظیم فناشن میں کوئی نہ کوئی پھٹا ضرورہ دال دیں گے۔ کوئی کمی ضرور رہ جائے گی اور باہر سے آتا  
والے ہمہن ہمارے شہر کے بارے میں اچھا گمان لے کر نہ جائیں گے۔ بیکرنے اپنے سارے عملے کو سولی پر ناکر کری  
تھا۔ ہیلے ماسٹر صاحب نے جو سپا نامہ لوچانو کی شان میں لکھ کر دیا تھا، اس میں یکے بعد دیگرے تین تین بڑی تبدیلیاں  
کر کے بیکرنے والیں ہیلے ماسٹر کو بخوبی دیا تھا۔ انہوں نے جو ناموں اس لفاظ اور مشکل تلفظ والی ترکیبیں سپا نامہ میں داخل  
دی تھیں، بیکرنے ان کے نیچے نشان لگا کر تبدیل کرنے کی درخواست کر دی تھی۔ ہیلے ماسٹر صاحب چونکہ کمپنی کے ملازم  
نہیں تھے، ملکہ تعلیم کے کارندے تھے، اس لیے وہ سپا نامہ لکھ کر دینے والیں میں تبدیلیاں کرنے کے مکلف نہیں تھے تھے  
چونکہ یہ سب ایک عظیم انسان کی پذیرائی اور کے لیے ہو رہا تھا، اس لیے سب آگے بڑھ بڑھ کر ایک دوسرے کی مدد  
رسے تھے۔

سکول کے پہلو نے بہت سی نظمیں، تین ڈرائے اور دو ٹیبلوؤں مضمون پر تیار کیے تھے کہ ”یہ لوگ دنیا جہاں  
میں اچھے+کام آتے ہیں جو دوسروں کے“

ضلعی اخباروں کے علاوہ ملک کے بڑے اخباروں کے نامور پورٹر اور کالم نویس بھی اس فناشن پر بچکر رہے  
تھے۔ ان کے شہر نے کے انتظام، سکول بورڈ مگ ہاؤس اور گرجے کی موئیسری میں کر دیئے گئے تھے۔ بیکر صاحب نے گھنی  
غباروں کے علاوہ بکرتوں کے ایک بھرپور کا انتظام بھی کر لیا تھا جو کوتہ فرشوں نے اپنی طرف سے دن کیا تھا کہ بکرتوں  
کے اڑ جانے کے بعد یہ پٹی سے کسی تھم کی اجرت نہیں لی جائے گی۔

میرے بزرگ دوست ماریونکدو تی اور آنجلیا کے ناتانے ہم سب کو حکم دیا تھا کہ ہم اپنے منڈے ہیٹ میں اس  
فناشن میں شمولیت کے لیے آئیں اور اپنے ساتھ پھولوں کا ایک ایک گلدستہ بھی لوچانو کو بھیت کرنے کے لیے لا ایں۔  
ہم سب وقت مقررہ پر ماریونکدو تی کے گھر جمع ہو گئے اور اس نے وہ بڑی دین سفر کے لیے تکالی جس پر اس کی  
لکڑی جنگل سے آتی تھی اور تیار شدہ فرنچ پرورم جاتا تھا۔ اس دین کے اندر لکڑی کا ایک بہت بڑا کبین کرین سے اٹھا کر اندر  
رکھ دیا جاتا تھا اور دیکھتے دیکھتے یہ دین ایک خوبصورت فرشی دین میں تبدیل ہو جاتی تھی۔ بیخنے کی سیٹیں، لینے کے صوف،  
چھوٹا سا محل خانہ، فرنچ، کپیٹ، سامنے موئیسلی کا سا گوانی ڈیک، ایک بارہ اچھی سپیول کا نیپ ریکارڈر، ایک ڈسک پلیز،  
کیسٹ ابھی ایجاد ہو کر معرض و جو دیں نہیں آتی تھی اس لیے میوزک ڈیک کپیٹ سے اور فرنچ سے بڑا تھا۔

جب ہم تیار ہو کر چلنے لگے اور آنجلیا اپنی دنیل چیزیں میں ہیون کا ار غوٹی لیاں لبراتی ہوئی آگئی تو سی مردیاں  
نے کہا ”میں اور آنجلیا ساتھ ساتھ بیٹھیں گی۔“ آنجلانے کہا ”سوری ڈیزراج تم ما، بھائی، تانا اور ابو کے ساتھ پیچھے بیٹھوں گی۔“  
اور دیڑ رائیکوں کرے گا؟“ نامانے پوچھا۔

تو آنجلیا نے اپنی بڑی بڑی آنکھیں گھما کر اپنے ابو کی طرف دیکھا اور کہا ”یہ چلائے گا..... پروفیسر!“  
اس کے ناتانے کہا ”تمہارا مطلب ہے اشغال چلائے گا، سارا راستہ!“

پھر انہوں نے لوچانو کے گھرانے، اس کے آبادا جداوار اس کے پکھوں کے مختصر حالات بیان کیے۔ کسی کوئی یہ معلوم نہ تھا کہ لوچانو کے آبادا جدا دا پے جہاز بنا کر راہ لائے و لکنکز (Vikings) سے لڑا کرتے تھے اور پرانے بریتیں اور مخصوص۔ بزری مسافروں کو ان کے ظلم و تم سے مجات دلایا کرتے تھے..... میر صاحب کا خطبہ کافی لمبا تھا جس میں تاریخیں، فلسفی بھی، اخلاقیات اور دینیات بھی اور ایک شخص کے لیے خراج عقیدت کا جذبہ بھی۔ ساتھ ساتھ مرا ج کی چاکی اور پھلی کہانیوں کا امترانج بھی تھا۔ حاضرین بالکل بورنیں ہوئے بلکہ بات بات پر تالیاں بجائے اور فرنے لگاتے رہے۔

جب میر کا پتی تقریب تھم کر چکے تو انہوں نے کارڈنل صاحب کی طرف دیکھ کر کہا "تفصیل ماب! اب ان عزم ہستی کو تغیر لگانے اور انہیں حسن کا رکردگی کا سریکیت عطا کرنے کا کام آپ کا ہے۔ میں اس کے لیے ایک بہت ہی چھوٹے دیکھنے میں کیا حرج ہے؟"

لوگوں نے شیم شیم اور مردہ باد کے نفرے لگائے اور انہیں اپنی نشتوں سے اٹھ کر رے ہوئے۔ میر صاحب چھوٹے پیچ کی طرح من میں انگلی ڈالے شیخ پر ہیرد کے ساتھ کھڑے تھے۔ شیخ سے اتنے لگے تو انہوں نے لوچانو سے پھیلت مدندا انہماز میں مصانو کیا اور اس کی جیبوں میں ہاتھ ڈال کر پھر والا پھر ولی شروع کر دی۔ لوچانو نے کوئی مراحت

نہیں کی۔ میر کی اس جھونٹانہ حرکت کو دیکھ کر ہٹنے لگا۔

میر نے لوچانو کے نئے اور خوبصورت گوت کی اندر ونی جب میں ہاتھ ڈال کر ایک ایسا بُوہر آمد کیا جس کے اندر بیس ہزار لیرے، تیس ڈال اور ایک مرصن فاؤنڈنیں پن تھی۔ کارڈنل صاحب جب اپنے دونوں ہاتھوں سے حسن کا رکردگی کا تغیر لگا رہے تھے تو موصوف بلیڈ پھر کر ہاتھ کی صفائی دکھا چکے تھے۔

بہت سے لوگ پکار پکار کر کہہ رہے تھے "معاف کر دو، معاف کر دو کیونکہ خداوند یوسع کا حکم اور یہی عیسائیت کی دیت ہے لیکن کچھ لوگ ان کے خلاف بول رہے تھے۔" میر نے ہاتھ اور پاٹھا کر کہا "ہم اصولوں پر سمجھوتہ نہیں کریں گے۔

ظاہرا کوئی کوئی کسر اس کی سرماں کر دے گی۔"

وہ سپاہی جو لوچانو کے گزارنے کے لیے ہڑی دیر سے تکاروں کی لمبی محربا بنائے کھڑے تھے، ان میں سے

ایک سپاہی نے شیخ پر چڑھ کر لوچانو کو ہٹکھڑی لگالی اور شوکا دے کر آگے چلنے کو کہا

جب لوچانو شیخ سے اتر رہا تھا تو اس کے ہاتھ میں حسن کا رکردگی کی گول کی ہوئی سندھی اور سنی پر حسن کا رکردگی کا تغیر جھوٹ رہا تھا۔

لوگ سر جھکائے ایک دسرے سے نظریں ہٹائے، ہاتھ لٹکائے چپ چاپ اپنی اپنی سواریوں کی طرف جا رہے تھے۔ نہ کوئی بول رہا تھا نہ پچھے مزکور دیکھ رہا تھا۔ نہ اس احساس کے ساتھ چل رہا تھا کوئی اور بھی اس کے قریب موجود

ہے۔ ہر کوئی غم کے غیر مرثی گولے میں لپٹا دیجیرے دیجیرے سے قدم اخخار رہا تھا۔ مردوں نے ہاتھ اپنی جیبوں میں ڈال

لیے تھے، ہمارتوں نے ان بچوں کو گود میں اٹھایا تھا جو ابھی بھاگتے دوڑتے ان کے ساتھ آئے تھے۔ یہ کیسا غم تھا، کیسا دکھ تھا،

کارڈنل صاحب نے اپنے غناک چہرے پر سکراہٹ کے آثار پیدا کرتے ہوئے کہا "خیر کوئی بات نہیں ہے۔"

سب آئی جانی چیزیں ہیں۔ اصل چیز انسان ہے۔ وہ احسن التقویم ہے۔ اس کا نام اوپنچا اور اسی کی کوشش سر بلند ہے۔ میں ایسے نقصانات کی پر انہیں کرنی چاہیے۔ یہ مادی چیزیں ہیں۔ فانی چیزیں ہیں اور ان کو ایک نا ایک دن فنا ہوتا ہے۔ اب

پھر انہوں نے لوچانو کے گھرانے، اس کے آبادا جداوار اس کے پکھوں کے مختصر حالات بیان کیے۔ کسی کوئی یہ معلوم نہ تھا کہ لوچانو کے آبادا جدا دا پے جہاز بنا کر راہ لائے و لکنکز (Vikings) سے لڑا کرتے تھے اور پرانے بریتیں اور مخصوص۔ بزری مسافروں کو ان کے ظلم و تم سے مجات دلایا کرتے تھے..... میر صاحب کا خطبہ کافی لمبا تھا جس میں تاریخیں، فلسفی بھی، اخلاقیات اور دینیات بھی اور ایک شخص کے لیے خراج عقیدت کا جذبہ بھی۔ ساتھ ساتھ مرا ج کی چاکی اور پھلی کہانیوں کا امترانج بھی تھا۔ حاضرین بالکل بورنیں ہوئے بلکہ بات بات پر تالیاں بجائے اور فرنے لگاتے رہے۔

جب میر کا پتی تقریب تھم کر چکے تو انہوں نے کارڈنل صاحب کی طرف دیکھ کر کہا "تفصیل ماب! اب ان عزم ہستی کو تغیر لگانے اور انہیں حسن کا رکردگی کا سریکیت عطا کرنے کا کام آپ کا ہے۔ میں اس کے لیے ایک بہت ہی چھوٹے دیکھنے میں کیا حرج ہے؟"

لوگوں نے شیم شیم اور مردہ باد کے نفرے لگائے اور انہیں اپنی نشتوں سے اٹھ کر رے ہوئے۔ میر صاحب چھوٹے پیچ کی طرح من میں انگلی ڈالے شیخ پر ہیرد کے ساتھ کھڑے تھے۔ شیخ سے اتنے لگے تو انہوں نے لوچانو سے پھیلت مدندا انہماز میں مصانو کیا اور اس کی جیبوں میں ہاتھ ڈال کر پھر والا پھر ولی شروع کر دی۔ لوچانو نے کوئی مراحت کی کچھ آیات پڑھیں۔ پھر لوچانو کو اپنے پہلو میں کھڑا کر کے لوگوں سے اس کی شان میں فرنے لگا وائے۔ اس کے بعد اس کے سینے پر بھاری کا تغیر بڑی مشکل سے لگایا کیونکہ اس کی پین نی تھم کی ہونے کی وجہ سے کلخی نہیں تھی اور کارڈنل صاحب اس کے کھونے کا طریقہ نہیں آتا تھا۔

تمغہ کا کارڈنل کا رکردگی کی سکرول بنا کر انہوں نے آگے بڑھاتے ہوئے ایک اپنی دعا پڑھی جس میں قار مطاق کی شان کر کیجی اور انسان کے دوز اون ہو کر اس کے ٹھر گزار ہونے کا بیان تھا۔ یہ دعا پڑھتے پڑھتے کارڈنل صاحب آبدیدہ ہو گئے اور ان پر عجیب سی رفت طاری ہو گئی۔ انہوں نے رومال نکلنے کو جب اپنے پہلو میں ہاتھ ڈالا تو اچاک اس کے اندر سے پھوٹنے کا تھا۔ کارڈنل صاحب نے جیخ کر کہا "میرا بُوہہ..... میرا بُوہہ..... خواتین و حضرات کی نے میری جب کاٹ لی ہے، کوئی شخص پنڈا سے باہر نہ جائے۔"

جسیں چہ میگوئیاں اور سرگوشیاں ہوئے گیں۔ سارا پنڈا بخختانی کھیوں کی آواز سے بھر گیا۔ میر نے آگے بڑھ کر اپنی آواز میں پوچھا "پس میں کیا تھا؟" کارڈنل صاحب نے بتایا "میں ہزار لیرے۔ تیس امریکی ڈال اور ایک مرصن فاؤنڈنیں پن۔"

کچھ لوگوں نے ہاتھ اٹھا کر اپنے ساتھیوں اور ارد گرد کے لوگوں کو حلاشی دی۔ کچھ نے شیخ پر چڑھ کر کارڈنل صاحب کو جامہ علائی دینے کے لیے اپنا آپ جیش کیا گیکن: بُوہہ نہ مانا تھا نہ ملا۔

کارڈنل صاحب نے اپنے غناک چہرے پر سکراہٹ کے آثار پیدا کرتے ہوئے کہا "خیر کوئی بات نہیں ہے۔" اسے آئی جانی چیزیں ہیں۔ اصل چیز انسان ہے۔ وہ احسن التقویم ہے۔ اس کا نام اوپنچا اور اسی کی کوشش سر بلند ہے۔ میں ایسے نقصانات کی پر انہیں کرنی چاہیے۔ یہ مادی چیزیں ہیں۔ فانی چیزیں ہیں اور ان کو ایک نا ایک دن فنا ہوتا ہے۔ اب

لوگ اس تدریک می جاتے ہیں۔ ایک انسان کی پتی سے سارا معاشرہ بے جان ہو جاتا ہے! یہ کیسے ممکن ہو سکتا ہے کہ ایک فلم کی کم اوقاتی سارے ماحول کو شرمند کر دے۔

پنڈال آہستہ لوگوں سے خالی ہو رہا تھا۔ صرف ایک کرسی پر آنجلیا بیٹھی رہ گئی تھی۔ وہ بھی اپنی بھروسی کے وجہ سے۔ میں اس کے قریب آگیا تو اس نے اپنی نگاہ اپنا کریمیر طرف دیکھا۔ میں نے پچھ پوچھتے ہوا اس کو دو میں لے کر اس کی دہنی چیزیں ڈالا اور اسے آہستہ آہستہ دھکیلنا ہوا باہر آگیا۔ دین کے پاس اس کا سارا لکبہ چپ چاپ اور خاموش کھڑا تھا۔

کسی سے کہے سے بغیر ہم سب اپنی اپنی سیوں پر بینھے گئے۔ نانا ماریونے دین کے اندر سے درمیانی دیوار کو ہبہ اور میں نے چالی گھنام کر گاڑی شارٹ کر دی۔

سانحہ میں کے لئے راستے میں انجلانے مجھ سے ایک بات بھی نہیں۔ اپنی بڑی بڑی آنکھوں سے مسلسل آنے بھائی اور ان سے اپنا بہت ای چھوٹا سارو مال بھجوئی۔ مسلسل آئیں بھرتی رہی۔ اس ساری سماں میں مجھے دو مرتبہ اس کے دو بول متائی دیئے۔ ہم سمجھی اپاچ ہیں۔ واقعی ہم سب لوگ اپاچ ہیں! اور یہ کہ خطرہ ہر مقام پر موجود ہوتا ہے اور آخر خلی سانس کے آنے تک پکج بھی ہو سکتا ہے!!“

جب میں ان کے گھر سے کی مردویاتی کو لے کر چلا تو کسی نے ہم کو رکنے کے لیے زکہ۔ نہ کسی نے شام کے کھانے کی صلح ماری، نہ کل آنے کے لیے کہا۔

اٹلی میں رہتے ہوئے مجھے تقریباً دو سال ہو گئے تھے لیکن اپنے قیام سے میں نے پچھا حامل نہیں کیا تھا۔ جن سویرے یونیورسٹی جا کر طالب علموں کو سندھ اور دریہ پر حانا، پھر ان کی کاپیاں دیکھنا تلقنہ تھیک کرنا، گھروہاں آکر قریبی ڈھانے سے کھانا کھانا۔ پھر پتوں ذرا سی ڈھیل کر کے تھریات کی ہم پر روانہ ہو جانا۔ ریڈ یو سیش پر ذرا سادھنگا، فاران سروں کے درسے اتنا و نسروں سے گپ لگانا، اپنی پندرہ منٹ کی ٹرائی میشن فتح کر کے یا گھروہاں آجانا یا مزٹر ٹھیٹی کے لئے فضول اور ہر دن کل جانا۔۔۔ یہ تو کوئی زندگی نہیں تھی۔ اس میں تو کسی حتم کی دستیابی کا کوئی شایب نہیں تھا۔ کوئی انجام کمال کی نویز نہیں تھی۔ پھر میں کیوں خواہنہ بیساں بیٹھا ہوا تھا۔ میری نوکری دیال ٹکنکا لج میں کپی تھی۔ میری جگہ عرضی پر ایک اور پچھر کام کر رہا تھا اور مجھے آخر ہیں لوٹ کر جانا تھا اور مستحکماً اسی پیشے میں رہنا تھا۔

عام انسانی زندگی کافی بے مقصد ہوتی ہے۔ ہر کسی کو تو کوئی لگن یا کوئی دھن یا کسی قسم کا جنون یا کوئی ایسا شوق نہیں ہوتا جس کے لیے وہ اپنی ساری زندگی وقت کر دے۔ وہ لوگ تھال خال ہوتے ہیں لیکن باقی کے لوگ صرف روٹی، پیڑا، مکان، آسائش اور خوش و قیقی کے طلبگار ہوتے ہیں۔ ان کے بھانوں کوئی مرے کوئی بیٹے ہیں ان کا پیالہ سہ رہنا چاہیے۔ ان کا وقت اچھا گز رہنا چاہیے اور ان کی آسانیوں میں اضافہ ہوتے رہنا چاہیے۔ میں اس دوسری قسم کے لوگوں میں سے تھا اور میری زندگی کا کوئی مقصد نہیں تھا۔ بیزارہ ابراہیم حنیف میرے پے در پے سوالوں سے بھی رُج ہوتے تھے تو ایک ہی بات

پڑ کر جئے ”بھیڑوں میں بھیڑ میں رہو بھائی..... عیش کرو اور مزے لوٹو، متفاوت ہو کر مرنا ہے! اپنے بھی جی کا زیادا اسروں کے لیے بھی موت!“

میں بھی اپنابریف کیس اٹھائے بھیڑوں میں بھیڑ طاون اور رات کی گردش کے اندر مامچل رہا تھا۔ بُرام سے اڑ، اس پکڑنا، پیدل چلنا، لفت سے چڑھنا، لٹکپ خریدنا، خل لکھنا، شیوہ بنا، فون کرنا، یاروں سے ملتا، خنثے اڑانا، اچھا کیا، دندابولنا، پوشائیں بد لانا، نوکری کرنا، افسروں کی خوشایہ کرنا، ان کی بیویوں اور محبوبوں کی سالگرہ ہیں یاد رکھنا اور اپنی خواہ میں اضافے کی کوشش کرتے رہنا..... یہ سب کچھ کرنے کی وجہ سے میں ایک بھیڑ میں تبدیل ہو چکا تھا اور میرے دیوار سے بھیڑ جیسی بوآ نے گئی تھی۔ میں نے شنستہ میں اپنی ٹھیک دیکھی تو وہ لاہور والی ٹھیک نہیں تھی۔ ایک بھیڑ کا چہرہ تھا، ویسی نی ٹھرندہ آنکھیں، اسی قسم کی منداں ناک ناک دیے ہی گرے ہوئے سے کان۔ میں سب کچھ تھا بس بھیڑ کی طرح میانہیں لکھا تھا۔

انہی دنوں روم میں یہ خیرگشت کرنے لگی تھی کہ اٹلی میں بہت جلدی وی آ رہا ہے اور تفریح کی دنیا میں ایک بہت بڑے ذریعے کا اضافہ ہو رہا ہے۔ کچھ لوگ اس خیر پر یقین رکھتے ہو اس کی تصدیق کے لیے طرح طرح کی دلیں پیش کر رہے گر ایک بہت بڑا سجادہ طبقاً سب خیر کو صحیح نہیں گرداتا تھا کہ اطاحلوی حکومت کے پاس اتنے فذ رہنی نہیں کہ وہ اپنی مخصوصی کی تقلیل ہو سکے۔ ان کا خالی تھا کہ میلان ایک تجارتی شہر ہونے کی بنا پر جیبیر آف کامرس کی طرف سے آمد خرچے کا بوجھا ٹھاکر تھا۔ اس لیے وہاں تو ایک مقامی قسم کاٹی وی شیش لگ سکتا تھا لیکن سارے اطالیہ میں اس کے بھرلوں کا جال پھیننا ممکن نہیں۔

میرا پڑ دی جو رجی کہتا تھا ”پروفیسر یہ تو گلزاری لیکن اگر اٹلی میں کسی کی مدد ادا سے اُنیں لگ جائے تو اسے ملک کے بھاگ جاگ اٹھیں.....“ وہ اپنی ماں کی مینک کے پیچھے سے ستر سالہ گول گول بورسی آنکھیں گھما کر کہتا ”اس کا سب سے بڑا فائدہ تو یہ ہو گا کہ ملک سے جہالت اور کم علی کاروگ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ختم ہو جائے گا۔ کبھی بھی سکول نہ گئے اور ہار، ترکمان، بخڑے، قصائی، بھر وے اور طوائفیں سب تعلیم یافت ہو جائیں گے۔“

جب میں نے جو رجی کے اس بیان پر تجھ کا انتکار کیا تو اس نے میرے قریب ہو کر کہا ”ان لوگوں کو لکھا پڑھنا نہیں آئے گا لیکن یہ پڑھے لکھے لوگوں جیسے آداب ضرور کیا لیں گے۔ ہر قسم کی معلومات اکٹھی کریں گے اور سانسی برمودناتا پر بلا کھان گٹکو کر سکیں گے..... علم ہوتا ہی کیا ہے.....“ میں کافی دیریاں کا فخرہ کمل کرنے کے انداز میں بیٹھا رہا تھا اور مجھے آخر ہیں لوٹ کر جانا تھا اور مستحکماً اسی پیشے میں رہنا تھا۔

میں جب وہ اپنے تمبا کو کئی پیکنی چانے لگا تو میں نے پوچھا ”سینوز جو رجی علم کیا ہوتا ہے؟“ کہنے لگا ”لودھ گئی۔“ کمال ہے بھی ایک پروفیسر مجھے سے پوچھ رہا ہے کہ علم کیا ہوتا ہے۔ یہ تو پچھے بچے کو معلوم مکان، آسائش اور خوش و قیقی کے طلبگار ہوتے ہیں۔ ان کے بھانوں کوئی مرے کوئی بیٹے ہیں ان کا پیالہ سہ رہنا چاہیے۔ ان کا وقت اچھا گز رہنا چاہیے اور ان کی آسانیوں میں اضافہ ہوتے رہنا چاہیے۔ میں اس دوسری قسم کے لوگوں میں سے تھا اور میری زندگی کا کوئی مقصد نہیں تھا۔ بیزارہ ابراہیم حنیف میرے پے در پے سوالوں سے بھی رُج ہوتے تھے تو ایک ہی بات

اور ہم بھی کریں جیسے اتر کر قبرستان کے معمار کو بعد سگ مرمر کی نمبر پلیٹ کے اوپر لے جاتا اور مسٹری فناٹ موکے کامن  
اویڈیو پر بند کر کے بخچے آتے آتا۔ قبر توستی تھی لیکن کریں کا کرایہ کافی تھا۔

اویڈی طور پر بند کر کے بخچے آتے آتا۔ قبر توستی تھی لیکن کارے اندرونی واقع ہے۔ کوئی بارہ تیہ و آدھ آدھ  
سارا قبرستان، پھولوں، روشنوں، سربز پودوں اور گھنے درختوں کے اندر واقع ہے۔ کوئی بارہ تیہ و آدھ آدھ  
فرانگی دیواریں ایک دوسری کے متوازنی کھڑی ہیں۔ ہر دیوار کے دونوں طرف چھوٹوں سیاہ رنگ میں دیوار کا نمبر  
لکھا ہے کہ بہت اوچے اُزتے ہوائی چہاز سے بھی نظر آتا ہے اور ہر دیوار کے عینیں درازوں میں ایک ایک مردہ ذفن ہے۔  
ہر دیوار میں بیس بائیس ہزار مردے ابدي نیند سور ہے ہیں اور ہر ایک کے باہر اس کی نمبر پلیٹ لگی ہے۔

میری استانی روز جا بوجھ سے عمر میں نوسال بڑی تھیں اور جن سے میں اطاولی گرام اور بنیادی الاطینی کے ہفتہ

ٹھوڑی تھی کی دکان پر ریناتا اکثر کہا کرتی تھی "اٹلی میں ٹلی ویژن نہیں آنا..... آیا بھی تو کم از کم ہماری زندگی میں

نہیں آتا۔ ان وزیر دوں سفروں کو اپنے طلوے مانٹے سے کام ہے۔ ان کو کسی کیا پرو۔ کوئی مرے کوئی ہے۔ کسی کا جان

اسٹھی یا آخری منڈپ پر قبر بنے، ان کو تو اپنی عیاشیوں سے غرض ہے، عوام کی کوئی فکر نہیں۔"

ٹلی ویژن کی آمد کی بات تو بعد میں کریں گے۔ پہلے منڈپ پر قبری وضاحت کر دوں کا اٹلی کے بڑے گنجان اور

پر ہجوم شہروں میں کوئی خطرہ نہیں تھا کیونکہ میں بھی ایک پکانہ ہی، سخت وہابی، اخلاقی گزیدہ اور کمزٹ نو جوان تھا۔ سینور یا روز جا کوہر

گھرانے میں کوئی خطرہ نہیں تھا اس کی فیش ادا کرنے اور ان کے ساتھ استادی شاگردی کے رشتے سے آزادانہ گھومنے، اپنی بس سے یا

نیچے باقاعدگی سے ان کی فیش ادا کرنے اور ان کے ساتھ استادی شاگردی کے رشتے سے آزادانہ گھومنے، اپنی بس سے یا

تصویر دیکھی ہوگی۔ بس اس کی چوڑائی زہن میں رکھ لجئے اور اس کا دیوار ہونا سوچ لجئے۔ بس اس کی لمبا چھوڑ دیجئے۔

ان سات آٹھوٹھ چڑھی فیصلوں میں ڈھانی فٹ مریع کے مستطیل خانے ہوتے ہیں جن میں سیت کا لیک

ہارڈ بورڈ پر لٹا کر اندر دھکیل دیا جاتا ہے اور خانے کا منڈنگ مرمر کی سلیب سے بند کر دیا جاتا ہے۔ اس سلیب کو میٹھیلی

سے بند کرنے کے لیے بہت ہی اعلیٰ درجے کا مسالا استعمال کیا جاتا ہے۔ یوں لگاتا ہے جیسے قبر کے مرمریں ڈھکنے کو پسند کر دیکھا گیا ہو۔ اندر کی دینا اندر، باہر کی باہر، کوئی تالیں ہی نہیں رہتا۔ ہر سلیب کے باہر آگے کو بڑے ہوئے دو دو فٹ

تین اٹھ کے چھوٹے چھوٹے کارنس ہوتے ہیں جن کے سوراخوں میں ایک طرف اگر بتیاں کمزی کی جا سکتی ہیں اور دوسری

طرف پھولوں کی ڈنڈیاں، پھولوں والے سوراخ کلے اور اگر بیتوں والے اٹھ ہوتے ہیں۔ ہر سلیب کے اوپر بہت

موٹے حروف میں قبر کا نمبر ہوتا ہے بلکہ ایسا جیسے گاڑی کی نمبر پلیٹ ہوتی ہے اور ساتھا اگر کسی نے خصوصی رقم خرچ کی ہوئی

تو مردے کا نام بھی لکھا ہوتا۔

ان دیواروں میں زمین کے ساتھی کی سب سے پچھی قطار یعنی گراڈ فلور کی قبریں سب سے بھی ہوتی ہیں اور

جوں جوں خانے اور چڑھتے جاتے ہیں قبریں سستی ہوتی جاتی ہیں۔ چودہوں، پندرہوں منزل کی قبریں جنمیں زمین

سے دیکھتے ہوئے ٹوپی گرتی تھی، کافی سستی ہوتیں جن میں غریب غرابا پسے مردے دفن کرتے تھے۔ یہ قبریں توستی کی

لیکن ان میں "مردہ پڑھائی" کی فیش کافی تھی۔ ایک خصوصی کریں کے ساتھیت اور اٹھائی جاتی اور اس کریں کے اٹا

سے ایک دھکیلہ کر مردے کو اس کے مظلوبہ موکے میں آرام سے دھکیل دیتا۔ جیسے بندوق میں کارتوس فٹ ہو جاتا ہے

اور آسائش ابدي کی دعا مانگتی ہے۔

جب ہم قبرستان پہنچ توہاں مرد، عورتوں، پھولوں کا ایک میلہ سا لگا تھا۔ کوئی نہ ہی تھوڑا تھا اور بے شمار لوگ اپنے

اپنے غریزوں کی قبریں پر دعا مانگتے ہیں۔

سینور یا روز جانے پہلے مجھے قبرستان کا ایک جزل دیو دیا۔ مر جانے فنا ہوتے اور اگلی دنیا بسانے پر نہ ہی اور

سکولر تصورات اور عقائد سے روشناس کرایا۔ پھر اس خصوصی قبرستان کا برڈ آئی ویو چیل کیا کہ زمین کی لٹگی اور جگد کی کیے باعث مردوں کو فون کرنے کا یہ قابلِ احترام طریقہ دریافت کیا گیا۔ اس میں عقیدت اور محبت دنوں جذبے شامل ہیں۔ پھر پوپ سے اس کی اجازت لے کر شرعی جواز حاصل کیا گیا۔ کچھ لوگ اس کے خلاف رہے اور اپنے مردوں دراز میں اور گاؤں میں جا کر فون کرتے رہے لیکن یہ طریقہ چونکہ زیادہ پریکاریکیں اور آسان تھا، اس لیے نظر اور بتایا پرست ملینے کا گروہ ہار گیا اور وہ بھی اسی قبرستان میں اپنے مردے فون کرنے لگے۔

میں نے کہا "سینور بنا یہ فون کرنا تو نہیں، یہ تو دراز میں بند کرنا ہے۔ اس کے لیے کوئی نیا مصدر وضع کرنا چاہیے"۔ کہنے لگیں "یہ فون کرنا ہی اور اس کو شرعی طور پر فون کرنا ہی کہا جائے گا۔ وقت بدلنے کے ساتھ ساتھ دو ہیں میں اجتہاد کرنا ضروری ہے۔ مناسب اور بروقت اجتہاد نہیں ہو گا تو دین کمزور ہو کر شتم ہو جائے گا"۔ پھر انہوں نے مجھے اجتہاد کے معنی سمجھا۔ اور اس قلمخانے پر تفصیل سے کشکوکرتے ہوئے بیرے سارے ٹوکوں کے شفافی جواب عنایت فرمائے۔ اتنے میں قبرستان کا کارکن معمبوط بانش کی ایک لمبی سی سری گی لے آیا اور سینور بنا سے قبر کا نمبر پوچھنے لگا۔ جب میدم نے اسے چودہ بیار تین سو بہتر بتایا تو ان کی آنکھوں میں موٹے موٹے آنسو آگئے۔ یہ بیری استانی کی ماں کی قسم تھی۔ شاگر ہونے کے رشتے سے میں بھی آبدیدہ ہو گیا اور منہ پھیر کر کھڑا ہو گیا تاکہ ان کو لینے ہو جائے کہ میں بھی ان کے غم میں برابر کا شریک ہوں۔

جب میدم نے سری گی دالے سے نوکن رسیدے کرائے ہزار لیرے سری گی کا کرایدیا اور سری گی دالے سے ٹھیک مقام پر سری گی لگادی تو میدم دعاوں کی چھوٹی کتاب اور تین پھولوں کا گلڈستے لے کر سری گی پر چڑھ گئی۔ دسویں منزل پر بیری استانی کی والدہ کی قبر تھی۔ انہوں نے پہلے تو تینوں پھول چھوٹے طاقچے کے بڑے سوراخوں میں لگائے، پھر دعاوں کی کتاب کھول کر جلدی جلدی دعا کیں پڑھنے لگیں۔ ان کے ساتھ ہی ذرا نیچے نویں قفار میں ایک بھی سائبہ حدا، ڈاگی بڑھائے، بڑے سے سر پر چھوٹی نوپی پھنسائے، اپنی بیوی کی نمبر پلیٹ سے ماتھا لگائے انجیل یاد دعاوں کی کتاب کے بغیر زبانی پکھ کر رہا تھا۔ اس کے چہرے پر دعاوں کی یا مفترضت کی التجاویں کی نرم نہیں تھی بلکہ ایک جھٹکہ دار غصہ تھا جو ہر رکا لے کی ادا نہیں کے بعد اور شدید ہو جاتا تھا۔ مجھے اس کی اواز تو کیا سانی دینی تھی کہ وہ بہت دو تھا اور کافی بلندی پر تھا لیکن مجھے صاف پتہ چل رہا تھا کہ مرنے والی پر طعنوں، الجنوں، بد دعاوں کے کوڑے پر سارہا ہے۔ پڑھا کہ مر رہا تھا "مرجا! مرجا!! دفع ہو جا۔ چل جا پسے باروں کے پاس مجھے بھیڑیوں اور کتوں کے پاس چھوٹ کر..... آئے ہائے ہائے میں اپنے بابا پاس جاؤں گی۔ اپنی ماں پاس جاؤں گی۔ اب بیرا وقت آگیا ہے، اب دو دار ختم کر دو..... اونے وقت کی بچی۔ دو داروں کی ٹھوٹگی۔ پھوٹکی جھوٹگی۔ دہاں کوں تیرے یار نیٹھے تھے جو بیری ڈھوٹی پر لات مار کر چل گئی۔ اب سنبھال ان کو۔ روک کے دکھا..... سامنے آکے ہتا، مجھے بیرے ہی گرسے نکال رہے ہیں۔ دنوں بنے ایک ساتھ مل گئے ہیں۔ دنوں بھوڑیں نے بارہ سال بعد صلح کری ہے اور میرے خلاف ایکا کر لیا ہے اور وہ جو چھوٹی کامیک ہے، اس نے عدالت میں عرضی بھی دیدی ہے کہ گرامی میں بیٹوں کا ہے۔۔۔ ہت تیری کتی۔ مردار۔۔۔ سوڑا۔۔۔

بی۔۔۔ مرجا! مرجا، چھوڑ جا بڑھے کو پہنچے کارلوپل کے نیچے ایساں رگڑنے کو بہیاں جلانے کو۔۔۔ سن لے سوڑ کی بچی، دو بچوں کی ماں، ذاکریں بے دفا، میں بھی اگر کیڑے پڑ کر نہ مر ا تو بیرا بھی نام رو بیر تو نہیں۔۔۔ مجھے سے پوچھوں گا۔۔۔ بچوں کی اجازت لے کر شرعی جواز حاصل کیا گیا۔۔۔ کچھ لوگ اس کے خلاف رہے اور اپنے مردوں دراز میں اور گاؤں میں جا کر فون کرتے رہے لیکن یہ طریقہ چونکہ زیادہ پریکاریکیں اور آسان تھا، اس لیے نظر اور بتایا پرست ملینے کا گروہ ہار گیا اور وہ بھی اسی قبرستان میں اپنے مردے فون کرنے لگے۔

یہ بھی بڑھا جب سیری گی سے اتر کر میرے قریب سے گزر اتبا بھی اسی طرح ترپ ترپ کے بڑھیا کو جھاڑ پلا رہا تھا اور اس کو گالیاں دے رہا تھا۔۔۔ پھر جب بیری استانی اپس سیری گی سے اتر میں تو انہوں نے بھی بھی شکایت کی کہ اس پڑھنے سے ساری توچ اور سارا خنوع بڑا کے رکھ دیا، پس بھیں بیری کوئی دعا بیری ماں کو پہنچ بھی نہیں۔۔۔ میں نے کہا "میدم آپ ٹکرنا کریں، کسی روز میں خود یہاں آ کر عقیدت کے پھول آپ کی والدہ کی خدمت میں بھیں کروں گا اور ان کے لیے میم قلب سے دعا کروں گا۔۔۔ آخر بیرا بھی تو کوئی حق ہے"۔

روز یہاں مجھت کے ساتھ بیرا بھا تھا دبایا اور بڑی دریتک اسے اسی طرح سے پکڑے رکھا۔

جب ہم کروں اپس آرہے تھے تو میدم نے بس کی ساری سواریوں کے سامنے بیرا بھا تھا پکڑ کر اپنی گود میں رکھا ہوا قی اور اکھیں بند کر کے بیٹھی ہوئی تھیں۔

مجھا چھا تو بہت لکائیں ساتھ شرم بھی آتی رہی۔۔۔ میں نے کسی سے آگھی نہیں ملائی۔۔۔ بس کے باہر ہی دیکھتا رہا۔

کوئی ایک ہفت بعد ہمارے یہاں اچاک ایک بچی چھٹی آئی۔۔۔ شام کی ٹرانسیشن ایک فوری منصوبے کے لیے تھیک مقام پر سری گی لگادی تو میدم دعاوں کی چھوٹی کتاب اور تین پھولوں کا گلڈستے لے کر سری گی پر چڑھ گئی۔۔۔ دسویں منزل پر بیری استانی کی والدہ کی قبر تھی۔۔۔ انہوں نے پہلے تو تینوں پھول چھوٹے طاقچے کے بڑے سوراخوں میں لگائے، پھر دعاوں کی کتاب کھول کر جلدی جلدی دعا کیں پڑھنے لگیں۔۔۔ ان کے ساتھ ہی ذرا نیچے نویں قفار میں ایک بھی سائبہ حدا، ڈاگی بڑھائے، بڑے سے سر پر چھوٹی نوپی پھنسائے، اپنی بیوی کی نمبر پلیٹ سے ماتھا لگائے انجیل یاد دعاوں کی کتاب کے بغیر زبانی پکھ کر رہا تھا۔۔۔ اس کے چہرے پر دعاوں کی یا مفترضت کی التجاویں کی نرم نہیں تھی بلکہ ایک جھٹکہ دار غصہ تھا جو ہر رکا لے کی ادا نہیں کے بعد اور شدید ہو جاتا تھا۔۔۔ مجھے اس کی اواز تو کیا سانی دینی تھی کہ وہ بہت دو تھا اور کافی بلندی پر تھا لیکن مجھے صاف پتہ چل رہا تھا کہ مرنے والی پر طعنوں، الجنوں، بد دعاوں کے کوڑے پر سارہا ہے۔۔۔

روز یہاں کہا "ٹھہر میں بھی تھاہر سے ساتھ ہلتی ہوں"۔

میں نے کہا "اس طرح سے تو بیری مجھت اور عقیدت میں فرق آجائے گا۔۔۔ میں اکیلا ہی جانا چاہتا ہوں اور اکیلا ہی چاہوں گا۔۔۔"

وہ بیری اس پر دگی اور بیرے اس عزم سے بہت خوش ہوئیں اور بولیں "ماں کا قبر نمبر کا نہ پر لکھ لودہاں جا کر اُنیں لٹکوں جاتا ہے"۔

میں نے کہا "حد کرتی ہیں آپ۔۔۔ ماں کا نمبر اور میں بھول جاؤں۔۔۔ یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ آخ بیرا بھی تو کوئی رشتہ ہے"۔

انہوں نے خوش ہو کر کہا "تجھے سے ستو..... دیوار نمبر سات..... قبر نمبر چھ کے بعد آٹھ ہے اور اس کے ساتھ دڑا کیلہ گئی۔۔۔ اب سنبھال ان کو۔۔۔ روک کے دکھا..... سامنے آکے ہتا، مجھے بیرے ہی گرسے نکال رہے ہیں۔۔۔ دنوں بنے ایک ساتھ مل گئے ہیں۔۔۔ دنوں بھوڑیں نے بارہ سال بعد صلح کری ہے اور میرے خلاف ایکا کر لیا ہے اور وہ جو چھوٹی کامیک ہے، اس نے عدالت میں عرضی بھی دیدی ہے کہ گرامی میں بیٹوں کا ہے۔۔۔ ہت تیری کتی۔۔۔ مردار۔۔۔ سوڑا۔۔۔

انہوں نے کہا "کچھ بھی بڑھ دو، دعاوں کی کتاب ہے۔۔۔ باہل ہے۔۔۔ تبع پر کنتی ہے۔۔۔ جو بھی جھیں پنداہے

پڑھ دو۔ ہر نیک عمل اور نیک تنا مردے کو پہنچ جاتی ہے۔“

میں نے کہا "آپ کی والدہ کی لحد کے سامنے مجھ پر ایک عجیب سی روحانی کیفیت طاری ہوئی اور مجھے یوں فیض ہوا ہے میں اس دنیا کا باشندہ نہیں ہوں، کسی اور ہی سیارے سے آیا ہوں اور کچھ اور ہی قسم کی تخلوق ہوں۔" انہوں نے کہا "اصل میں میری والدہ ایک بہت بڑی سینٹ تھیں اور ان پر کشف کا عالم ہر وقت طاری رہتا ہے، وہ ہر آنے جانے والے شخص کے آر پار دیکھ لیتی تھیں اور اس کی کیفیت اور اس کے مزاج کے مطابق بات کرتی تھیں" ۔

میں نے کہا "بڑے بزرگوں اور روحا نیت کے صحیح عاملوں کی بینی خصوصیت ہوتی ہے کہ وہ اپنا آپ کبھی بھی ظاہر نہیں ہوتے۔ لوگ بیویش بدھائیں رہتے ہیں کہ میں یا نہیں ہیں۔ کوئی چکلتار دکھائیں گے یا ایسے ہی ٹرخاؤں گے۔" لیکن انہوں نے میری بات کا کوئی جواب دیئے بغیر جلدی سے پوچھا "اچھا یہ بتاؤ کہ تم نے ائمیں مقدس کا کون سا صدیق ہاتھا اور کس قدر پڑھا تھا؟"

میں نے کہا "مس! میں نے کرنیوں کا باب پر حاتھ اور تقریباً آدمی سے بھی زیاد پڑھ کیا تھا۔"  
وہ سیری بات سن کر بہت خوش ہوئیں اور یونہی بدهیانی میں بولیں "نمبر یاد رکھتا کہ حسب عادت بھول گئے تھے؟"  
میں نے کہا "کمال کرتی ہیں مس آپ کی والدہ کی تربت شریف اور مجھے اس کا نمبر یاد نہ ہے۔ وہ تو میرے دل  
پر لکھا ہوا ہے..... دیوار نمبر آٹھ، قبر نمبر..... اور منزل نمبر گیارہ!"  
روز تینے اپنے پورے ہاتھ کا طاحناچی میرے منہ پر مارتے ہوئے کہا "گدھے یہ میری والدہ کا لحد نہر ہے! تم  
کی ایسیں تھیں کہ لکھا لو، بھول جاؤ گے میرے تینے کوئی مراد نہیں کی۔"

دیے تو وہ میری نیچر تھس، مارکتی تھس لیکن مجھے اس تھمپر کا دکھ اس لیے ہوا کہ تمن چار روز جیشتر ہم نے ایک اور سے گھٹ کر بھیجاں ڈالی تھس اور ہم غتریب کافی بے تکلف ہونے والے تھے۔  
میں چپ چاپ بیڑھیاں اڑ کر نیچے آ گیا حالانکہ لفت کی ڈولی نیچے جانے کے لیے موجود کھڑی تھس۔  
رہ رہ کر بھجتے اپنے پکپن کا وہ دن یاد آ رہا تھا جب ہماری جحدارانی نے اماں سے کہا تھا کہ بڑے تھانیدار نے جو مدد والا کھجوری حوالی میں رکھی ہوئی ہے، بڑی نیچے دار بیگموں کی طرح رہتی ہے اور اس نے تھانیدار کی بیوی کو گھر سے کلاں کے میکے بھجوادیا ہے۔

اماں نے کہا ”تو چھریں کیا کرو؟“

بے بے جمداداری نے کہا "کرنا کیا ہے بی بی وہ تو بڑی منہ زور ہے۔ کسی کی پروادا ہی نہیں کرتی۔ تھانیدار کی گھوڑی پر جوسائیں ملازم ہے، رتو کالیا، اس کے ساتھ ملی ہوئی ہے۔" "کون؟" اماں نے چوک کر پوچھا "صد لاک تھجڑی؟" "تو اور کون لی می؟" لا لو جمداداری نے کہا "میں خود کی آگاہ ہوں اس کی۔ کئی بار تو میں نے دیکھا۔"

میں اپنی استانی کے کندھے اور کمر پر عقیدت کا لمبا سا ہاتھ ڈال کر ان سے رخصت لے کر واقعی قبرستان پا چکا۔  
دہائیں ایک چھوٹے سے کرے میں وقف کی ہوئی چھوٹی بڑی بے شمار اچھیلیں بڑی تھیں، میں نے چھی جلد کی ایک چھوٹی  
بائک لے لی اور سیر گی وا لے سے آٹھ نمبر کی دیوار پر چلے کوہما۔

آج رش کچھ زیادہ نہیں تھا۔ کم کم لوگ تھے۔ پھول والے اور اگر تھیں والے بھی کم تھے۔ ایک بڑے سے درخت کی اونٹ میں تین پادری لوگوں کی مکمل رہتے تھے۔ جب سیر گئی والے نے آٹھ نمبر کی دیوار کی طرف جاتے ہوئے مجھے فرمایا تو میں شش دفعہ میں پڑ گیا۔ میدم نے آٹھ نمبر کی دیوار کہا تھا ایسا سات نمبر کی دیوار۔ انہوں نے کہا کہ تھا چھ کے پر آٹھ آتی ہے اور وہ ذرا نیز گی ہے۔ تو یہاں تو سات چھپے کوہئی ہوئی ہے اور وہ ترچھی ہی ہے۔ لیکن ہو گیا کہ آٹھ نمبر دیوار کی کہا تھا۔ اب اس دیوار میں درمیان سے زر آگے گئی تھی جو اس میدم دعائے مغفرت کر کے گئی تھیں۔

میں سیزھی پر چڑھا، ماما کے لیے اگر ہتھ سلاک کر پھر کے سوراخ میں اتاری اور کرتھیوں کا باب لے کر پڑھتا۔ کرتھیوں کا باب مجھے ساری باہل میں سب سے زیادہ پسند ہے۔ میں نے اسے اتنی مرتبہ پڑھا ہے کہ اس کا پہلا ذیورہ مل جھنڈے بنی یاد ہو گیا ہے۔ چنانچہ میں نے اپنی دعا کو ڈیندھ سخنے پر ہی ختم کر دیا اور سیزھی سے ٹھیک آیا۔ قبرستان کے باہر ایک ٹیلیے والا آنس کرمی تھا رہا تھا۔ اس سے جنکے پر گلی ہوئی ایک لوئی آنس کرمی خرچی کی۔ قربی تھر بیٹھ کر کھائی اور جب فارغ ہو گیا تو سوچنے لگا کہ ابھی استانی کے پاس جاؤں یا کل شام! کامی اور لاقعیت سے کہا، کل پڑھے جانا یا پرسوں اترسوں جا کر رپورٹ بول دینا لیکن عقل نے رائے دی کہ آج ہی نیک ہے، بلکہ ابھی اور اس وقت مناسب ہے۔

جب میں نے افٹ سے ٹکل کر اپنی استانی کے گھر کے ہجتی بھائی تو اندر سے اس کا تالا لٹکا جو چھپے تاروں پر میا۔ ٹھرانٹ کھلئے جا رہا تھا۔ میں نے بڑے تپاک سے اس کو سلام کیا، مگر اس نے میرے سلام کا کوئی جواب نہ دی۔ ٹھرانٹ کی دھن میں اس نے اتنا بھی نہ سوچا کہ کوئی دروازے پر کھڑا ہے۔ جس نے ابھی ہجتی بھائی تھی اور جس کے جواب میں آپ نے دروازہ کھولا تھا اور جس نے آپ کو بڑے خلوص اور نیاز مندی کے ساتھ سلام کیا تھا لیکن وہ اس وقت ٹھرانٹ کے لئے میں دھت تھا۔ اس نے یہ بھی نہ دیکھا کہ افٹ سامنے موجود ہے اور چیخ جانے کے لیے تیار کھڑی ہے۔ اس نے آٹھویں منزل سے سیر حیاں اتنا شروع کیں اور بڑی دری تک مجھے سیر ھیوں کے اندر گھومتا ہوا یقینے جاتا نظر آتا رہا۔

میں نے دوبارہ گفتاری تجھی کی تو میری استانی لمبا سفر غل پہنچے، تا تھی میں انداز چینے والا پرگ اخھائے مکراتی ہوا  
میری طرف بیڑھی۔ اس نے صوفے کی طرف با تھ پھیلا کر بیٹھنے کا شارة کیا تو میں نے کہا "سوری میدم" اس وقت میں  
جلدی میں ہوں بلکل آؤں گا اور تفصیل سے آپ کے ساتھ باتیں کروں گا۔ اب تو میں صرف یہ بتانے آیا ہوں کہ اس وقت  
سید حافظہ رستان سے آ رہا ہوں اور آپ کی والدہ کے سر برائے اگر تھی سالاگا کراور کلام پڑھ کر ابھی بیڑھی سے اتر ہوں۔"  
اس نے تھا جا آگے پڑھا کر بڑی اگر بڑی میں مصروف کرتے ہوئے اسے دما اور بڑی لگکر باشوور کے ساتھ تھا

امان نے کہا "چل دفع کر، ہم کو کیا لیتا ہے کسی کے مملوں سے۔ وہ جانے اور اس کا رب جانے۔"

"وہ تو نجیک ہے بی بی" جعفرانی نے کہا "ہمیں کسی کے اندر باہر سے کیا۔ جس کا بھیداں کے رب نے پڑھنے کے ساتھ ہے، تو کچھ سوچ بھی کرہی چھپا یا ہے نا۔ اس کی بات نہیں ہے۔ بات دوسرا ہے"

"دوسری کوئی؟" امان نے جران ہو گر پوچھا۔

"دوسری بات یہ بی بی کہ صندل اس سمجھا کی گرم اور دل کی کھوئی ہے۔ کوئی دید لانا نہیں ہے اس میں۔ بندے اس طرح تو نہیں کرنا چاہیے نا۔"

امان نے کہا "کیا کیا ہے اس دل کی کھوئی نے؟"

چھپے بے جعدار نے کہا "لے سن لے میرے سامنے کی بات۔ صندل اس نے تو کالپے سے بھیجی کا حال  
منگایا تو وہ شہدا حکیم پس اس سے ایک ایک شے چھٹا نکل بھر لایا۔ صندل اس نے پڑیاں کھول کرہا، کرس اور کلکر کو  
کم ہے۔ پایہ پاریہ تو نہیں، رتو نے کہا، پورا ہے بی بی آپ تلوکے دیکھ لیں تو کڑک کے بوی میں جھوٹ کہتی ہوں گدھے  
کے پچھے اوزنڑ سے اس کے منہ پر چمود ماری۔ ہائے بی بی کوئی بندے بشر کا مان آ در کرنا چاہیے۔ چھپا یہ بندے کا جزو  
میں نے سو فعدیکھا کا ایک دسرے کو گھٹ گھٹ کے چھیاں ڈال رہے ہیں۔ رتو اور صندل اس۔"

پہنچنیں اس رات مجھے روم جیسے شہر میں صندل اس بھری کیوں یاد آنے لگی حالانکہ میں نے اس کو اپنے بچپن میں  
دیکھا تھا اور اب اس کی ٹھیک ٹھیک یاد نہیں تھی۔

ٹھیک میں ٹھی ویژن کے آنے کی خبر پر سارے ملک میں خیال آرائیاں ہو رہی تھیں اور رینا تا دھون کہری تھی  
کہ اٹھی میں ٹھی ویژن نہیں آتا۔ آیا تو کم از کم ہماری زندگی میں نہیں آتا۔ ان وزیروں سفروں کو اپنے طوے مانے سے  
کام ہے۔ کوئی مرے کوئی جیئے، کسی کا جائزہ اٹھی یا آخری منڈیر پر قبر بنے ان کو تو اپنی عیاشیوں سے غرض ہے۔ یوں کی کل  
لکھنیں..... اور اب یہ بات آپ پر واضح ہو گئی ہو گئی کہ فصل کی سب سے اپر کی منڈیر پر قبریں سنتی ہوتی ہیں اور فرب  
لوگوں کی ہوتی ہیں۔ میری استانی کی والدہ کی قبر بھی دیوار میں کافی اونچی تھی لیکن وہ اپنے آپ کو شرافتی میں داخل بھیتی جیسی  
اور کسی کو اپنی والدہ کی قبر کا پہنچنیں دیتی تھیں۔

غورتی کے کینے کے میں سامنے داؤں کی دکان تھی۔ اس کا مالک بدھا یہودی ڈیٹل بڑا گئی آدمی تھا۔ اس کو  
مشکل اور چالاک پھیلی پکڑنے سے لے کر معمول اور سادہ لوح لڑکی کو اپنے جاں میں پھسانے کے کئی طریقے آتے تھے۔

اس کا خیال تھا کہ چالاک اور نکار بڑکی کو پھسالیا۔ تا مشکل نہیں ہوتا جتنا بھولی بھالی اور معمول لڑکی کو۔ بھولی بھالی اور معمول  
لڑکی دام جمعت میں پھنسے بغیر ہی اٹھ کا اعلاء کر کے سارے عاملہ حکنڈت میں ڈال دیتی ہے۔ اس کو چھپانے، در غلانے، بتانے اور ازان گھایاں بتانے کا فن نہیں آتا۔ وہ راہ شوق طے کیے بغیر منزل پر جکٹنے کا اعلان کر دیتی ہے۔ اسی لئے مرا

ہمیشہ خراست، مکار، بے شرم اور دعا یا از عمور توں کو پسند کیا کرتے ہیں۔

سینور ڈیٹل کا خیال تھا کہ بی بی اٹھی میں آئے گا ضرور کہ اس کے بغیر معاشرتی زندگی کا ایک حصہ مکمل نہیں ہا۔

لیکن ذرا دیر گئی۔ دیسے اس نے اپنی دکان کا ایک کاؤنٹر اگھی سے آٹھ کرنا شروع کر دیا تھا۔ جہاں وہ دوائیوں کے ساتھ  
سماں میں ویژن سیٹ یچھے کا منصوبہ بھی بنائے بیٹھا تھا۔ جو کوئی اس سے اس تبدیل شدہ کارزکی بابت دریافت کرتا تو وہ بھی  
کہتا کہ یہاں دوا۔ اسی تقدیم دواؤں کا کاؤنٹر کھول رہا ہے جن کا ذکر بتابل میں اور دوسری پرانی مقتضیات کی بابوں میں آتا ہے۔

میرے ساتھ ڈیٹل کا رشتہ بڑا گھر، جذباتی اور روحاں تھا۔ جب میں اسے ہاتھ لہرا کر اپنے سکوٹر سے سلام کرتا

تو اڑاکی دکان کے شیشوں کے یچھے سے بھجے مکاٹ کھا کر سلام کا جواب دیتا۔ کہا کرتا تھا "پروفیسر ایک روز ہم تم کو اور

تمہارے عرب درلنگ کو میامت کر کے میں گے۔ ہم تو عیاسیت کوئی نہیں مانتے تم بعد میں ایک اور ٹھوگڑا اسلام بھی کمال

کر لے آئے۔ مذہب اس دنیا میں صرف یہود کا ہے۔ باتی سب وہم و مگان کے ناکام قصے ہیں۔ ایک دن تم سارے کے

رہے سelman حضرت مولیٰ کے عاصا کے سامنے رسیدوں کے نوٹے بن جاؤ گے۔"

ڈیٹل بڑا شریف، بے حد کمینہ، غصب کا باطنی، بہت ذہین اور کینہ پرور آدمی تھا۔ اس کی بھی میں بھی قتل کی

ہارثی کا رہ پہلی ارادہ موجود تھا۔ وہ کوئی بھی بات کرتا تو اس کی بات وہ نہ ہوتی جو کر رہا ہوتا۔ اس کے یچھے کوئی دوسری بات

ہری جس نے ابھی سفر کا ارادہ بھی نہ باندھا ہوتا۔

انتونیو نے تو مجھ سے چھوٹا سکر بڑا اسی پیارا دوست تھا۔ اس کی ٹھیک پیارے بڑی بھیتی تھی۔ بہت خوبصورت تھا

لیکن تھا بلکہ چھوٹا اس کے والد و ملک تھے اور کسی تجارتی مقتضے کے سلسلے میں لندن گئے تھے۔ وہاں سے ایک عرد قفلس کا

لیکن میں ٹھی ویژن کے آنے کی خبر پر سارے ملک میں خیال آرائیاں ہو رہی تھیں اور رینا تا دھون کہری تھی

کہ اٹھی میں ٹھی ویژن نہیں آتا۔ آیا تو کم از کم ہماری زندگی میں نہیں آتا۔ ان وزیروں سفروں کو اپنے طوے مانے سے

کام ہے۔ کوئی مرے کوئی جیئے، کسی کا جائزہ اٹھی یا آخری منڈیر پر قبر بنے ان کو تو اپنی عیاشیوں سے غرض ہے۔ یوں کی کل

لکھنیں..... اور اب یہ بات آپ پر واضح ہو گئی ہو گئی کہ فصل کی سب سے اپر کی منڈیر پر قبریں سنتی ہوتی ہیں اور فرب

لوگوں کی ہوتی ہیں۔ میری استانی کی والدہ کی قبر بھی دیوار میں کافی اونچی تھی لیکن وہ اپنے آپ کو شرافتی میں داخل بھیتی جیسی

اور کسی کو اپنی والدہ کی قبر کا پہنچنیں دیتی تھیں۔

ہم ابھی اپنی ناؤنٹوں پارٹی میں مشغول تھے کہ انٹونیو کے والد گھے کا ایک بڑا ساٹاہ بھائے ہانتے ہانتے اپنے

کرے سے برآمد ہوئے۔ ایسا نہ اپنایا تھا اور پر لہرا کر زور کا نفرہ لگایا ECCO niene it Cesare di oggi

بٹنے زور کی تالیاں بجا کیں۔ انٹونیو نے گھے کا ڈپ بیز پر رکھا اور سب کو ٹچ ایکٹروں کی طرح سر جھکا کر سلام کیا۔

ہم سب دم بخود کھڑے تھے اور ہمارے سامنے ایک اسی شے منڈر شہود پر آنے والی تھی جس کو ہم نے ابھی تک

انھی کو کھیتی دیکھا تھا۔ انٹونیو کے یچھے نے گھے کا ڈپ بخود کھڑا اور اس کے اندر دنوں ہاتھ ڈال کر گھر مخصوصہ کو نکالنے کی

لیں گے اس کی توڑباد پر ضرور اٹھ گیا لیکن اندر کے ہاتھ جوں کے توں رہے، باہر کچھ بھی نہ نکلا۔ ایسا اپک کر ڈیٹی کی مدد کو پہنچی

ہواں نے ڈبے کو باہر سے مضبوطی کے ساتھ پکڑا۔

اندر سے کالے یا رنگ کا ایک بحدا سا مند و قپق لکھا جس کے سامنے ایک ٹپا سا نہما شیش لگا تھا۔ یہ مندوپ

لیکن تھا بلکہ درستک یچھے کو نکل گیا تھا اور اس کا پچھلا حصہ سامنے والے سے بھی بھوٹا اور بے ترتیب تھا۔

میرا خیال تھا کہ بی بی اٹھی تھی اسی تصویر کے خوبصورت فرم کی طرح ہو گا کہ سامنے مہاگنی کا فرم، اس کے اندر

بیٹھنے کے یچھے مخڑک تصویر اور اس کے پچھے گلہ فرم کے دونوں طرف پک کر ڈوری ڈال کر چاہے دیوار کے ساتھ کا

لیکن ذرا دیر گئی۔

لوجا ہے سامنے میز پر رکھ لوچا ہے کارنس پر دیوار سے فیک لگا کر رکھ دو۔ زندہ ناج گانا ہور ہاہے اور دھیں بخ رہی تھیں یہیں تو کچھ اور ہی طرح کا لکھا جیسے امر کی گھریال کا سر ہو۔ لکے چھوٹے ہوئے گردان لبی، منٹھلا اور ماتھا جاگ۔

انتونیو کے ذیلی میز پر رکھے ہوئے ہی وی سیٹ کو بڑی اختیاط کے ساتھ گھما پھرا کر اس کا ایک ایک پیلے رہے تھے اور ہم سب آگے کو ہو کر اس کی تفصیلات سمجھ رہے تھے۔ ایدا نے کہا "اکل اس پر رنگدار تصویر آئے گی۔ مجھا جیسی سینا گھروں میں آتی ہے؟" ذیلی نے بڑے دشوق کے ساتھ سر ہلا کر کہا "زوونو.....ٹی وی پر رنگدار پروگرام نہیں کیا جاسکتا۔ اس کی بینا لوچی ہی اس قسم کیے کرنی وی صرف بلکہ ایڈنڈہ بھائی تصویر دکھا سکتا ہے۔ رنگدار نہیں ہمارے خبروں نے اپنے سندے ایڈیشنوں نے یہ بے پر کی ضرور اڑائی ہے کہ امریکہ میں رنگداری وی کے کچھ کامیاب تجسس اخباروں ہے جیسے سنتی صحافت اور زردا خبار نویسی کا کمال ہے۔ ایسا کوئی تجسس کہیں ہمیں ہوا اور اگر ہوا بھی تو ہمارے کامندہ کیوں کر جیش بھیش کے لیے ٹھپ ہو گیا۔"

"اس کا مطلب ہے انکل.....اکل اور لڑکی نے پوچھا۔" کہہ رکھیں میلی ویژن کمپنی نہیں دیکھ سکیں گے "تو انکل نے نئی میں سر ہلاتے ہوئے کہا" انسان کے چاند پر جانے کی امیدی جاہکی ہے لیکن رکھیں میلی وی کے ایجاد ہونے کی نہیں۔"

ہم سب جو اٹلی میں رکھیں تصویروں، مرقعوں، پینٹنگوں اور رکھیں ایڈنڈہ بھائی تصویر دکھانے والے اس خبر سے زیادہ سے زیادہ کتنی مدت لگ جائے گی؟" جو رجی نے پوچھا۔ "پانچ سال، دس سال، بیس سال۔"

جو اچی نے کہا "یہ بھی وہی کہے گا جو میں کہہ رہی تھیں دیتا، اس پر کمی سال لگیں گے۔ حکومت کے میں نے کہا" میلی ویژن ہمارے اٹلی میں اتنی جلدی آتا دکھائی نہیں دیتا، اس پر کمی سال لگیں گے۔"

ہم سب جو اٹلی میں رکھیں تصویروں، مرقعوں، پینٹنگوں اور رکھیں ایڈنڈہ بھائی تصویر دکھانے والے اس خبر سے زیادہ سے زیادہ کتنی مدت لگ جائے گی۔" ایدا جو نکلہ انکل کی ہونے والی بہوجی اور لڑکے کو اپنے والے سر کے تجسسی پر بڑا تباہ، اس نے ہم سب کو مرغوب کرنے کے لیے انکل سے پوچھا "آخوندی کیا وجہ ہے انکل کہ رکھیں میلی وی کمپنی معرض وجود میں نہیں آئے گا؟"

انکل نے آکھیں اور اٹھا کر پیسے غائب کرنے والے ماریوں کی طرح کہا "بات یہ ہے بیاری نہیں کہ رنگداری کو رنگ عطا کرنے کے لیے تین رکھنیں بہوں کی ضرورت ہے۔ میلی، چیلی اور سرخ۔ یہ تینوں ہماری ضرورت کے علاوہ آپس میں مل کر مطلوبہ رنگ تیار کرتی رہیں گی اور سکرین پر جعلیاتی رہیں گی لیکن مشکل یہ ہے کہ ان میں سے ایک کو اور ایک رکھنے لہر سائنس داونوں کا کہنا نہیں ملتی۔"

تقریباً ہم سب نے بہت ہی اوچی آواز میں چلا کر پوچھا "کونی دیو انکل... کونی؟"

انہوں نے ایک عظیم سائنس داں کی طرح سوچتے ہوئے مدھمی سخیدہ آواز میں کہا "سرخ دیو بچو... ہر دیو؟" پھر انہوں نے ذرا سے وقق کے بعد کہا "سرخ رنگ جو نکلہ بہت وزنی ہوتا ہے، اس لیے اسکے ساتھ رکھنے کا متحمل نہیں ہو گا۔"

پکڑتے ہی گرد جاتا ہے اور ہر لہر کو جو نکل ایچھر سے ہو کر آتا ہوتا ہے، اس لیے سرخ لہروں میں ایچھر میں گر کر ختم ہو جاتی ہے۔"

انتونیو نے پوچھا "ذیلی اس ایچھر کو جھانکیں کیا جاسکتا؟"

"ضرور کیا جاسکتا ہے" وکیل صاحب نے یقین کے ساتھ جواب دیا۔ "لیکن اس پر خرچ بہت امتحاتا ہے۔ کافی تیر کی فون ساتا کا خط آتا ہے۔"

ارب ڈالر کی لاگت اٹھتی ہے۔ اب تم ہی کو یہ خرچ کونی حکومت برداشت کرے گی۔"

ہم کو رکھیں میلی ویژن ایجاد نہ ہو سکتے کافی تو ضرور ہوا لیکن اس بات کی خوشی اس سے زیادہ ہوئی کہ ہمارے اکل پیو دیکھ ہونے کے باوجود سائنسی معلومات پر کسی گہری نظر رکھتے ہیں اور ان کا مطالعہ کس قدر سخت ہے۔

سچھپر کے وقت جو رجی اور رینا تا فوریتی کی کافی شاپ کے کونے میں کراس ورڈ میتے بھر رہے تھے۔ دلوں کے لیے یہ کام بے مدخل تھا کہ دلوں کا ذخیرہ الفاظ اتنی چار سو الفاظ سے زیادہ تھیں تھا۔ رینا تا تو اپنے فارغ اوقات میں بے ہمی معنے بھرتی رہتی تھی اور اس کا محاورہ ہو گیا تھا مگر جو رجی خرانوں زور لگا کر مانتے پر تیوریاں کی ڈائلے بیٹھا رہے تھے اور ہم سب آگے کو ہو کر اس کی تفصیلات سمجھ رہے تھے۔ ایدا نے کہا "اکل اس پر رنگدار تصویر آئے گی۔ مجھا جیسی سینا گھروں میں آتی ہے؟" ذیلی نے بڑے دشوق کے ساتھ سر ہلا کر کہا "زوونو.....ٹی وی پر رنگدار پروگرام نہیں کیا جاسکتا۔ اس کی بینا لوچی ہی اس قسم کیے کرنی وی صرف بلکہ ایڈنڈہ بھائی تصویر دکھا سکتا ہے۔ رنگدار نہیں ہمارے خبروں نے اپنے سندے ایڈیشنوں نے یہ بے پر کی ضرور اڑائی ہے کہ امریکہ میں رنگداری وی کے کچھ کامیاب تجسس اخباروں ہے جیسے سنتی صحافت اور زردا خبار نویسی کا کمال ہے۔ ایسا کوئی تجسس کہیں ہمیں ہوا اور اگر ہوا بھی تو ہمارے کامندہ کیوں کر جیش بھیش کے لیے ٹھپ ہو گیا۔"

جنہوں نے کہا "میں پروفیسر سے پوچھ رہا ہوں۔ یہ سیانا آدمی ہے اور اخباروں کی تھا۔"

رینا تا نے میں پروفیسر کے چار کے پوچھا "کہو پروفیسر پر رجھا رہا ہے میلی ویژن کیں؟"

ہم سب جو اٹلی میں رکھیں تصویروں، مرقعوں، پینٹنگوں اور رکھیں ایڈنڈہ بھائی تصویر دکھانے والے اس خبر سے زیادہ سے زیادہ کتنی مدت لگ جائے گی؟" جو رجی نے پوچھا۔ "پانچ سال، دس سال، بیس سال۔"

میں نے کہا "نہیں نہیں، میں سیکن ہوں گا۔"

"اور اس نے کہا جانا ہے۔" رینا تا نے سراخاۓ بغیر کہا "اب یہ ہمارا ہم ڈلن ہے۔ کیتھولک ہے، اطالوی ہے۔"

جو رجی نے کہا "تم تو پر ویسٹ کو پروفیسر پر ویسٹ نہیں ہو؟"

میں نے کہا "نہیں، میں تو کیتھولک ہوں گیں تم نے کیے اندازہ لگایا؟"

کہنے لگا "برطانیہ کے تو سارے لوگ پر ویسٹ ہوتے ہیں تم کوں نہیں ہو؟"

میں نے کہا "میں کوئی برطانوی تھوڑا ہوں، میں تو پاکستانی ہوں۔"

کہنے لگا "میرا مطلب ہے جو برطانیہ کی ماچتی میں رہے، وہ سارے ملک پر ویسٹ ہوتے ہیں۔ پھر تم کے کیتھولک ہو؟"

میں نے کہا "میں نے روم ایسپورٹ پر اترتے ہی اپنا عقیدہ تبدیل کر لیا تھا۔"

وہ میری یہ بات سن کر خوش ہو گیا۔ جیسے کوئی غیر ملکی آپ کا ہم نہ سب انکل آئے تو آپ اس پر سب کچھ چادر کے کو تیار ہو جاتے ہیں۔

ہم اپنی خوش گپیوں میں مصروف تھے کہ در جیلو ڈا کیا گیا۔ اس نے سائیکل دیوار کے ساتھ لگائی اور کینے میں وال ہوتے ہی اوچی آواز لگائی۔ اچھا ہو گیا پروفیسر جو تو مجھے بیسیں لگا دیا ورنہ مجھے ایک سو سو لیٹر ہیاں چڑھ کر اور آپ نا

تاریخی فون ساتا کا خط آتا ہے۔

میں نے کہا "یہ تو کیسے کہہ سکتا ہے کہ میری فون ساتا کا خط ہے۔ میرے گمراہوں میں سے اور بھی کسی کا ہو سکتا

ہے۔ میری ماں کا، میرے بڑے بھائی کا، میری آپا کا۔ میرے کنے کے اکٹالیس افراد ہیں۔“

اس نے میری بات کاٹتے ہوئے کہا ”مُحیک ہے نُھیک ہے..... تیرے کنبے کے اسٹالیں افراد ہی ہوں گے تو ان سب کو زندہ سلامت رکھ لیں یہ تیری فون ساتھی کا خط ہے ..... دوسرا گھر والے اتنا لبا، اتنا موٹا اور ایسا بھاری ہی کبھی نہیں لکھا کرتے، یہ کام عاشقوں کا ہے جن کے پاس فارغ وقت ہوتا ہے۔ دوسری نشانی یہ ہے کہ خط بھاری ہو گیا ہے اور اس نے کوئی پروانیں کی۔ رومان پسند لڑکوں کو ڈاک خانے کے قواعد کا علم نہیں ہوتا۔ ان کو پہلے روز جو شرح بتاتی ہے اسے، اسی کے حساب سے لگت کاتی رہتی ہیں۔ چنانچہ اس کا بھی یہی حال ہے۔ خط پر گل ہو گیا ہے۔ اس لیے مہربانی اور کرایک ہزار لیرے نکال دو۔“

میں نے کہا "ایک ہزار لیرے سامنے فوری تی صاحب سے لے لو اور جاتے جاتے اتنا ہتا جاؤ کہ ہمارے یہاں  
تلی دیشان آ رہا ہے یا نہیں؟"  
کہنے لگا "آ رہا ہے اور تیرہ اکتوبر کی شام کے چھ بجے پہلا پروگرام ہو رہا ہے..... صدر کا قوم سے خطاب، ان  
کے ساتھ مدتی زندہ ناتھ گانا....."

رینا تا ترپ کراچی کرسی سے اٹھی اور داکیں باسیں کو لے بے بلا کر گائے گی۔  
جو اجی نے جیت کر رینا تا کو گانے اور دم ہلانے سے روکا اور ور جیلیج سے کہنے لگا "تجھیں کیسے معلوم ہے کہ آر رہا ہے؟"  
ور جیلیج نے کہا "ہم ڈاک خانے کے ملازم ہیں، ہم کو ساری با توں کا علم ہوتا ہے..... ذرا..... ذرا....."  
جو اجی نے کہا "وہ تو محکم ہے لیکن کسے معلوم ہے؟ اک تم ماکتہ کی شام کو کیا کر سے افغانستان کی....."

وہ جیل بھی نے بڑے سچاو کے ساتھ پھر اسی لمحے میں کہا "اوہ بھائی! ہم ذاک خانے کے لوگ ہیں، ساری بھریں مارے سامنے سے گزرتی ہیں اور ہماری مشینوں کے اندر سے ہو کر نکلتی ہیں۔ ہمیں بخوبی معلوم ہو گا تو اور کس کو ہو گا!" جواہی نے کرسی سے اٹھ کر مسیو لینی کے انداز میں "اطالیز ندہ باد" کے تین ٹلک شکاف نظرے لگائے اور رعنائی پا منے ساتھ لینا کرو یہ گناہ کا گناہ اور دوسرا ہے اور دوسرا نیز لگا۔

ورجیلیع نے تالی بجا کر انہیں خاموش کرایا اور کندھے اور پنچھے حاکر "اے اے اے" کرتے ہوئے بولا "خوش لذت رہے ہو لیکن پتھر بھی ہے کہ ہمارے بیان الٹی میں کشش و لذتی وی آرہا ہے، آزادیں۔"  
"کیا مطلب؟" رینا تانے پوچھا۔

”مطلوب یہ کہ اس پر کشہ والد پر ڈرام پیش کیے جائیا کریں گے آزاد اور عوام پسند پر ڈرام نہیں..... پر ڈرام پر ہمارا کوئی اختیار نہیں ہو گا، دوسرے آزاد طکلوں کے لئے وی کی طرح.....“  
سینور فیروقی نے کافی کاٹھر پر کھڑے پرچ چکاتے ہوئے پوچھا ”آزاد پر ڈراموں سے تمہاری کیا راہ ہے۔ پر ڈرام تو اُنی وی مشین ہی تیار کرتا ہے اور وہی پیش کرتا ہے۔ اس میں تماشا ہجوں کا کیا عمل ہے؟“  
”آزاد طکلوں میں اور اٹلی میں بھی تو فرق ہے کہ یہاں وہی پر ڈرام دیکھنا پڑے گا جو مشین پیش کر رہا ہے صحن

؛ آئندگوں میں پنچس ہے۔ وہاں کے تماشائی اس میں تبدیلی کر سکتے ہیں، پروگرام میں۔“

"وہ تو صحیک ہے۔" سینور فوریتی نے کہا "جن مکون میں دو دھیل کام کر رہے ہیں وہاں یہ آسانی میر کرنے چاہئے، ہر ملک میں نہیں۔"

"جیل تبدیل نہیں کرنا۔" ورجیلوڈا کے نے پیچ کر کہا "چلتے ہوئے پروگرام میں تبدیلی کرنی ہے۔ اسی پروگرام میں۔"

ہم سب احتقانوں کی طرح ایک درس رے کو دیکھنے لگے۔  
ور جملیخ نے کہا ”ترقی یا فقر، آزاد ملکوں اور آزاد خیال ملکوں کے لئے دی سیٹ میں ایک خاص بُن لگا ہوتا ہے۔

“بیخور سوچ! ”فیورتی نے جی انی سے بوجھا۔

"بڑوں کے پروگرام کے لیے" ور جیلینو نے کہا "میری تمہاری عمر کے لوگوں کے لیے۔"

اس میں بچا جائے، اس بونچ سے رنج نامے پر چھاؤ دو، یعنی بونچ کا ساہب و رئی پر یقینی اور جوابی تیار کرنے کے بولا تم کو تو معلوم ہی ہو گا سینور جواہی کفی وی سیٹ میں ایک خاص بٹن ہوتا ہے جو خاص چابی سے ابڑتے ہوتے ہیں۔“

"نچے پڑے ہے، پڑے ہے۔" جو اجی نے جھوٹ بولتے ہوئے اور اپنی عزت پچاتے ہوئے کہا۔ میں اس سوچ کو کہا جائے گا۔

"تم نے اُن دی سیٹ دیکھا ہے گھونے!" رینا نے جل کر کہا تو جو اجی شرمندہ ہی بھی بس کر بولا "دیکھا تو نہیں  
بنتے میں اس کی بات حانت ضرور ہوں۔ میرے الاک تھم زلف رہ بڑک دکان، میرے کام مرکز تھا۔ اے۔ اے۔ نے مجھے تباہ کھانا۔"

"دیکھنے والوں نے دیتے ویسا سوچ،" ور جیلیجی نے غصے میں الفاظ پھینگوڑتے ہوئے کہا "یہ کتنے اوری احرام کے پلے، کالے لباس والے..... خود چاہے جو مردی کر لیں یہیں لوگوں پر پھرے بھاکران کی زندگی حرام تھیں۔ سوچ کے بعد۔ اخلاقی کے ماہے پر کہا ہے،

رنگ تانے جب پادریوں پر اور پوپ برادری کن پر ایسی پھٹکا رپڑتی سنی تو وہ اور مجس ہو گئی اور فوری تی کی رفتہ رک کے کہنے لگی "اس سے یوچھو تو کی ڈاک چور سے کہ کہنا کیا جاتا ہے؟"

اپنے لیے ایسا ہیودہ ریمارک سن کر وہ جیلیو بھڑک کر اٹھا اور ”ٹھیک ہے ٹھیک ہے“ کہتا ہوا تیزی سے مددگار کا طرف لے کر فوجی نیکوپارا کی طرف پڑھا۔ لکھا کر رہا کیا۔

سے رہ پا۔ میری بیوی سے وہ پرانے دوست سے سر دعا و دار سر روپ یا اور سر رہنے کے سلیارہائی ترتیب پر ناراض ہو گئے۔ ریناتا کی تو پرانی عادت ہے۔ سب کے نام دھرنے کی۔ اس کا مطلب ہر گز نیمیں تھا جو تم سمجھے اُذ۔ آڈ۔ میں تمہارے لیے کوئی کا ایک گرم کپ بناتا ہوں اور ہاتھ کلکن کو آرسی دکھاتا ہوں کہ مجھ سے بہتر کافی دروم میں اور کوئی نیمیں ہا سکتا۔“

کہنے لگا "وہ سائنس ہے، علم ہے، اُنہیں دی سیت ہے۔ یہ پادری نہیں ہیں لے پھنوں والے، بدمعاش۔ علم کے وہ بڑی کے پیری..... میرا ماماؤں کی وجہ کے آپا ہے۔"

"کیا دیکھ کر آیا ہے تمہارا ماما؟" میں نے اسے پروردہ کر کہا۔  
اس نے کہا "وہ ترکان ہے اور تین سال تک یہ بیرگ میں رہا۔ جو زیاد چھاتا رہا ہے فی بلندگوں کی۔ اس کے پاس اپنی دی سیت تھا..... ذاتی اس میں یہ سوچ گا ہوا ہے۔ جب چاہتا ہے کپڑے اتے الیتا تھا، جب چاہتا تھا سوچ آف کر دیتا تھا۔"

"کون؟" فیروزی نے یقین کرتے ہوئے کہا "تمہارا ماما؟"  
اور کون! میرا سماں، میری ماں کا چھوٹا بھائی۔ اپنے ساتھ لے کر آیا ہے اپنی دی سیت لیں یہاں نہیں ہل کئے گا نا۔ ان حرامیوں کی وجہ سے۔ یہاں میں کر دیا گیا ہے یہ سوچ۔"

رینا تانے کہا "دونوں کے کپڑے اتر جاتے ہیں، مردوں کے اور عورتوں کے؟"  
ورجلیخے چک کر بولا "صرف عورتوں کے۔ پہلے دونوں کے اتر جاتے تھے لیکن مردوں کے جنم بھدے اور توہن ہونے کی وجہ سے سائنس دانوں نے اندر تین ٹرانسیسترا ایسا "چپ" لگادیا ہے کہ صرف عورتوں کے اترے ہیں اور ان سے مردوں جیسے جنم نکل آتے ہیں، اپنی دشیں کے پٹچوچیتے۔"

ہم سب سوچ میں پڑ گئے کہ آدمی تو بولگا اور بے ترمیا سا ہے لیکن کیا معلوم تھی کہتا ہو۔ پھر سائنس کے آگے کیا مشکل ہے۔ جب دیکھ کر مشکل کر سکتی ہے تو ایک تصویر کے کپڑے نہیں اتر واکتی! وہ سب کچھ کر سکتی ہے۔ پھر ہم کو ان پادریوں، نہ بھی پیشواؤں اور ملاڈوں پر بڑا غصہ آیا جو کم علمی کی بنا پر انسانی ترقی کی راہ میں حائل ہیں اور انسانی فکر پر لوپے کے خود چھڑا کر لوگوں کو دو لے شاہ کے پڑھے ہارے ہیں۔ میں تو سمجھتا تھا کہ ہمارے یہاں کے ملاہ اور ملاٹے ہی ایسے عقل دشمن اور کوتاہ نظر لوگ ہیں لیکن یہاں آ کر معلوم ہوا کہ بڑے میاں سجنان اللہ ہیں اور ساری کیتوںک ورلڈ کو آگے لے جانے کے بجائے پچھے لے جا رہے ہیں۔

لی وی کے آنے نہ آنے کے بارے میں میری ساری گرم جوشی مختصری پڑ گئی۔ اب جہاں کہیں اس کے بارے میں بحث مبارکہ بھی ہو رہا ہوتا ہیں اس سے کتنی کاٹ جاتا۔ ایسے لی وی کا کیا فائدہ جس میں ورجیلیخے کے ماما والا سوچ نہ لگا ہو۔ اس سے تو پھر یہ یہی اچھا۔ آواز آواز..... جسم جدا کوئی جھگڑا ہی نہیں۔

ایک شام جب میں ریٹی بو پر اپنا پر و گرام کر کے گھر واپس آ رہا تھا تو میرے راستے کی ساری سڑکوں پر بلوے کا ماں تھا۔ تھوڑے تھوڑے فاصلے پر کسی کسی دکان کے سامنے لوگوں کا ہجوم بکھری اندر بکھری بکھل بکھل کر سارے بازار کو اپنے گھیرے میں لیے ہوئے تھا۔ تریکھ بالکل بندھی اور سپاہی سیپیاں بجارتے تھے۔ میں نے ایزیاں اور اخاڑ کر دیکھا۔ ایک دکان کے باہر سڑک کنارے سا گوان کے حصہ سوت میزوں پر لی وی سیت پڑے تھے اور اطاالیہ کے مقابل گاؤں کا پر و گرام ہل رہا تھا۔ جن موسيقاروں کو ایک نظر دیکھنے کی آزادی ایک عرصہ ہو ادل میں دفن ہو چکی تھی، وہ موسيقار سامنے کھڑے گا نا گا

کوئی کا نام سن کر ورجیلیخے رام ہو گیا اور میرے ساتھ کی کری پا کر بینے گیا۔ میں نے اس کے کندھے پر ہاتھ رکھ کر اوپنی آواز میں اعلان کرتے ہوئے کہا "اے محکمہ مواصلات کے جلیل القدر فرزند اہم کو یہ بتا کہ لی وی سیت پر سوچ کیا کرتا ہے جو ہمارے سیٹوں پر موجود نہیں ہو گا اور وہ تھا کہ سارے سیٹوں پر لگا ہوا ہے۔"

ورجلیخے نے کہا "ہمارے سیٹوں پر بھی لگا ہوا تھا لیکن ان حرامی پادریوں نے سفرنگ گورنمنٹ پر دباؤ ڈال کر اس ساری کیتوںک دنیا کا ڈر ادا دے کر سرکاری طور پر ہم نافذ کر دیا ہے کہ اٹلی میں فی وی سیٹوں پر پہنچوں ہو سوچ نہیں لگ سکا۔ اگر کسی کے ہاں ایسا سیت ہے آمد ہو گیا تو ماں کو پانچ سال قید بامشتت کی سزا مانی جائے گی۔"

"وہی تو میں پوچھ رہی ہوں۔" رینا تانے کہا "کہ وہ مرنے جو گا سوچ کیا کرتا ہے جو پوچ کے جب میں آگلے گئی ہے اور اس نے وہ سوچ منع کر دیا ہے۔ کاملہ مدار لے!"

"جب کوئی زندہ تاج گانے کا پروگرام پیش ہوتا ہے، ورجیلیخے نے ایک جان کار استاد کی طرح کہنا شروع کیا!" کوئی سلوناج ہوتا ہے، سرکس شو ہوتا ہے۔ بیلے ہوتا ہے تو اس کو ڈو سوچ کو دا کر کردار میں تبدیلی پیدا کی جاسکتی ہے۔  
ورجلیخے خاموش ہو گیا تو فوری تھی نے کہا "اوے ٹھکھو ہو ہم پوچھ رہے ہیں کہ کیسے تبدیلی پیدا کی جاسکتی ہے۔"  
ورجلیخے ڈاکے نے کہا "سوچ دبا کر آپ ناچتی ہوئی، گاتی ہوئی یا سرکس میں اکھیلیاں کرتی ہوئی لڑکی کا بال اس غائب کر سکتے ہیں۔۔۔ بس بچ کیا اور بچا نچا سب کی آنکھیں روشن ہو گئیں۔ ایک سینٹ میں سارے کپڑے اترے اور پر قارم آپ کے سامنے برہنہ ہو گئی۔"  
"ڈنگی ہو گئی!" رینا تانے چھ کر کہا۔

"بالکل برہنہ!" ورجیلیخے نے یقین دلایا "ما در زاد برہنہ۔۔۔ اپنے جنم کے سارے خدوخال کے ساتھ۔"  
فوری تھی نے "پوہ" کر کے سر جھکا اور جھاگر بولا "حقوق والی باتیں کیسے ملکن ہو سکتا ہے بھلا!"  
اور یہ ملکن ہو سکتا ہے۔ ورجیلیخے نے غصے سے کہا "بنن دبانے سے ہوائی اڑتی ہوئی ایک تصویر آپ کے سامنے آ کرنا پہنچے گے، گانے گلے بخیر سانے گلے اور بحث بہادڑ کرنے گے۔"

"بالکل بالکل" جو ہی نے کہا "سائنس دانوں کے لیے کیا مشکل ہے۔ وہ ہر چیز کر سکتے ہیں اور اپنی مرضی کے مطابق کر سکتے ہیں۔"

میں نے کہا "وہ ستو! یہ مردانہ خواہش اور مردانہ کمزوری ہے۔ اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔ میں سائنس کا طالب علم ہوں اور سائنس میں اس قسم کے علمیاتی کام نہیں ہوتے۔"

ورجلیخے نے غصے میں آ کر کہا "چل انٹھ میرے ساتھ۔ اپنا بھی کرایہ دے اور میرا بھاڑا بھی ڈال۔ تجھے جنم لے کر جاؤں اور تو اپنی آنکھوں سے سامنے دیکھے۔ خود میں دبا کر دیکھے کہ سکرت کیسے گرتی ہے اور جپر کیسے غائب ہتا ہے۔ چل میرے ساتھ۔"

جو ہی نے کہا "جرمنی میں کیا ہے؟"

رہے تھے اور سازندوں کے ساتھ اکھیلیاں کر رہے تھے۔ سازندے بھی چڑائی میں آ کر اپنے فن کا مظاہرہ میا۔ اگر جرکات سے کر رہے تھے۔ جب ڈرم جانے والے نے بڑے ڈھول کے سامنے قیا بازی لگا کر لے کو پھر پکڑ دیا۔ اگر سارا بھی خوشی میں آ کر سڑک پر ہی تاپنے لگا۔ اس کے بعد ٹریک نہ آگے جا سکا۔ پھر، ہر کوئی اپنی اپنی سواری سے اپنے رقص میں شریک ہو گیا۔

"اس نے اندر آ کر کوٹ کھوئی پرانکا دیا اور کرسی پر بیٹھتے ہوئے کہا" "میری پیاری چینیاں کاٹ دو۔ پیچے سے میرا علاقاً تو غیر چھوٹا ساتھا تھا۔ اگلے روز جب ہم نے خبروں میں دیکھا تو اندر ورن روم سارے کام سارا جسمہ تھا اور اس کو روکنا مشکل ہو رہا تھا۔ پیارا اسی پر ادا۔ دیا دینے تو اپنے سر ہیں کو سیم کے ماحفظ بازار سب رقص کر سکتے۔ لوگ تو تحک کر اپنی اپنی جگد بیٹھ کچھ تھے۔ میں علاقے ابھی تک ناق رہے تھے۔

میری طرف دیکھا اور گھوڑ کر بولا "تیرہ آتوبر" میں نے کہا، واقعی درجہ بیجھا۔ اس نے سہی تاریخ اور سبیکی وقت دیا تھا اور جب اس کی یہ بات جلکی تو تمہارے سامنے کے دیے ہی چھوڑ کر اور قلموں میں گھنکھرا یاں ڈال کر۔ یہاں کے بال سیدھے ہو گئے ہیں اور مجھے اپنے بھیں لگتے۔" میں نے کہا "تمکھی ہے سینور جیسے آپ نے کہا ہے، ویسے ہی ہو گا۔ لیکن کیا آپ شیو کرنا بھی پسند کریں گے؟" کہنے کا شیلوٹ میں نے مجھ سویرے کر لی تھی۔ اس وقت شیو کرنے سے فائدہ! میں کچھ نظر بازیاں کر کے گھر واپس پہنچا دیں گا۔ تم بھی لڑکیوں کے جلوے دیکھوں گا اور جا کر سور ہوں گا۔"

"میں نے الماری سے ایک دھلی و حالی آرٹش لینن (Linen) کی سفید چادر نکالی اور اسے زور سے پھٹک کر پیروز گاہک کو گھنٹوں تک اس میں پیٹ دیا۔ گردن کی لپیٹ کے اندر میں نے کاشن دوں کی پو نیاں پیوست کیں اور جامستہ کے لیے تیار ہو گئی۔"

"جب میں کوئتے ہوئے پانی سے جامستہ بنا نے کے اوڑا نکال رہی تھی تو میں نے گردن گھما کر دیکھا کہ وہ غبیث بڑھا اسی طرح آئی رُخ بیٹھا تھا۔ اس کی نیت بدھ چکی تھی۔ اس نے آرٹش لینن کی چادر کے اندر اپنے ہاتھ گود سے زرا آگے کھکا کر اپنی چٹلوں کی فلامی پر رکھ لیتھے اور ان میں خفیہ حرکت شروع ہو گئی تھی۔ میں نے کھو لئے ہوئے پانی سے جامستہ کے تھیا رتو نکال لیتھے۔ لیکن اپنی جگہ سے ہی نہیں۔ مجھے اس کی نیت پر ٹھک ہو رہا تھا کیونکہ اس کا چہرو پہلے کے مقابلے میں بالکل تبدیل ہو گیا تھا اور اس کی ہاتھوں کی حرکت زور دار ہو گئی تھی۔ لیکن پیشتر اس کے کہ وہ اپنے ملے شدہ منسوبے پر عمل کرتا ہے، میں نے ڈسلاٹہ والٹر کی بڑی بوتل اٹھا کی، اس کے اندر سے پھوپھار کی تکلی نکالی۔ من پھدار ڈھکنے سے بند کیا اور اس بڑھے فرتوں کے پیچھے جا کر بوٹل کو مگری کی طرح گھما کر اس کے سر پر پورے زور سے دے کر دکھانے نہ کوئی آواز نکالی، نہ تھی اپنی جگہ سے ہلا اور نہ ہی اس ضرب سے کوئی نمایاں خون نکلا۔ اس جیسے بیٹھا تھا، ویسے کا ویسا بیٹھا رہ گیا اور اس غبیث کے ہاتھوں کی حرکت ہمیشہ کے لیے بند ہو گئی۔"

ہمیز ڈریس لڑکی کے اس بیان کے بعد در پور نے تمیں پولیس آفسروں کو اس سیلوں میں دکھایا جو محل واردات کا معاون کر رہے تھے۔ ہمیز ڈریس رکھنے والی طرح کری میں بیٹھا تھا۔ اسی طرح اس کے ہاتھ چادر کے اندر تھے۔ ویسے اس کے گرد آرٹش لینن کی چادر لپیٹی تھی۔ سامنے ششی کے پاس وہی دو پونڈ وزنی پانی کی بوٹل کھڑی تھی۔ دیا ہی سارا ما جوں تھا۔ فقط فوت ہو جانے کی وجہ سے اس بدجنت کی گردن ایک طرف کو ڈھک گئی تھی۔

پولیس آفسرنے صورتحال کا معاون کرنے کو اور ممزدوب کے فٹوٹا ہارنے کو جب اس کے اردو گرد لپیٹی ہوئی چادر کا غل کھوا تو بذہے فرتوں کے دونوں ہاتھوں بھی اس کی چٹلوں کی فلامی پر تھے۔ وہ اپنی نزدیک کی یونک کے ششی ٹوپی پر سے رگڑ گڑ کر صاف کرتا ہوا۔ حس جہان فانی سے کوچ کر پکا تھا۔ ٹوپی پہپڑ اس کو ہمیز ڈریس کے ڈبے سے ملے تھے۔ جب اس

اگلے دن رات کے دس بجے والی خبروں میں پہلی خبر ہی دلدوڑکی۔ میلان کی ایک خوبصورت دراز اور بلونہ ڈریس نے اپنے سیلوں میں بڑے عمر کے ایک گاہک کا بک کو ہلاک کر دیا اور پھر خود ہی ترجمی تھے اطلاع دینے چل گئی۔ نیوزر پورٹ نے بڑی خوبصورتی کے ساتھ اس خبر کا ڈھانچہ تیار کیا تھا۔ اس میں واقعہ کا ابتدائی تعارف سیلوں کا تصویری جائزہ۔ اس کری کی تفصیلی عکس بندی جس پر قتل ہوا مقتول کے تن پورے بیٹے، ایک جوانی کا، ایک اور جیز کا اور ایک حالیہ۔ اس کے بیٹے اور بیٹی سے اٹڑ دیو۔ مقتول کے کردار کے بارے میں سوالات، اس کے قریبی دوستوں کا انہصار۔ سب کچھ اس خبر میں شامل تھا۔ یوں لگتا تھا جیسے رپورٹر کی سال سے ملی دیش میں کام کر رہا ہوا اور اس کے سارے رموز و اسرار سے واقف ہو۔

لڑکی، تھاتے میں پولیس آفسر سے کہہ رہی تھی "رات کے دس بجے ہوں گے۔ بارش کی وجہ سے بڑکوں پر دش کم ہو گیا تھا اور ہمارے دامن کی تقریباً ساری دکانیں بند ہو گئی تھیں۔ میرے سامنے ایک ایک کر کے جا چکے تھے اور دکان پر صرف میں ہی اکٹلی رہ گئی تھی۔ میں بھی بڑی آسانی سے جا سکتی تھی۔ میرے اپر کوئی پا بندی نہ تھی لیکن میں نے سوچا کہ اس وقت کوئی گاہک آئے گا تو بال کوٹا نے یا شیو جانے کے بعد مجھے خاص پہ دے کر جائے گا۔ چنانچہ میں نے اپنے ساتھیوں سے کہا، آپ لوگ جائیں میں خود ہی دکان بند کر کے چلی جاؤں گی۔"

"کچھ در قیمتیں فشن کے رسمائے لکھتی اور کامکس پر چھتی رہی۔ اس کے بعد بارش کا نکارہ کرنے لگی۔ درجہ سرکوں کے اوپر تیوں کا ٹکس اڑا کئے تھے جنہیں ٹریک کی گاڑیاں کاٹ کاٹ کاٹ کر اور چاٹ چاٹ کر گزرتی تھیں۔ رات گھری ہو رہی تھی لیکن بہت ہی خوبصورت رات تھی۔"

"کوئی دس گیارہ بجے پہنچنے والے چھاٹھے بر س کا یہ بڑھاٹھی درجہ کا ٹرائیک سوٹ پہنچنے دکان میں داخل ہوا۔ اندازہ

پہنچ پہلا کہیں کہیں بچنے لگا تھا۔ اس کے سامنے نئی سئی را جیں آپ سے آپ کھلتی جاتی تھیں اور واپسی کے دروازے خود بند ہوتے جاتے تھے۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے ہمارے احاطہ افراد کی سیر ہیں چڑھ کر ایک جوز اگرین روم میں داخل ہوا اور زوبی اور اس

کے اولیاً لیلاڑی بیکن کے سامنے آ کر کھڑا ہو گیا۔ ہم سب نے ان کو لپاٹی ہوئی نظروں سے دیکھا۔ مرد نے مذمت بلو

سوٹ پہنچا ہوا تھا اور اس کے گلے میں چاند جیسی بولگی تھی۔ لیکن بہت اسی دلیل پر، ہوا کا جھوٹکا، سرخ و سفید ہوا، آہو چشم

ہالینڈ سے شہاب صاحب کا خط آیا تھا کہ ان کا ششماہی کورس ختم ہو گیا ہے اور اب وہ اگلے نئے آٹھویں

روم میں قیام کرنے کے بعد وطن واپس جا رہے ہیں۔ لکھا تھا میرے لیے کسی درمیانے درجے کے ہوٹل میں بیکن کا رائے

پورے تدریس ایستاد تھی۔ ہم نے اس سے پہلے ایسے خوبصورت لوگ والا یعنی فلموں میں تو دیکھے تھے لیکن موجودہ حالت میں

اور دن کا تھوڑا سا وقت میرے لیے محفوظ کر لیجئے۔ کچھ باتیں کریں گے اور کچھ مقامات دیکھیں گے۔ میں تو اپنی جو

دیکھوں گا، آپ کی تجدید یاد ہو جائے گی۔ چھٹی لینے کی ضرورت نہیں، شام کے وقت گھوم پھر لیا کریں گے..... میں نے اس کا

جواب لکھا، کہ آپ آئیں تو سکی، چشم مار دشمن دل ماشاد۔ اپنے ہوٹل کی پرواہ کریں، دنوں ہی بے

والی لڑکی نے ہنزروالی کی طرح ہم سب کو اپنے چاکب میں لپیٹ لیا تھا۔

نوجوان نے کہا "زوبلی صاحب! آپ نے مجھے بچانا؟" تو زوبی نے مجھے سے نگاہیں اٹھائے بغیر بڑی محبت

دوسرے دن مجھے کراچی سے جیب درافی کا خط ملا کہ واپسی ملازمت کے سلسلے میں ایک میتھے کے لیے لندن میں

ارٹھی کے ساتھ کہا "کیوں نہیں، آپ درافی صاحب ہیں۔ جیب درافی! اور میری آپ کی ملاقات کراچی کے کافی ہاؤس میں ہوئی تھی۔"

"اور میں نے آپ کو اپنا پتہ بھی دیا تھا۔" نوجوان نے کہا "جو آپ نے یقیناً اور ہادر کہیں بھیک دیا ہو گا۔ یہ

بیری یہی ہے ارجمند بانو۔ ہم سب اس کو لئی کہہ کر بلاستے ہیں اور یہ لئی کہ کہ نام پر بولتی ہے ارجمند کے نام پر نہیں۔"

جو تاریخیں جیب نے اپنی آمد کی وی تھیں، وہ میں وہی تھیں جن دنوں شہاب صاحب میرے پاس آرت

لئی نے فہر کر کہا "مجھے تو یاد ہی نہیں پڑتا کہ میرا نام ارجمند ہے۔ شروع سے لی ہی سنت آئی ہوں اور اسی پر جل

خوبصورت، نہیں بھولا اور بے حد دلگی انسان تھا۔ میں اس کو ناہ بھی نہیں کر سکتا تھا لیکن شہاب صاحب کی موجودگی میں

اوے ساتھ بھی نہیں رکھ سکتا تھا۔ وہ اور طرح کا آؤ دی تھا۔ فیشن اسٹل، ماؤنٹ آزاد خیال اور آسان گیر، وہ شہاب صاحب

کے ساتھ کیسے چل سکے گا۔ اس طرح شہاب صاحب ایک خود پسند اور خود میں آئی اسی ایس آفسر ہو کر جیب کو برداشت /

سکیں گے۔ ساتھ ہی ساتھ ان کو اپنے اویب اور شہر عرب ہونے پر بھی برا گھمٹنے ہو گا، وہ درافی کے ساتھ کیسے سکھل سکے گے۔

پھر ان دنوں کے درمیان میں کس کی طرف من کر کے کھڑا ہو سکوں گا..... سوچ سوچ کر میں نے درافی کو کیبل بھولیا کہا

دنوں میں روم میں ہوں، خیواں میں ہوں گا جہاں مجھے زبانی کا ایک ماہی کو میں کھل کر نہیں۔ اگر تم لندن سے واپس

میرے پاس تھہر تو میں ہر وقت تہاری اردو میں موجود چلوں کا اور تم کو وہ باہمی یاد دلاؤں گا جو تم اب تک بھول پچے

ہم یعنی والوں نے اپنے سکریٹ پہلے سے سلگائے ہوئے تھے۔ ایک تخلوٹ مراجع لڑکی کو اس آزادی سے سکریٹ پیٹے

اگلے ہی روز مجھے اپنے تارکا جواب تاریں ملا اور درافی اس بات پر رضامند ہو گیا کہ وہ لندن سے واپس

میرے پاس تھہرے گا، جاتے ہوئے نہیں، اللہ درافی کو رہتی دنیا تک شاداً آباد رکے، وہ بے حد ماؤنٹ اور ناقابل یقین

زوبلی نے کہا "لئی! اس وقت ہم سطح لا ہو رہے پونے دوسوٹ کی بلندی پر بیٹھے ہیں اور یہ ہمارے شہر کا مشہور

کے ہاتھوں کا اور اس میں پکڑی ہوئی عینک کا لٹکار اماکر فونو اتارا گیا تو عینک کے دلوں شستے ہلکی نیلی جوت کے راز جگلگئے اور کسروہ لیزکی طرح نظر آئے۔

اس روز سارے اٹلی میں دھوم بیٹھی کے نیلی دیون کس تدریس مفید چیز ہے اور اس سے کیسے کیسے کام لیے جائے گوں

ہالینڈ سے شہاب صاحب کا خط آیا تھا کہ ان کا ششماہی کورس ختم ہو گیا ہے اور اب وہ اگلے نئے آٹھویں

روم میں قیام کرنے کے بعد وطن واپس جا رہے ہیں۔ لکھا تھا میرے لیے کسی درمیانے درجے کے ہوٹل میں بیکن کا رائے

اور دن کا تھوڑا سا وقت میرے لیے محفوظ کر لیجئے۔ کچھ باتیں کریں گے اور کچھ مقامات دیکھیں گے۔ میں تو اپنی جو

دیکھوں گا، آپ کی تجدید یاد ہو جائے گی۔ چھٹی لینے کی ضرورت نہیں، شام کے وقت گھوم پھر لیا کریں گے..... میں نے اس کا

جواب لکھا، کہ آپ آئیں تو سکی، چشم مار دشمن دل ماشاد۔ اپنے ہوٹل کی پرواہ کریں، دنوں ہی بے

یہیں۔ اس آپ کا آنا ضروری ہے۔

دوسرے دن مجھے کراچی سے جیب درافی کا خط ملا کہ واپسی ملازمت کے سلسلے میں ایک میتھے کے لیے لندن میں

رہا ہے۔ راستے میں روم تھہرے گا اور میرا مہمان ہو گا۔ ہوٹل کی بیکن اس نے کر لی ہے، فقط گھوٹنے پھر نے کے لیے اس

میرا ساتھ درکار ہو گا۔ اگر میں ابھی سے ایک نئے کی چھٹی کا بندوبست کر لوں تو مناسب رہے گا کیونکہ اس کے بعد وہ فرم

آگے بڑھانے مشکل نہیں ہوں گے۔

جوتا ریخیں جیب نے اپنی آمد کی وی تھیں، وہ میں وہی تھیں جن دنوں شہاب صاحب میرے پاس آرت

لئی نے فہر کر کہا "مجھے تو یاد ہی نہیں پڑتا کہ میرا نام ارجمند ہے۔ شروع سے لی ہی سنت آئی ہوں اور اسی پر جل

خوبصورت، نہیں بھولا اور بے حد دلگی انسان تھا۔ میں اس کو ناہ بھی نہیں کر سکتا تھا لیکن شہاب صاحب کی موجودگی میں

اوے ساتھ بھی نہیں رکھ سکتا تھا۔ وہ اور طرح کا آؤ دی تھا۔ فیشن اسٹل، ماؤنٹ آزاد خیال اور آسان گیر، وہ شہاب صاحب

کے ساتھ کیسے چل سکے گا۔ اس طرح شہاب صاحب ایک خود پسند اور خود میں آئی اسی ایس آفسر ہو کر جیب کو برداشت /

سکیں گے۔ ساتھ ہی ساتھ ان کو اپنے اویب اور شہر عرب ہونے پر بھی برا گھمٹنے ہو گا، وہ درافی کے ساتھ کیسے سکھل سکے گے۔

پھر ان دنوں کے درمیان میں کس کی طرف من کر کے کھڑا ہو سکوں گا..... سوچ سوچ کر میں نے درافی کو کیبل بھولیا کہا

دنوں میں روم میں ہوں، خیواں میں ہوں گا جہاں مجھے زبانی کا ایک ماہی کو میں کھل کر نہیں۔ اگر تم لندن سے واپس

میرے پاس تھہر تو میں ہر وقت تہاری اردو میں موجود چلوں کا اور تم کو وہ باہمی یاد دلاؤں گا جو تم اب تک بھول پچے

ہم یعنی والوں نے اپنے سکریٹ پہلے سے سلگائے ہوئے تھے۔ ایک تخلوٹ مراجع لڑکی کو اس آزادی سے سکریٹ پیٹے

اگلے ہی روز مجھے اپنے تارکا جواب تاریں ملا اور درافی اس بات پر رضامند ہو گیا کہ وہ لندن سے واپس

میرے پاس تھہرے گا، جاتے ہوئے نہیں، اللہ درافی کو رہتی دنیا تک شاداً آباد رکے، وہ بے حد ماؤنٹ اور ناقابل یقین

زوبلی نے کہا "لئی! اس وقت ہم سطح لا ہو رہے پونے دوسوٹ کی بلندی پر بیٹھے ہیں اور یہ ہمارے شہر کا مشہور

محنت افراد مقام ہے۔ اس کا نام اوپن ایئر چیئر ہے اور یہ لارنس باغ میں واقع ہے۔ شہر کے لوگ اس سے بالکل واقع نہیں۔ باغ کی سیر کرنے آتے ہیں لیکن آہر نہیں آتے۔ اس پر ہمارا اور صرف ہمارا بقیہ ہے اور یہ میرا سٹوڈیو ہے۔ آج کل یہاں ملک کے مشہور ادیپول اور شاعروں کے چیزوں کے مجتنے بنا رہا ہوں۔ کسی کسی کا بست (Bust) ہے ارادہ بھی ہے۔ دیکھیں یہ سارا پرچیٹ کب تک مکمل ہوتا ہے۔ آپ لوگ جب بھی لاہور آئیں ہیں یہاں ضرور آیا کریں، سب آپ سے مل کر بے انجاخوش ہوں گے۔ ”ہم سب نے زندگی کے تین میں مری مری کی ہیں یہاں ضرور آیا کریں، پورا کیروں حاصل تھا۔ کیا جمال جو کوئی عضو پرچ ک جائے یا کمزوری دکھا جائے۔ ہر وقت چوکس، ہر گھری اشیش! اس کی زبان سے ہم نے ایسے ایسے لطیفے سنے کہ پہلی مرتبہ تو متازِ مشتی کے کان بھی سرخ ہو گئے۔ ہر لطیفے کے

اس وقت پاکستان کو وجود میں آئے ایک سال اور چند ماہ کی مدت گزری تھی۔ ہم لوگ کی علم کی وجہ سے بہتر میلے، مخلوطِ مختلفوں کے کم آہم مہمان، غیرت مند، بہادر، کھڑکدار پاکستانی، جذبائی میزبان، فریب نا آشنا پرستی، نہایتِ تحریک اور سیاست سے کوسوں دور تھے۔ ہمارے ملک میں ایک ہی توبیونگری تھی۔ اس کا پکانا کا بھی ابھی دلایت گردشیں سے نہ لگتا تھا تو پھر ایسے ہی ہوتا تھا۔

لئی اور درانی کا یہ طے شدہ فلسفہ تھا کہ انسان کو اخلاقی طور پر انکوٹ بند ہونا چاہیے۔ زبانی کلامی چاہے دلوں میں اس ہمدرد کے پاکستانی کچھ اور ہمی تھم کے تھے۔ عورتیں پر دہ کرتی تھیں اور بہت کم باہر نکلتی تھیں۔ خیلدے بخیر بر قعہ بڑی عمر کی عورتوں کی نٹانی تھے اور سیاہ، براؤن اور سیلی برقعہ مصربی بر قعہ کھلاتے تھے اور دو حصوں میں تقسیم کرنا تھا۔ دل کا پردہ اور آنکھ کی شرم ہوئی چاہیے۔ کپڑے چاہے پہن لے۔ دل نہیں مانتا تو نہ پہن۔

دوسرے میاں یہی آرٹ کے رسیا اور مصوری مجس سازی کے دیوانے تھے۔ ان کے پاس ملکی اور غیر ملکی آنکھیں نظر آ جایا کرتیں۔ کسی لڑکی کا پورا چہرہ کبھی بھی نظر نہیں آتا تھا۔ سرراہ چلتے ہوئے، بس میں بیٹھنے ہوئے یا سیکھ جانے سے باقی تھے ہوئے ان کے چہرے نقاب میں مستور ہے تھے۔ صرف نقاب کی جھری میں سے دیکھ کر اندازہ لگا جاتا تھا کہ کس شکل و صورت کی لڑکی ہے اور کس طبقے سے تعلق رکھتی ہے۔

اسنے بڑے لاہور شہر میں لے دے کے بس ایک ہی طبقہ ایسا تھا جس کی لڑکیاں سنتے پھولدار اور سائے میں کر کٹے مہنگوں میں نکلتی تھیں۔ مال روڈ پر بائیکل چلاتی تھیں اور اپنے والدین اور گھر والوں کے ساتھ تماق گمراہ جاتی تھیں۔ ان میں کسی لاکڑا لڑکی نہ لہو کی سڑکوں پر کار بھی چلا تا شروع کر دی۔ وہ دن کے گیارہ بجے یا لوز مالا جانب سے مال روڈ میں داخل ہوتی اور سیدی گی لارنس باغ کل پلی جاتی۔ ہم لوگ بھی ٹھیک وقت پر بھیگوں کی لوب کھوڑتے ہو کر اس کا انتفار کیا کرتے۔ جن کا ہجہ یہ ذر المباکب جاتا، وہ اس پلے پھر تے جھرو کے دشمن سے محروم رہ جاتے۔

لئی ایک اعلیٰ درجے کی آرٹ کر لکھنی تھی، اعلیٰ اظہار کی مصوری بھی تھی۔ آئیں میں کام کرتی۔ برش اور پکوڈا لے کر افسانے لکھتے تھے۔ پاکستانی لڑکی میں اصلی اور مند زور افسانے سے گلر لینے کی تاب نہیں تھی۔ اس پر تو متازِ مشتی ”آپ“ چیزے افسانے لکھتے جا سکتے تھے۔ وہ بھی خوب تھے لیکن ان میں ڈکھ نہیں ہوتا تھا۔ وہ ضرب شدید نہیں ہوتی تھی: جس سے گیدڑ کمان کی تاثت کھا کر مراحتا۔ پاکستانی لڑکیاں گھر والوں کے اندر مخصوص رہنے کی وجہ سے بڑی شریف، تحمل مزان، شعار، صابر و شاکرا اور شرافت و اخلاق کی پکی تھیں۔ ان پر اچھا افسانہ کس طرح سے لکھا جا سکتا تھا بھلا۔

کہ میری چیز کو بلا پڑھنے کیوں ہاتھ لگاتے ہو اور کس لیے اٹھا کر لائے ہو۔ میں جانوں اور میرا کام۔ میرا کام جانے اور بے ہمیں کی اجازت نہیں دی ہوگی۔ مخفی نے ایک سیانے اور تجربہ کار خاوند کی حیثیت سے کہا "درانی! اچھا کیا جو تم اسے محبت، ہمارے گہرے اور قریبی رشتے میں تم کیوں دل دیتے ہو۔

جبیب درانی کا کوئی انٹرونس کا کام تھا۔ بہت لما بچوڑ اور کافی بیچیدہ، کئی بار اس نے سمجھانے کی کوشش کی۔

مرتبہ ہم نے سمجھنے کی کوشش کی لیکن ہم دونوں ہی کی نیچے پہنچنے بغیر اس محاٹے کو ایسے ہی چھوڑ گئے۔ اس کا صادر فرمان میں تھا۔ کام زیادہ تر جی ایچ کو پڑھنی میں تھا۔ پھر اس کو رسالپور اور میرا شاہ بھی جانا ہوتا۔ فوجیوں کی تو انٹرونس ہوتی تھی۔ اس سے کوئی رشتہ نہیں۔"

ہم سب یہ جرسن کر گئے۔ کسی سے کوئی بات نہ ہن پڑی۔ کوئی بول ہی نہ سکا۔ آپ بھی دہاں ہوتے تو انگریزوں، ڈچوں اور اطالووی چہاز رانوں کے ڈائریکٹر ہوں پر مشتمل تھی لیکن ان گوردوں کے درمیان وہ لسی گواہ بنا ہوئی۔ ہری طرح پتھر کا بت ہن جاتے۔

گوردوں سے بھی زیادہ گورا اور ان کے کلپر میں مکمل طور پر گندھا ہوا تھا، کپنی کے لیے رگ جان کی طرف رکھتا تھا۔ بھی وجہ تھی کہ درانی کپنی کا ملازم ہونے کے باوصف اس کا حاکم اعلیٰ بن کر رہتا اور حاکم اعلیٰ ہی نظر آتی تھی۔

کے لیے قیام، طعام، رخصت، فیافت، ملاقات پر کوئی پابندی نہیں تھی۔ وہ خود اپنا بس تھا۔ ہم اس کو جتنے دن چاہیے اور کہنے لیا "یہ موست ماڈرن اور المرا کاس عورتیں بڑی خطرناک ہوتی ہیں۔ ان سے دوستی تو کی جاسکتی ہے، میں روک لیتے، جب اجازت دیتے تو وہ چلا جاتا۔ اگر لئی کو ہمارے ساتھ رہنا مختصر ہوتا تو وہ ہمارے ساتھ خرمنگاہ تھیں۔ خواتین میرے نواس برباد کیے اور میرے احتماد کو شخص پہنچا کر سارا گھر باد کر دیا۔ میں آپ سب کو صحبت مشغول رہتی۔ اگر جانا پسند ہوتا تو درانی کے ساتھ کر اپنی چلی جاتی۔"

بڑے اچھے دن تھے اور بے حد سہانی راتیں۔ ہمارے اوپنی تھیز کے شانتی گھنیں میں طبا اور طالبات کی تھیں۔ درانی ہماری پرودا کیے بغیر آہستہ آہستہ چائے کے گھونٹ پیتا ہا اور پھٹت کی طرف دیکھتا ہا۔ اس کے چہرے پر بڑھ رہی تھی اور ہم شام کے وقت اپنی اپنی مرگ چھالا لے کر تھیز کی سری چیزوں پر برآ جان ہو جاتے۔ پھر جس کو جس کی تھیں۔ لمحے کے بخوبی کے اور دیوار کی کے آنار میاں تھے۔ ہم میں سے کسی کو بات کرنے کی جگات نہ ہوئی۔

امل میں اپنی اس قدر کھلی ڈی، شوخ چشم اور بے حیا عورت تھی کہ اس کے ساتھ دوستی لگانے میں اپنی تھیڑی میں اس کے چ جنوں میں جا کر پہنچ جاتا اور گیان دھیان کے سوتی پنچے میں صرف ہو جاتا۔

ایک روز سہ پہر کے وقت جب ہم شام کی چائے پی رہے تھے اور لگنے کے لگنے کے فلسفوں میں صرف نہیں۔ لگنے سے پہنچی ہا کر گھر پر رکھنا مشکل کام تھا۔ کوئی کب تک دوسروں کو سمجھا سکتا ہے کہ ہم آرٹسٹ لوگ ہیں اور کھلی کھلی درانی اپنے سندے میں ملبوس، گپ سکن کا بریف کیس اٹھائے دروازے میں داخل ہوا تو ہم سب نے انہیں کیا کرتے ہیں۔ ایسی باتیں کرنے سے دل ٹکک اور زہن زگگ آؤ دیں ہوئے لگنے لوگ تو یہ دل نہیں ہوئے لگنے لوگ مانیں گے، وہ استقبال میں ایک پر جوش فرمہ مارا اور ساتھی بجا کر اس کا استقبال کیا۔ اس نے ناف کے برابر ہاتھ اٹھا کر چوکے کا مراد۔ اپنے چوکے میں رکھ کر کھیں گے۔

مخفی نے حوصلہ کر کے کہا "دو یکمود رانی ہے تو مشکل بات اور ایسے تکلیف دہ موقع پر پرواہی غم خواری کچھ مدھی کرتے ہوئے باز وہرایا اور تو سہا کر نیچے لکھا دیا۔

متاز مخفی نے پوچھا "لئی کہاں ہے؟"

درانی نے کہا "کچھ بھی نہیں مخفی جی، ہمارے مزار ایک جیسے نہیں تھے۔ ہماری طبیعتوں میں بنیادی فرق تھا۔ کہنے لگا "وہ نہیں آئی۔"

حفظی رومانی نے کہا "بواں مت کرو اور ہمارے ساتھ چالا کیاں نہ جھاڑو۔ اس کو پیچے کھڑا کر آئے جاؤ۔" ہمارے سینت مختلف تھے اور..... اور..... میں تو شاید بناہ کر لیتا اور کسی حد تک اپنی طبیعت بد بھی لیتا گین دہ اپنی جگہ پر نہ پڑھتے ہو۔"

لگن پیشتر اس کے کہ درانی کوئی جواب دیتا۔ ہم سب نے اوپنی آواز میں پکارا "آ جاؤ آ جاؤ، سرپر آ جاؤ۔" حفظی نے کہا "ہڑا ہڑا کہا" رواضحت سے بیان کرو، تمہاری بات کوچھیں نہیں آئی۔"

درانی نے کہا "یہ طلاق میری طرف سے نہیں ہوئی۔ اس کی طرف سے ہوئی ہے۔ اس نے زور دال کر اور زور دکھا۔ جسرا ہو گئی۔ بـ آ جاؤ۔"

لیکن کوئی بھی نہ آیا۔ سرتاج نے اور مخفی نے سری چیزوں پر جا کر دیکھا۔ کوئی بھی نہ تھا۔ پہاڑی سے نیچے لگا۔ الہا کشاڑی خیز کروائی ہے۔ میں تو اس واقعے سے چشم پوشی بھی کر لیتا گین وہ نہیں مانی۔ کہنے لگی اب میں تمہارے ساتھ نگاہ ڈالی تو سڑک پر بھی کوئی موجود نہ تھا..... ہم سب کو یقین ہو گیا کہ لئی کی طبیعت تھیک نہیں ہو گئی اور ڈاکڑوں نے اس کو بھی نہیں بول سکتی اور جو ہوئی بن کر رہ بھی نہیں سکتی، اس لیے مجھے طلاق دے دو اور جلد دے دو۔ تم نے سب کو اپنی



مخفی بے چارہ شرمندہ سا ہو کر خاموش ہو گیا۔

میں پھر ایم اے کا امتحان دیتے ہی آزاد شپیر یہ یو میں ملازم ہو کر تراوکھیل چلا گیا۔ میرے بعد اس نگارخانے کا کہنا اور یہاں کے دوستوں نے کسی زندگی بر سر کی، اس کا ایک برا حصہ تو معلوم ہے لیکن اس کی تفصیلات سے آگاہ نہیں۔

لا ہور سے تعلق ٹوٹ جانے کے بعد آدمی زندہ تو رہتا ہے لیکن ایسے ہیے اچھی بھلی چلتی موڑ کو گیس پر منتظر کرایا جائے۔ جیسی تو رہتی ہے لیکن اس میں وہ روانی نہیں ہوتی، حرکت تو ہوتی ہے لیکن تمہرست نہیں ہوتا۔ لا ہور سے جدا ہونے والے لوگ بڑے بڑے ایم کبیر اور ترقی یافتہ مکلوں میں اچھی اچھی عمدہ تو کریوں پر خوشحال اور فارغ الیال تو ہوتے ہیں لیکن دھم سکیوں کی آواز سنائی دی۔

میں نے بھڑاک سے دروازہ کھول کر اندر جو دیکھا تو میرے ہوش گم ہو گئے۔ میرا عزیز ترین دوست ہر جا سفار پر جو ایک بیہودہ یا بی تیغ روم ڈیکوریشن کے لیے اجیر سے لایا تھا، وہ اُن کے ہاتھ میں ہے۔ آنکھوں سے تھارا زیر تقاراً آنسو چڑھے پر رواں ہیں۔ ہونٹ بند ہیں۔ ہر سکی کے ساتھ ایک دانہ گرتی ہے۔ نیلے کنارے والی سفید ہوئی پاہیوں ہوئی ہے جو آیا لوگ باندھا کرتی ہیں۔ گلے میں بیہودہ ٹم کے پھولوں کے بار پہنچنے پڑتے ہیں۔ پھرے پر شدید خوف کے آثار ہیں۔ میں نے ایک دفعہ بلا یا، دوسرا دفعہ بلا یا، پھر اوپنی آواز میں بلا یا لیکن وہ اسی طرح بیٹھی رہی۔ میں نے اس کندھا پکڑ کر زور سے بلا یا تو چڑھا لایا کر بولی "جبیب خان!"

میں نے چیخ کر کہا "یہ سب کیا ہے اور تم کیا کر رہی ہو؟ اور ایسا کرنے کو تم سے کس نے کہا ہے؟" وہ میری بات سنی ان سے کہے اپنی محلی آنکھوں سے مجھے دیکھتی رہی اور میں اس کی نکاحوں کی تاب نہ لارک کر گھبراس گیا۔ مجھے پریشان دیکھ کر کہنے لگی "سن درانی بایا، نہ میں کہیں گئی نہ آئی۔ نہ کسی سے کچھ طلب کیا۔ نہ میں اس کوہ باطن سے واقع تھی۔ خدا نے گھر بنیتھے اپنی نعمت عطا فرمائی۔ اب میں تمہارے کام کی نہیں رہتی، نہ تم میرے مطلب ہو۔ چلو! اپنا اپنا کام کریں اور خوش رہیں۔"

اگری وہ کچھ اور کہنا چاہتا تھا کہ مخفی نے کڑک کر کہا "اوچے عقل کے کلبوچھ سے کس نے کہا تھا سید انی سے ٹھال کرنے کو..... یہ سیدزادے ہے ڈاہنے لوگ ہوتے ہیں۔ کیسے بھی ہوں، ان کا لکھن بڑی در لگا ہوتا ہے۔ پلگ (۱) ہو جائیں، تاریں کٹ جائیں، شارٹ سرکٹ ہو کر فوز اڑ جائیں تو دوسرا بات ہے لیکن جو نبی کسی کی کرفت کی جگہ آگئی، اس نے پھر کا کر رکھ دیا، سب کچھ جلا جلو کے خاک سیاہ کر دیا۔ مجھ سے کس نے کہا تھا سیدہ از جندت سے ٹھال کرنے کو..... اوچے گھنگھو! تم سے ای پوچھ لیا ہوئا!"

مکھصو بیجا را ہمارے درمیان اور بھی مکھصو بنا بیٹھا تھا۔ جب حفظ نے مخفی کو جھڑک کر کہا "یہ نگارخانے ہے اور آرٹ لوگ اپنے فن کی طلب کے لیے یہاں جمع ہوتے ہیں، رو حانیت یا مذہبی پر چار کے لیے۔ آپ کی باقیوں سے پر چارک کی بو آتی ہے اور اس بوكا ایک پٹ اس سارے خونگوار ماحول کو زہر آسودہ کر سکتا ہے۔ مگر ہم نے نہ ہب، رو حانیت خدا کی باتیں یہاں شروع کر دیں تو ہم اپنے ملک سے پھسل جائیں گے اور ہمارا یہاں جمع ہوتا ہے مخفی ہو جائے گا۔"

ہات کو کچھ سکتا ہے۔ اسی بات نے پیر اغرق کیا اور اسی واقعے نے ہماری زندگی دوکھلے کر دی۔"

"شام کے وقت جب میں جہاز پر دعوت کے سارے انتظامات کر کے، پھول چیتاں اور چندوں فانوس کے جب گھر پہنچا تو کرنے ڈرتے انگلی کے اشارے سے ہتایا کہ میہم اندر ہیں..... اگلے اندر.....!"

میں آوازیں دیتا اور سیٹھی بھاگتا جب اگلے اندر گیا تو ہاں کوئی بھی نہیں تھا۔ میں نے ساتھی گیری میں ٹم دوڑا ہی وہاں بھی کوئی نہیں تھا۔ سور کی طرف میرا دھیان ہی نہیں جاسکتا تھا۔ نہ میں اس کے بارے میں سوچ سکتا تھا تو میں اس کے بارے میں سوچ سکتا تھا۔ میں نے اور اوابخے اونچے آواز دینا شروع کر دی تو مجھے سور کے اندر سے ہلکی ہلکی کراہوں کی اور مدھم سکیوں کی آواز سنائی دی۔

میں نے بھڑاک سے دروازہ کھول کر اندر جو دیکھا تو میرے ہوش گم ہو گئے۔ میرا عزیز ترین دوست ہر جا سفار پر جو ایک بیہودہ یا بی تیغ روم ڈیکوریشن کے لیے اجیر سے لایا تھا، وہ اُن کے ہاتھ میں ہے۔ آنکھوں سے تھارا زیر تقاراً آنسو چڑھے پر رواں ہیں۔ ہونٹ بند ہیں۔ ہر سکی کے ساتھ ایک دانہ گرتی ہے۔ نیلے کنارے والی سفید ہوئی پاہیوں

ہوئی ہے جو آیا لوگ باندھا کرتی ہیں۔ گلے میں بیہودہ ٹم کے پھولوں کے بار پہنچنے پڑتے ہیں۔ پھرے پر شدید خوف کے آثار ہیں۔ میں نے ایک دفعہ بلا یا، دوسرا دفعہ بلا یا، پھر اوپنی آواز میں بلا یا لیکن وہ اسی طرح بیٹھی رہی۔ میں نے اس کندھا پکڑ کر زور سے بلا یا تو چڑھا لایا کر بولی "جبیب خان!"

میں نے چیخ کر کہا "یہ سب کیا ہے اور تم کیا کر رہی ہو؟ اور ایسا کرنے کو تم سے کس نے کہا ہے؟" وہ میری بات سنی ان سے کہے اپنی محلی آنکھوں سے مجھے دیکھتی رہی اور میں اس کی نکاحوں کی تاب نہ لارک کر گھبراس گیا۔ مجھے پریشان دیکھ کر کہنے لگی "سن درانی بایا، نہ میں کہیں گئی نہ آئی۔ نہ کسی سے کچھ طلب کیا۔ نہ میں اس کوہ باطن سے واقع تھی۔ خدا نے گھر بنیتھے اپنی نعمت عطا فرمائی۔ اب میں تمہارے کام کی نہیں رہتی، نہ تم میرے مطلب ہو۔ چلو! اپنا اپنا کام کریں اور خوش رہیں۔"

اوچے ٹھال کرنے کے لیے کڑک کر کہا "اوچے عقل کے کلبوچھ سے کس نے کہا تھا سیدہ انی سے ٹھال کرنے کو..... یہ سیدزادے ہے ڈاہنے لوگ ہوتے ہیں۔ کیسے بھی ہوں، ان کا لکھن بڑی در لگا ہوتا ہے۔ پلگ (۱) ہو جائیں، تاریں کٹ جائیں، شارٹ سرکٹ ہو کر فوز اڑ جائیں تو دوسرا بات ہے لیکن جو نبی کسی کی کرفت کی جگہ آگئی، اس نے پھر کا کر رکھ دیا، سب کچھ جلا جلو کے خاک سیاہ کر دیا۔ مجھ سے کس نے کہا تھا سیدہ از جندت سے ٹھال کرنے کو..... اوچے گھنگھو! تم سے ای پوچھ لیا ہوئا!"

مکھصو بیجا را ہمارے درمیان اور بھی مکھصو بنا بیٹھا تھا۔ جب حفظ نے مخفی کو جھڑک کر کہا "یہ نگارخانے ہے اور آرٹ لوگ اپنے فن کی طلب کے لیے یہاں جمع ہوتے ہیں، رو حانیت یا مذہبی پر چار کے لیے۔ آپ کی باقیوں سے پر چارک کی بو آتی ہے اور اس بوكا ایک پٹ اس سارے خونگوار ماحول کو زہر آسودہ کر سکتا ہے۔ مگر ہم نے نہ ہب، رو حانیت خدا کی باتیں یہاں شروع کر دیں تو ہم اپنے ملک سے پھسل جائیں گے اور ہمارا یہاں جمع ہوتا ہے مخفی ہو جائے گا۔"

ہوئے اکثر اوقات اپنا توازن برقرار نہیں رکھ سکتیں اور دریائے حقیقت میں گر جاتی ہیں، سمجھی نہیں۔ لاکھوں نہیں، ایک یا اس سے بھی کم۔

اس نے مجھے حیران اور بخوبی کا پا کر بڑی شفقت سے کہا۔ ”اس میں ان بیچاریوں کا قصور نہیں ہوتا، اس جملہ کا پل کروٹ ہوتا ہے جو ان کے وجود کا بوجھ اختیار ہے تھی حق ہو کر کے دیوانہ وار جھولنے لگتا ہے اور اس کو حال پڑ جاتا ہے۔ پڑھنیں تم نے پہاڑی علاقوں میں تار کے ایسے پل دیکھے ہیں یا نہیں۔ ان پر تو پرسکون اوقات میں چنان مشکل ہوتا ہے، اگر سارا پل اور پل کو تھانے والے کناروں پر کفرے فضیلوں جیسے علیمین میانار بھی جھولنے لگیں تو کون دریا پار کر سکتا ہے؟“

میں نے کہا ”پھر؟“

کہنے لگا ”پھر یہ کہ شادی ہمیشہ ایک سیدھی شادی، نیک پاک، نیک چلن اور نیک اطوار، سادہ لوح اور احمد قم کی روئی سے کرنی چاہیے۔ اس سے مخلل تو نہیں جتی لیکن زندگی بڑی خوشگوار رہتی ہے۔ سارا سفر بغیر حکم کے گز رہتا ہے۔“

”تواب تم کسی ایسی ہی لڑکی سے شادی کرو گے؟“ میں نے پوچھا۔

”تو پر توپ... توپ۔“ اس نے کافنوں کو ہاتھ لگا کر کہا ”میں اور شادی کروں! یعنی پھر شادی کروں!! ایک مرجب ہے اس پل صراحت سے گزوں۔ جس پر پورے نورس اور تین مہینے گزارے، مجھے کون ٹھنڈ کہے گا۔ تو پر توپ... توپ!!“

ہم چائے پیتے رہے۔ ایام گزشتہ کی باتیں کرتے رہے۔ اوپنے ایک تھیز کے ٹھانے میں آنے والے ایک ایک مہماں کو یاد کرتے رہے اور یہ چیز میں میں اس کو دوبارہ شادی کرنے کی تلقین کر کے اس کا غصہ مول لیتا رہا۔

اب وہ واقعی اخراج ہویں صدی کے پلٹجر لارڈز کی طرح زندگی بر کرنے کا خواہشند تھا اور زندگی کی ڈوراپنے ہاتھوں میں پکڑ کر جیون پکی کوپنی مرضی سے نجاح نے کا آرزو مند تھا۔ وہ ارادے کا مشبوط اور ہمن کا پکارانی تھا اور اس میں پھاناؤں والی ضمحلہ تھیا رہندا ہوا کہ اس کے آگے چلتی تھی۔

جب اس نے مجھے چھوڑنے کے لیے کار سیدھی کی تو خانہ میں اس کے پاس آ کر کھڑا ہو گیا۔ درانی نے دس دس کے دلوٹ اس کی طرف لہرائے جو اس نے پڑے ادب کے ساتھ ڈنڈوت کے انداز میں دنوں ہاتھوں میں دبوچ لیے۔

اس کے بعد کپڑے دھونے والی تیونی عورتیں، ڈرتی ڈرتی، سکھی اس کی گاڑی کے قریب آئیں تو درانی نے ان کا تعارف کرتے ہوئے جیب سے دس روپے کا ایک نوٹ تکالا اور کہا ”یہ بے بے با جرال میں جو یہاں کسی قریبی گاؤں سے میں نے با توں با توں میں اس سے پھر لی کی بابت پوچھا تو اس نے کہا ”خدا کی قسم مجھے ہرگز معلوم نہیں کہ کہاں ہے۔ البتہ اڑتی یہ خرسن تھی کہ سوات کے کسی گاؤں میں رہتی ہے۔ کوئی پاچھر ہے، اس سے دینی اور روحانی تعلیم حاصل کرتی ہے۔“ وہی کے نواسے نو اسیوں کو نیوٹن پڑھاتی ہے۔ میں نے تھیں نہیں کی لیکن میرا اندازہ ہے کہ یہ بات نیک ہی ہو گی۔۔۔۔۔ مجھے تھیں کرنے کی ضرورت بھی کیا ہے۔“

پھر درانی نے مجھے دماغی عوارض پر ایک پیچر دیا جس میں اس کے گھرے مطالعے کی جملک موجود تھی۔ اس کا خیال تھا کہ بے حد فیشن زدہ، آزاد خیال اور آزاد منش، کھلی ڈھلی، عربی لغتی عورتیں جب وقت کے گوناگون جملوں میں میں سے گزرتی ہیں تو اس اسے پل پل تو آسانی کے ساتھ عبور کر جاتی ہیں لیکن روحانیت کے پل پر سے سے گزوں

میں نے کہا ”لئی سے ملاقات ہوئی؟“

کہنے لگا ”چھوڑ دفع کرو۔ جس کا نام ایک مرتبہ سے پھاڑ دیا، اس کو آن لگا کر جوڑنے سے فائدہ ہے۔“

ہے تھی بڑی واہیات چیز۔ پتہ نہیں کس نے بنا کی تھی اور کس نے اس کے حق میں پروپینگز کیا تھا کہ اچھی چیز ہے۔ لہر ان سب پر۔“

میں نے کہا ”گدھے آدمی ایسے نہ کہو، پتہ نہیں کون کون سے بڑے اور بڑا گ انسان اس کے محکم ہوں گے۔ تم بلا سوچ کجھے بکواس کر دیتے ہو۔“

اس کا گھر پرانی وضع کی ایک بہت بڑی پارسی کوئی پر مشتمل تھا جس کے سردمش کو اڑ کے پاس محوڑاں اصطبل تھا۔ مجھے اس میں دمکھوڑوں کی بیبی دیں نظر آئیں۔ دمکھوڑی طرف کیے دانہ کھار ہے تھے۔ کوارٹروں کے کہہ ایک چھوٹے سے حوش پر تین ملازاں کیس کپڑے دھوری تھیں۔ برآمدے میں ایک بیساخید وردی میں بلیوں گیٹ کی طرف منتکے کھڑا تھا۔ اس نے صاحب کو اسے اترتے دیکھا تو اندر کو بجا گا اور ایک چاق و چوہنداری نے اس کو برآمدے میں کراس کیا۔

جب تم گاڑی سے نکلے تو میں نے کہا ”یہ تھا بانگلہ ہے؟“

ہنس کر بولا ”میں نے کیا کرنے ہیں بنگلہ بنگلہ، کیپنی کی توٹھی ہے۔“

میں نے کہا ”ویسی ہی کوٹھی جیسی ایسٹ انڈیا کمپنی قائم کیا کرتی تھی؟“

کہنے لگا ”بالکل وہی بلکہ اس سے بھی زیادہ۔۔۔۔۔ اب کے جو کوٹھیاں قائم ہوں گی وہ پاکستان کو فتح کر کے والا سرکار کے زیر تکمیل نہیں لائیں گی صرف ان کو اپنے تصرف میں رکھیں گی۔ اقتصادی کنٹرول کمپنی کا ہو گا، بدنسی زندگی پاکستان کی اپنی ہو گی۔“

میں نے کہا ”کو اس مست کرو اور خوفزدہ کرنے کی کوشش نہ کرو۔ میں ایک آزاد شہری ہوں، ایسی باتوں سے ادا نہیں کرتا۔“

پھر اس کے کھلے بلکہ بہت ہی کھلے ڈر انگر روم میں چائے آگئی جس کے ساتھ سو طرح کے لوازمات تھے۔ میں نے با توں با توں میں اس سے پھر لی کی بابت پوچھا تو اس نے کہا ”خدا کی قسم مجھے ہرگز معلوم نہیں کہ کہاں ہے۔ البتہ اڑتی یہ خرسن تھی کہ سوات کے کسی گاؤں میں رہتی ہے۔ کوئی پاچھر ہے، اس سے دینی اور روحانی تعلیم حاصل کرتی ہے۔“ وہی کے نواسے نو اسیوں کو نیوٹن پڑھاتی ہے۔ میں نے تھیں نہیں کی لیکن میرا اندازہ ہے کہ یہ بات نیک ہی ہو گی۔۔۔۔۔ مجھے تھیں کرنے کی ضرورت بھی کیا ہے۔“

پھر درانی نے مجھے دماغی عوارض پر ایک پیچر دیا جس میں اس کے گھرے مطالعے کی جملک موجود تھی۔ اس کا خیال تھا کہ بے حد فیشن زدہ، آزاد خیال اور آزاد منش، کھلی ڈھلی، عربی لغتی عورتیں جب وقت کے گوناگون جملوں میں میں سے گزرتی ہیں تو اس اسے پل پل تو آسانی کے ساتھ عبور کر جاتی ہیں لیکن روحانیت کے پل پر سے سے گزوں

یوں تو یہ بات بڑی دیر سے چل رہی تھی لیکن اس کی کوئی عملی صورت نظر نہیں آئی تھی کہ آزاد کشمیر یہی کوتراڑ  
کھل سے کوئی خلکل کر دیا جائے۔ اس کے لیے یک رہی افریمنٹ نے بڑے وزنی دلکل دیئے تھے لیکن آپریشن "اے"  
پر ان سے اتفاق نہیں کرتا تھا۔ اتفاق تو شاید اپنی ضد کی وجہ سے نہیں کرتا تھا لیکن حقیقت یہ تھی کہ رہی یوں شیش کو واقعی مری  
خلکل ہو جانا چاہیے تھا اور یہاں سے صرف ڈسکوں اور تمیں مرجب کی بخوبی کے علاوہ پکھز نہادہ اور موقع پر موجود لوگوں کے  
پروگرام بھی ہونے چاہیں تھے۔ یہ اسی صورت میں ہو سکتے تھے کہ مختلف لوگوں یعنی مقربوں، سیاستدانوں، مجاہدوں اور  
سرکاری افسروں کو پڑی، مظفراً اپاڑے بلاؤ کر ان کے منہ و منہ پر پروگرام کرائے جاتے اور موسيقی کے خانے کو نامور گاہیوں  
سے اور ان کے ساتھ کیے گئے انتہیوں سے براؤ کا سٹ کیا جاتا۔

یونٹ کے ایک نئے کمانڈر آئے اور انہوں نے آتے ہی وزارت اطلاعات کی رائے سے اتفاق کیا اور یہ بیو  
شیش بھری خلکل ہو گیا۔

بھرگریوں کے دن تھے لیکن پاکستان کے لوگ ابھی پورے زور سے امیر نہیں ہوئے تھے۔ اس لیے مری خالی  
غایل ساتھ۔ کشمیر پاکٹ پر تو پھر کچھ رونق تھی لیکن پنڈی پوکٹ کے سارے بیکل خالی پڑے تھے۔ مال روڈ پر صرف وہی  
پانچ چار گھنی وضع کی دکانیں تھیں جہاں سے اب بھی ولاجی بیکر، دوڑو ٹوٹھ پاؤڑ، موچھوں والے کا تیل، فریش گرائپ  
واپر، ہوائی بندوق کے چھرے اور سیاہ سورہ انی روئی سکریٹ مل جاتے تھے۔

ایک سوپر میں لوڑ بازار سے کھانا کھا کر اپر کی جانب ابھر ای تھا کہ مجھے ڈاکانے کی سیڑھیوں پر درانی نظر  
اگیا۔ وہ اپنی ڈاک کے کریں ہیں اتر رہا تھا اور اس نے جو کیوں کی کٹ پہنچی ہوئی تھی۔ بغل میں چاک تھا اور منہ میں  
بہت ای میزی چھوٹی یہی جیسا پاپ تھا۔ اس نے رُک کر پاپ کو منے سے سلاکنے کی کوشش کی تو میں جھپٹ کر اس  
سے چھٹ گیا۔ پھر اس کا پاپ بھی گریا اور بغل کا چاک بھی اور ہم دونوں بھی گرتے گرتے پچے کے اس زمانے میں  
ڈاکانے کی سیڑھیاں بہت بچک اور بے حد معمودی تھیں۔

درانی نے سیڑھیاں اترتے ہوئے مجھے بتایا کہ اس نے سارے قلعے چھوڑ کر اور سارے بندھن توڑ کر پھر سے  
انہا گھر آباد کر لیا ہے اور بہت خوش ہے۔ اس کی بیوی ایک شریف اور سادہ لوح گھرانے کی لڑکی ہے اور ماڈرن لائف کے  
نااخنوں سے زیادہ واقف نہیں۔

میں نے توک کر کہا "اگر وہ واقف نہیں ہے تو تم اسے سکھا دو گے۔"

کافیں کو باحتجاج کر بولا" اس مرجب میری قوبہ بھر پایا پہلے مجھے کونا سکھ ملا تھا جواب ایسا کروں گا لیکن تم ابھی اسی  
وقت میرے ساتھ گھر جلو۔ اپنی بھائی سے ملو، اس کے ہاتھ کی بھی ہوئی چائے پیوارتا زدہم ہو جاؤ۔"

میں نے کہا "وہ بھی ساتھ آئی ہیں۔"

کہنے لگا "گدھے آدمی کوئی شادی شدہ مردمی بھی اکیلے آتا ہے۔ یا آسکتا ہے؟ لیکن... چونکہ ابھی  
کھجور کا رہو، کنوارے ہو، اس لیے ایسے احتفاظہ سوال کرتے ہو۔"

مزمل مزان، اکل کھری لڑکی تھی۔ اس کو اپنی ماں اور بہن کا پیدا نہیں تھا اور چھرہ قدرے موز کر کھڑی تھی۔ اسے  
نقش کافی تیز تھا اور ناک میں پستھل کی ایک تیزی تیز تھی۔  
ان کے جانے کے بعد سائنس آکر کھڑا ہو گیا۔ سے ہوئے پدن اور بھاری موچھوں والا جنگلی شہسوار اس  
نے درانی کو کاٹھی، لگام اور دہانے کی مرمت کا مل دیا۔ مل دیکھ کر درانی کے ماتھے پر بھلی سی ٹکنیں ابھر آئیں اور اس نے  
تھک کر کہا "کامی مرت کرنے کے سور و پے؟"  
جی سرکار، جنگلی شہسوار نے کہا "ولادی کاٹھی ہے تو ولادی چڑا اور ولادی ڈور ہی لگتی تھی۔ دونوں پک ہرگز  
کے ہیں اور سامنے گلے کے کوکے....."

"اوے سور و پے میں تو نی کاٹھی آجائی ہے۔ کمل" درانی نے اس کی بات کاٹ کر کہا۔  
"بالکل آجائی ہے سائیں ضرور آجائی ہے۔" اس نے یقین کے ساتھ سر ہلاتے ہوئے کہا "پراس پر پھر انہیں  
ہوتا۔ اصلی چڑا۔ اس کو کچھ اور کہتے ہیں۔ دیکھنے میں چڑا نظر آتا ہے، پر ہوتا نہیں۔"  
درانی نے کہا "یہ بڑا کار بگر آدمی ہے۔ اچھا گھر سوار تو نہیں البتہ اچھا بات سوار ضرور ہے۔ اس کا والد جنگل  
میں جا گیرداروں کے گھوڑوں کو ناجی سکھایا کرتا تھا اور اس....."  
وہ جتاب ولادیت بھی گیا تھا اسی گھوڑا کے۔ اس نے بات کاٹ کر کہا "میرا والد بڑا قابل آدمی تھا۔ م  
تو اس کے سامنے کچھ بھی نہیں۔"

"نہیں نہیں، تم بھی بڑے قابل آدمی ہو۔" درانی نے جلدی سے کہا "تمہاری قابلیت کے سامنے تھا رے والد  
کی قابلیت یعنی تھی۔ یہ جو فن تم کو آتا ہے، اس کو نہیں آتا ہو گا۔"  
پھر اس نے مل واپس لوٹاتے ہوئے کہا "تم یہ مل رکھو، مل میں شیخ صاحب سے فون پر بات کروں گا۔"

سائیں کے ایک طرف بیٹھے ہی چوکیدار ہماری گاڑی کی طرف بڑھا تو درانی نے ہاتھ کے اشارے سے اس کو  
دیں روک دیا اور ہم کمپنی کی کوٹھی سے باہر نکل آئے۔  
درانی پہلے کے مقابلے میں زیادہ سمجھیدہ، زیادہ برو بار، بڑا خوٹھوار اور بہتر انسان بن گیا تھا۔ اس کے اندر ایک  
بھی طرح کی حس مزان پیدا ہو گئی تھی جس کا پہلے شائبک نہ تھا۔

تراز کھلیں والپس رکھ کر میں نے سوچا کہ کس نقد را چھا بھوکہ کر درانی مستحق طور پر پنڈی تھیں ہو گیا۔ میرے  
لیے ایک جذباتی مرکز تو طے ہوا۔ پہلے پنڈی آکر کچھ کہا کر اور دو تین شود کیجھ کردا پہلے جا کر یہ اعلان کرنا پڑتا تھا کہ  
دورہ بہت کامیاب رہا اب کچھ تیکیں انجام اور عاقبت تینی درانی کے ساتھ رہ کر بڑا لطف آتا تھا۔

چکھ دی ریسے اس کے درمیان تار بر قی تیکیں خط و کتابت رہی لیکن اس کے بعد شاید ہم دونوں کو اس کی  
ضرورت نہ رہی۔ میرا خیال تھا کہ جب کبھی میں پنڈی جاؤں گا، اس سے مل لوں گا۔ اس نے بھی شاید کچھ ایسے ہی سوچا  
ہو گا۔ چنانچہ کسی کو سکھل دیئے بغیر ہماری معمولی حرم کی خط و کتابت بھی ختم ہو گی۔

میں نے کہا "لیکن ابھی تو ہماری شام کی رئاسیت شروع ہو جائے گی..... اگر....."

اس نے میری کہر میں ایک روز کا دھونکا مارا اور کہا "تمہاری رئاسیت شروع ہونے میں تو ابھی پورا ایک گھنٹہ اور باہمیں منٹ پڑے ہیں۔ مگر چلو..... ہم ساتھی ہی تو رہتے ہیں روز و لامیں دو منٹ کی واک بھی نہیں۔"

"روز و لام کا نام سن کر مجھے پکھ جو صلہ ہوا۔ یہاں سے میں روز گزر ادا کرتا تھا، پتھنیں اس کے اندر کہاں تک سردار اور جاکیر دار رہتے ہوں گے اور اندر کیسی زندگی گزارتے ہوں گے۔ کیا کھاتے ہوں گے اور کیا لذت حاصل ہوں گے؟ لیکن میں نے اسے اندر سے دیکھنے کی بھی خواہش نہیں تھی، باہر سے دیکھ کر ہی مزا آچتا تھا۔"

جب ہم روزو لا کے اندر داخل ہوئے تو درانی نے پکار کر کہا "ڈارلینگ بآہر لکل کر دیکھو، میرا جگہ بی بآ آیا ہے۔" پہلوکے کمرے کا جالی والا دروازہ کھلا اور دہاں سے درانی کی تی یوئی برآمد ہوئی۔ دھان پان، دواز قدم، سالولی سلوٹی، سیاہ موٹی آنکھیں، گہری لپٹنک، آنکھوں کے اوپر ہلکا چند سارہ سارہ کارا اور کانوں میں ڈاکھنڈ کے ناپیں۔ اس نے نقش کاٹنے کے تیز کاف لگے کپڑے میں رکھنے تھے اور دو چینیاں کر رکھی تھیں۔

میں نے ہاتھ اٹھا کر اسے عقیدت اور محبت سے سلام کیا! وہ گومان تھی، دارالشیعہ کی چھوٹی بہن جو اپنی ماں کے ساتھ صاحب کے کپڑے دھونے آیا کرتی تھیں اور شام سے پہلے پہلے گاؤں ہنچی جایا کرتی تھیں۔

درانی نے کہا "ڈارلینگ چاۓ! لیکن تمہارے ہاتھ کی، خانے سے کی نہیں۔"

گومان نے دسمی آواز میں "ایکس چو زی" کہا اور کر سے بآہر لکل گئی۔

درانی نے کہا "اب تم پوچھو گے کہ یہ سب کچھ کیسے ہوا، کیوں ہوا اور کیوں ہوا تو میرے پاس اس کا کوئی منفی جواب نہیں ہے۔"

میں نے کہا "بھائی وہ توجہ میں پوچھوں گا، اس وقت تم جواب دو گے۔ میری تو می گم ہو گئی ہے اور میرے پاس پوچھنے کے لیے کچھ ہے ہی نہیں۔"

دوہنیتے لگا اور میرے کندھے پر ہاتھ مار کر بولا "ن مجھے گومان سے کوئی مشق ہواندی مجھے سے کوئی ایسی غلطی ہوئی جس کے بعد شادی کرنا لازمی ہو جاتا ہے۔ نہ میں نے کبھی اس کا نوش لیا ہے کبھی اس سے کوئی بات کی۔ میں ایک روز دفتر میں پیٹھے بیٹھے خال آیا کہ اس طرح تھیک نہیں، اب مجھے شادی کر لئی چاہیے۔ چنانچہ ارادہ باندھ لیا اور سوچنے لگا کہ شادی کسی ایسی گھر بیلڑی سے ہونی چاہیے جو ہمارے پلجر میں گندھی بی ہوا رہ جس کو سوائے اپنوں کے اور کسی کا علم نہ ہوا اور میں تم کو بھی یہی فتح کروں گا کہ شادی جب کرنا ایسی لڑکی سے کرنا جس کی جریں اس درختی میں گہری چلی گئی ہوں اور جو اس میں کی مورت اور اس ہوا کی مشناہت ہو۔ مخصوص ہو، سادہ ہو، تھیم یافتہ ہو، سادھارن ہو، مگر باران ہو۔ اس سے اپنے پن کی اور اپنے ہونے کی خوبیوں کے..... اب تم تباہ کیسا ہے میرا فیصلہ؟"

میں نے کہا "فیصلہ تو اچھا ہے گرت خود نالائق آدمی ہو۔ آگے چل کر کہیں یہ تمہارا فلسفہ نالائق کا شکار ہو جائے۔"

اس نے کہا "میں مانتا ہوں کہ میں سیانا، چالاک اور چوب زبان نہیں ہوں لیکن میرا خداوم مجھے کبھی دھوکا نہیں دے سکتا۔ میری مخصوصیت میرا ساتھیوں نہیں چھوڑ سکتی۔"

میں نے کہا "بھائی کا نام کیا رکھا ہے؟"

اس نے کہا "وہی، گومان! مجھے تو یہ بہت ہی پیارا نام لگتا ہے۔ گومان۔ اس میں فرانسیسی نام کی جھلک ہے اور اس کا ساؤنڈ ایمانگیت موجود ہے۔" میں نے کہا "اور اس کی نئونیں کا کیا بندوبست کیا۔ مسز گومان کی؟"

چکر بولا "میں اس وقت سے کیا بکواس کر رہا ہوں اور تم کو ہبکے بیل کی طرح دیں گھوم رہے ہو۔ میں اسے فلم دے کر اس کی مخصوصیت جاہ کرنا نہیں چاہتا۔ اس سے وہ ظلوں چھیننا نہیں چاہتا جو یہاں کی مٹی نے اس کے فیروں کر رہا ہے۔ میں اس کو اپنے آپ سے جدا کرنا نہیں چاہتا اب مجھے اس سے شدید محبت ہو گئی۔"

"کیا یہ ساری عمر ای طرح سے رہے گی؟" میں نے جر جان ہو کر پوچھا "ان پڑھ، گھاڑ، بے علم، ناشائست۔" اس نے کہا "میں نے گومان کو انگریزی میں دستخط کرنا سکھا دیئے ہیں اور بڑے لوگوں میں بس اس کی ضرورت ہی ہے۔ دستخط کرنے آتے ہوں تو سب معاطلے خود بخوبی کھٹکے چلے جاتے ہیں۔ ستر اطاعت اس طبقا ہے لکھنی کتابیں لکھ لیں، ان کا ایک چیک بھی کیس نہیں ہو سکتا۔ اس کے تین اکاؤنٹ ہیں اور تینوں یہ خودی آپریٹ کرتی ہے۔"

"لیکن چیک بھرنا بھی تو پوتا ہے۔" میں نے کہا "خالی دستخلوں سے تو کام نہیں چل سکتا ہاں۔"

"وہ اس کے پیکر بھرتے ہیں۔" درانی نے فخر سے کہا "اس کے پیکٹ میں داخل ہوئے ہی سب کا مرے، استثنی فخر بھاگے آتے ہیں اور حکم کے منتظر کھڑے ہو جاتے ہیں۔۔۔۔۔ وہی اس کے چیک بھرتے ہیں یہ تو بس دستخط کر کے اور قلم لے کے آجائی ہے۔"

"اور اس کی ماں اور بہن دارالشیعہ!.... وہ کہاں ہیں؟" میں نے پوچھا۔

"وہ بھی اپنے گاؤں میں ہی ہیں۔ ان کے لیے گومان نے ایک کینال کا پاک مکان بنادیا ہے۔ فوری ڈرہم و باتھ، فلی سٹم، غرقی کے ساتھ۔ دو ان کے گھر میلہ ملازم ہیں، ایک چوکیدار۔"

میں نے کہا "گاؤں میں ملازموں کے بیرون تھرہ ہنماشکل بھی ہوتا ہے اور مکھوں بھی۔"

کہنے لگا "ایک تو کرو دارالشیعہ کا گامان ہے اور دوسرا اس کی ماں کا سب سے چھوٹا پیچا۔ منڈی میں آڑھی کی نکان پر پھنس تو لا کرتا تھا۔ گومان پچھا سروپے زیادہ دے کر اپنے گھر لے آئی۔۔۔۔۔ اور چوکیدار بھی ان کا کوئی رشتہ داری ہے گھر دو رکا۔"

میں نے کہا "یہ تمہارے ساتھ خوش بھی ہے کہ نہیں۔"

نس کر کہنے لگا "میرے ساتھ خوش نہیں ہو گی تو اور کس کے ساتھ ہو گی۔ میں ایک بہت ہی رومنٹک عاشق اور لیک دھار اور فاششار شوہر ہوں۔۔۔۔۔ گومان میرے ساتھ بہت ہی خوش ہے۔ یوں لگتا ہے جیسے ہم ایک درسے کے لیے

کرنے کے بعد بڑے آرام سے سامنے کی کری پر بینچ کر مونچ مردٹنے لگتا ہے اور آپ اس کے خلاف کوئی عملی قدم اٹھائے  
نہیں۔ صرف سوچنے پر بھجوہ ہو جاتے ہیں۔ میں کافی مشکل چڑھائی چڑھائی اور ساتھ ساتھ سوچ رہا تھا کہ یہ سب کچھ کیسے ظہور  
ہو۔ کنڈے پر نیامیز پوش تھا۔ گومان نے نیامیز پوش خانسماں کے کنڈے سے اتارا اور ہمارے سامنے بچا کر قرینے سے  
پرچاۓ کے بتن رکھ دیئے۔ میرا خیال ہے اس نے آنکھ کا بالکسا اشارہ کیا تھا جس کا استخارہ پکڑ کر خانسماں کر سے  
باہر چلا گیا۔ گومان نے بڑے سلیقے اور صفائی کے ساتھ ہماری پیالیوں میں چائے ڈالنا شروع کی اور دونوں پیالیوں کو میں  
ایک سے لیوں تک بھجوہ دیا۔ پھر اس نے ایک جیسا ایک مقدار کا ایک وزن کا دودھ اور جانکا خبر سنائی تو وہ مزے سے ایک مرچی  
چلا کر دودھ اور چائے کو ہم آہنگ کر دیا۔

گومان دراصل ایک گیٹا گرل تھی جو قلطی سے پنڈی کے ایک قریبی گاؤں میں پیدا ہوئی تھی۔ وہ کم گو کم بڑی  
کم من ضرور تھی میں اس کا بدن ہر وقت بولتا، سکنٹھاتا اور سر گوشیاں کرتا رہتا تھا۔ وہ اپنی چھوٹی سی علج کر کر کوئی اور جنی میں  
مفتی جی نے اپنی آنکھیں پوری کھوکھ کر کہا۔ ”بھائی میرے لئے دلی اور گومان شماں ایک ہی ہوت کے مختلف نام  
ہیں۔ مرد گومان ہوت درکار ہوتی ہے نام نہیں۔ تم دیکھایے گومان کے عشق میں بھی دیے ہی غرق ہو جائے گا، جیسے لئی کے عشق  
یا استاد انہوں کا انداز نہیں تھا۔ وہ بات چیزیں تو بڑی دیریکت اور بڑی دیریکت چلی جاتی۔ میں نے محظوظ کیا، اس کے اندر ولایت کا  
میں تھا۔“

”ہے ہے مفتی“ میں نے چڑھ کر کہا۔ ”بھی سے ہے اور اس سے زیادہ ہے۔ لئی تو اس کو یاد بھی نہیں، وہ تو گومان  
کے گرد بھی بھی نہیں کرنا رہا ہے۔“  
”شایاش! شایاش!!“ مفتی نے خوش ہو کر کہا۔ ”اس کو ایسے ہی ہونا چاہیے۔ لمحک جا رہا ہے، راست قدم  
جب وہ کپڑے نہیں دھو رہی تھی تو مجھے اس میں خوبیاں ہی خوبیاں نظر آنے لگی تھیں۔“

گومان ایک شنیدھی خدار، پرکون اور اکھرے بدن لڑکی تھی۔ زیادہ خاموش اور تھوڑی سی خشکیں کہ اسے  
اعضاے بدن ہر وقت ایک دسرے کے ساتھ لڑتے جھگڑتے رہتے تھے۔ ابھی کندھوں نے سینے کو بھیرا تو سینے نے خدا  
کر ٹھوڑی اور جزوں سے جھجزاً شروع کر دیا۔ آنکھیں گالوں کو حسکیاں دیتی تھیں۔ ہاتھ مچے چلے گلے گلے کوچکی ہی دے

آپ کو یاد ہو گا کہ درانی کی کمپنی نے کراچی کے ساحل پر ایک بھری جہاز میں ریسپشن کا بندو بست کیا تھا اور  
ہمہ لوں میں سوائے گورنمنٹ کے اور کوئی دسی مہمان نہیں تھا اور اس ریسپشن کی وجہ سے درانی اور لئی میں طلاق ہو گئی تھی!  
اب کے پھر اس قسم کی ضیافت تھی لیکن جہاز منورہ کے جزو یہ کھڑا تھا۔ ہمہانوں کے لانے لے جانے کے لیے  
یہی خوبی نظر آئی ورنگ گومان میں اسی تو کوئی بات نہ تھی کہ ایک بھحدار، پڑھا لکھا، نہیں مزاج، صاحب سر کار اور ملک اپنی  
مہمان نہیں تھا، سوائے گورنمنٹ، ان کی بیگم اور میری ذات کے۔ میں اتفاق سے کراچی میں تھا اور درانی مجھے زبردستی اس  
اس سے شادی کر لیتا۔

میرا اندازہ ہے کہ اس کا آئی کیوں بالکل معمولی تھا لیکن اس کا بدن ایک مافوق القطرت جزیرہ تھا جہاں دیواریں  
دیواریں اور دیواریں قیام پر رہتے۔ گومان کے اسرا ر پہلے نہ کھلے تھے، اب ذرا سے نزدیک ہو جانے کی وجہ سے اس کا کپڑہ  
ہر سوال کا جواب اگنیز جواب دے رہا تھا۔  
میں تھوڑی دیریان کے پاس بیٹھا، پھر تھیز تھیز قدم اٹھاتا۔ کسلیئر ہوٹل کی چڑھائی چڑھنے لگا۔  
ایسے واقعات پر انسان سوائے سوچنے کے اور کر بھی کیا سکتا ہے۔ حادثہ آپ کو مار بیٹھ کر، لٹڑ کر اور ذریں دلیں دخوا

بنے تھے۔ مگر کچھ عرصہ دور رہ گئے۔ اب خدا کا شکر ہے۔“  
اسنے میں بھاپی چائے لے کر آگئی۔ اس کے چیچے چھپے وردی والا ایک خانسماں تھا جس کے ہاتھ میں رہا  
اور کنڈے پر نیامیز پوش تھا۔ گومان نے نیامیز خانسماں کے کنڈے سے اتارا اور ہمارے سامنے بچا کر قرینے سے  
پرچاۓ کے بتن رکھ دیئے۔ میرا خیال ہے اس نے آنکھ کا بالکسا اشارہ کیا تھا جس کا استخارہ پکڑ کر خانسماں کر سے  
باہر چلا گیا۔ گومان نے بڑے سلیقے اور صفائی کے ساتھ ہماری پیالیوں میں چائے ڈالنا شروع کی اور دونوں پیالیوں کو میں  
ایک سے لیوں تک بھجوہ دیا۔ پھر اس نے ایک جیسا ایک مقدار کا ایک وزن کا دودھ اور جانکا خبر سنائی تو وہ مزے سے ایک مرچی  
چلا کر دودھ اور چائے کو ہم آہنگ کر دیا۔

گومان دراصل ایک گیٹا گرل تھی جو قلطی سے پنڈی کے ایک قریبی گاؤں میں پیدا ہوئی تھی۔ وہ کم گو کم بڑی  
کم من ضرور تھی میں اس کا بدن ہر وقت بولتا، سکنٹھاتا اور سر گوشیاں کرتا رہتا تھا۔ وہ اپنی چھوٹی سی علج کر کر کوئی اور جنی میں  
اس طرح لپیٹ کر پختھی تھی کہ کر کی آنکھی اور کوکھا خانی پن اور نہیاں ہو جاتا تھا۔ بولنے کے معاملے میں وہ بڑی کنجوں تھی مگر  
جس کے ساتھ بات کرنا چاہتی تو بڑی دیریکت اور بڑی دیریکت چلی جاتی۔ میں نے محظوظ کیا، اس کے اندر ولایت کا  
سیاستدانوں کا انداز نہیاں تھا۔ وہ بات چیز کرنے سے گریز اس تھی لیکن ڈائیلاگ بڑی صفائی کے ساتھ کر کی تھی۔ جو  
وہ درانی کے سروٹھ کو اور اس سے چوپنچے پر کپڑے ہونے آتی تھی تو میں نے اس میں ایک بھی خوبی نہیں کی تھی اور اس پر  
جب وہ کپڑے نہیں دھو رہی تھی تو مجھے اس میں خوبیاں ہی خوبیاں نظر آنے لگی تھیں۔

گومان ایک شنیدھی خدار، پرکون اور اکھرے بدن لڑکی تھی۔ زیادہ خاموش اور تھوڑی سی خشکیں کہ اسے  
اعضاے بدن ہر وقت ایک دسرے کے ساتھ لڑتے جھگڑتے رہتے تھے۔ ابھی کندھوں نے سینے کو بھیرا تو سینے نے خدا  
کر ٹھوڑی اور جزوں سے جھجزاً شروع کر دیا۔ آنکھیں گالوں کو حسکیاں دیتی تھیں۔ ہاتھ مچے چلے گلے گلے کوچکی ہی دے  
جاتے تھے تو کوئی بھی سے پبلوکال کر سامنے کے سارے جسم سے لڑائی مول لے لیتے تھے۔ گومان خود تو خاموش رہا تھا  
مگر اس کے جسم کی اسیلی میں ہر وقت ایک ہنگامہ سا پارہتا۔ یوں لگتا تھا جیسے اس کے سارے اعضاے بدن ہر جا تھا  
کے ارکان ہوں اور وقت بے وقت ہلہلہ بازی کا مظاہرہ کرتے رہتے ہوں۔ میرا خیال ہے درانی کو بھی اس بولنے بدن میں  
یہی خوبی نظر آئی ورنگ گومان میں اسی تو کوئی بات نہ تھی کہ ایک بھحدار، پڑھا لکھا، نہیں مزاج، صاحب سر کار اور ملک اپنی  
مہمان نہیں تھا، سوائے گورنمنٹ، ان کی بیگم اور میری ذات کے۔ میں اتفاق سے کراچی میں تھا اور درانی مجھے زبردستی اس  
اس سے شادی کر لیتا۔

میرا اندازہ ہے کہ اس کا آئی کیوں بالکل معمولی تھا لیکن اس کا بدن ایک مافوق القطرت جزیرہ تھا جہاں دیواریں  
دیواریں اور دیواریں قیام پر رہتے۔ گومان کے اسرا ر پہلے نہ کھلے تھے، اب ذرا سے نزدیک ہو جانے کی وجہ سے اس کا کپڑہ  
ہر سوال کا جواب اگنیز جواب دے رہا تھا۔  
میں تھوڑی دیریان کے پاس بیٹھا، پھر تھیز تھیز قدم اٹھاتا۔ کسلیئر ہوٹل کی چڑھائی چڑھنے لگا۔  
ایسے واقعات پر انسان سوائے سوچنے کے اور کر بھی کیا سکتا ہے۔ حادثہ آپ کو مار بیٹھ کر، لٹڑ کر اور ذریں دلیں دخوا

جب میں منورہ میں کھڑے جہاز کے گینگ وے کی سری چڑھتا اور پہنچا تو عرش پر میں سامنے درلنے کو مان کھڑے تھے۔ درانی نے تسلی کوت اور دھاری دھار پتوں پہنچنے لگئی تھی اور ان لوگوں کے درمیان گواص اسے دھانے تھا۔ گواص البتہ اپنے پہلے سلوٹے بلکہ بہت ہی پہلے سلوٹے ریگ کے ساتھ اس کا بازو تھا میں کھڑی تھی۔ اس نے بخوبی سے اونچی ایک ناٹ جیز پہنچنے لگی تھی اور اپر ایال کا لارے پوکا جبکہ کوناف سے اٹھا کر پھولدار گامنہ دے کر پاندھا معاشر اس کی بہت ہی چھوٹی سی کریں نئے میں ڈوبی ہوئی دھنی ہر حرکت کے ساتھ اونچی دکھائی دیتی تھی۔

گواص نے مجھ سے ہاتھ ملاتے ہوئے میرا بازو زور سے دبایا اور کہنے لگی "بھائی جان باؤ ڈاؤ آئی لک؟" میں نے حقیقت کا اعتراف کرتے ہوئے اپنا بیان ہاتھ ہاویں لہر اکر کہا "گار جیس گواص! گار جیس" اس نے کہا "جیں یو دیری یعنی ڈیلی..... یو اروی کا نہیں۔"

اس کے بعد جرمی کا شیر اور اس کے بیوی پنجھ آگئے۔ گواص نے ان کو پورے ذمکور کے ساتھ رسیور کیا تو تمہری دوران کے ساتھ چل کر انہیں ہال کا راست دکھائی۔

چھر کسی اور ملک کا سفیر اور اس کا نکبہ آ گیا۔ سفر کی نیم شایدی پہلے سے گواص کی واقع تھیں۔ انہوں نے آتا ہی گواص کے ہزارک گالوں پر دو بڑے بڑے پنجھے اور جہاز کی بیان دیکھ کر کہنے لگیں۔ "یہ چانگاں بھی خوب ہے لیکن اس وقت تمہاری ذات کی جوت سارے ماحول پر چھائی ہوئی ہے۔ یو لک، مار لوں!"

گواص نے ایک بہت ہی رینائنس یورپ نما کی طرح مزایمہ رکا شکریہ ادا کیا اور انہیں ساتھ لے کر ہال کے عرش پر لے لئی..... واپسی پر میں نے اسے کہا "تم اپنا کام کرو، میں جا کر انہیں سیٹ ٹھاٹ کرتا ہوں۔ پھر تم فارغ ہو جاؤ گے اے لکھن دیتی یعنی یہ پروپول مجھے بالکل ہی مجیب گلتا تھا۔"

اس نے میرا ہاتھ پکڑ لیا اور کہا "نہیں بھائی جان، آپ کو ابھی یہیں پھرنا پڑے گا اور اچھے میزبان کی طرف نہیں تالیت کوچ کر جائے یا تیرا میاہ وحشیتھے قہائی کے بیکار لارکے سے ہو جائے اور وہ تجھے گھر چھوڑ کر آوارہ ہاؤں کے رہنگوہا رہ جائے۔"

میں نے کہا "درانی جو تمہارے ساتھ ہے۔" کہنے لگی "وہ تو مجیک ہے لیکن درانی کبھی کبھی بے وجہ نہ پڑتا ہے اور پھر کافی دریںک بنتا رہتا ہے۔ آپ کے ہونے سے ذرا بیٹھ رکھے گا۔" اتنے میں مہمانوں کا ایک اور گروہ آ گیا جس سے میرا تعارف کرتے ہوئے گواص نے کیا "یہ میرے بڑے بھائی ہیں اور یہ بڑے ایک بہت بڑے آفسرو آرٹسٹ ہیں۔"

ان سب نے بڑی گرجوٹی کے ساتھ مجھ سے ہاتھ ملائے کہ اس زمانے میں زیلی یو آرٹسٹ، عزت اور وقار کی نشانی تھی اور لوگ ریل یونان اور سریوں سے ملنے کے لیے ترقے رہتے تھے۔

پھر جب سب مہمان آپکے اور مہمانوں کو لانے والی موڑ بوسیں جہاز کے ساتھ لگ کر کھڑی ہو گئیں تو پہلے کی محفل آ راستہ ہوئی۔ اس کی مہمان نوازی کے فرائض اکیلے درانی اور کمپنی کے ڈائریکٹروں کے ذمہ تھی۔

گواص نے میرا ہاتھ پکڑ کر کہا "آؤ بھائی جان، ہم چل کر ایک کونے میں بیٹھتے ہیں اور زکھ کہ کہتے ہیں، ہا۔"

بہم روتوں عرش کے ایک ایسے کونے میں جا کر بیٹھ گئے جہاں اندر ہر اچھا اور روشنی سے آنے والے کو خاص پڑھنے پڑھنے کا ادھر کوئی بیٹھا ہوا ہے۔ کہنے لگی "آپ کبھی یقین کر سکتے تھے کہ میری اور درانی کی شادی ہو جائے گی۔" میں نے کہا "شادی تو ایک طرف گواص میں تو ایسا سوچ بھی نہیں کہتا تھا کہ تم درانی پر چھاپ مارو گی اور اسے بیٹھ کے لیے مٹھ کر لو گی۔"

کہنے لگی "اس میں چھاپے چھوپے کی کوئی بات نہیں بھائی جان، ان کو کسی اسی یو ہی کی حلاش تھی جو گمر گھسن ہو سا ہو اور ایک کونے میں بیٹھ کر خاوندکی آرٹی اتنا تھی ہو۔"

"اور اس معاملے میں تم سے بہتر اور کون لاڑکی ہو سکتی تھی۔" میں نے بات کاٹ کر کہا۔ "تم گاؤں کے لوگوں کا ہری، داڑی سندھ کا حسن اور سطح مرتفع پوچھوہار کے علاقے کا حلپن موجود ہے۔ تم سے بہتر اور کس کا چوکس ہو سکتا تھا۔"

کہنے لگی "جبب نے میری ماں سے بات کی تو وہ جھٹ راضی ہو گئی اس سے اچھی پر دبوزش انور کیا ہو سکتی تھی بھائی، کیا تو لڑکی نکل رہی تھی..... ماں اور داراں تو دل و جان سے مان گئیں لیکن میں اڑ گئی۔" میں نے کہا "تمہارے اندر ایک ضدی بدھیا موجود ہے۔ آے کو کھپتو تو دیں کھڑی کھڑی کھٹھ کے نرجائے گی لیکن اس وقت تھاری ذات کی جوت سارے ماحول پر چھائی ہوئی ہے۔ یو لک، مار لوں!"

کہنے لگی "ٹھیک ہے میں ضدی بھی ہوں اور اڑیل بھی اور جو بات مجھے پسند نہ آئے، اسے کسی بھی صورت میں بیٹھ کر گپ کریں گے۔"

میں نے کہا "تو چاہتی تھی تیری شادی کمالے گور سے ہو جائے اور تو اس کے بھجوں کا مند ہلاکتے ہلاکتے اس نہیں تالیت کوچ کر جائے یا تیرا میاہ وحشیتھے قہائی کے بیکار لارکے سے ہو جائے اور وہ تجھے گھر چھوڑ کر آوارہ ہاؤں کے رہنگوہا رہ جائے۔"

کہنے لگی "اگر میری کمالے گور سے شادی ہو جاتی تو میں نے اس کے دو بچے بیدا کر کے اودھل جانا تھا اور جعلیے والوں نے مجھے سر گو دھاجا کر رنج دینا تھا۔ وہاں سے میں نے ایک بچہ اور لے کر واپس اپنے گاؤں بھاگ آنا تھا لیکن لے گور کے گھر اس کی دوسری یو ہی کے ساتھ رہنا شروع کر دینا تھا۔ کمالے نے مجھے مارنا تھا، کوئی تھا۔ بھاگ جانے کا لئے دیتے تھے اور مجھے صرف ایک وقت کی روٹی دیتی تھی۔ ایسے مشکل وقت میں میں نے کمالے کے لیے ایک بھی اور لیکن بھاگ کرنا تھا۔ اب میں یہاں بیٹھی ہوں۔ عرش جہاز پر سزر درانی، چاچو چو گلی۔"

میں نے کہا "تو پہلے بھی اس قسم کی بکواس کیا کرتی تھی یا اب اس کلپرنے تیرا مند کھول دیا ہے؟" کہنے لگی "پاتنی تو میں پہلے بھی اسی قسم کی کیا کرتی تھی لیکن اس وقت کوئی میری سختا نہیں تھا۔ اب میں صاحب اکابر میں یا ایک پریز پرنسپل کی ماں کوں ہوں۔ ایک پوٹ خاتون خانہ اور ایک کامیاب محلی عورت ہوں، اس لیے سب کوئی ادب سے سنتے ہیں اور سر جھکا کے رہتے ہیں۔"

میں نے کہا "گواں تو نے ایک اچھی انگریزی کہاں سے لے گئی۔ کوئی ٹیوشن رکھی، کسی مدرسے میں نہیں۔ کہاں سارے ننگلکو کے زور پر مشہور اور نامور ہوتے ہیں۔ اس لیے میں نے بھی ساری توجہ سپوکن و روپو دے دی ہے۔" کورس کیا یا ولایت رہ کر پریش کی؟"

اس نے کہا "ان سب راستوں میں سے میں نے کوئی بھی اختیار نہیں کیا۔ پہلے پہل مجھے بہت ننگلکو اے سر جنگلا دل۔"

تمی۔ انگریزی تو انگریزی مجھے ارادہ سمجھتے میں بھی غاصی وقت ہوتی تھی لیکن میں نے اپنی یہ وقت کسی پر خاہ نہیں ہوا۔ کیا دوسرا سارے معزز نام فتح ہو گئے تھے جو تو نے اس کیخت

آدی چپ رہے، بالکل چپ رہے تو اس کے عیب بھرنا ہر نہیں ہوا تھے۔ میں نے بھی جب کچھ سیکھنا ہوتا ہے تو اس کے لئے کوئی لگائے رکھا۔"

کہنے لگی "پہلے پہل تو میں نے اپنا نام نوشابہ رکھا تھا کیونکہ یہ ایک کرٹل کی بیٹی کا نام تھا اور وہ مجھے لڑکی بہت ہی کر کے آنکھیں پوری کھول دیتی ہوں۔ سارا معلم سانپ کی طرح بل کے اندر چلا جاتا ہے۔"

میں نے کہا "لیکن ایسی انگریزی بھی تم بیٹی ہو، ایسی تو دراہی بھی نہیں ہوں سکتا۔"

کہنے لگی "میں نے غیر ملکی عروتوں کے ساتھ انگریزی بول بول کر اور انگلش قلبیں دیکھ دیکھ کر اپنی پوکن لکھ لیں۔ کوئی غرما و اور عروتوں کے نام اپنے پرانے نام کے قریب تر دیکھتے تو میں نے ارادہ بدل لیا۔"

مضبوط بنیادوں پر کھڑا کر لیا۔ اس کے بعد میں نے لگاؤ فون کا پورا سیستھن خریدا اور اسے سن کر اپنے لفظ اور اپنے لامبے بول کر اور انگلش قلبیں دیکھ دیکھ کر اپنی پوکن لکھ لیں۔ میں نے کہا "میں سمجھنا نہیں تھا مطلب۔"

مولاویہ تبدیلی کی..... حبیب کتابی اور فرنٹی انگریزی بولتا ہے، روزمرہ سے واقف نہیں ہے۔"

میں نے کہا "اور پڑھنا لکھتا؟... وہ؟"

کہنے لگی "پڑھنے لکھنے کی میں بڑی چور ہوں۔ تھوڑا تھوڑا اپڑھ تو لیتی ہوں اور پڑھ کر بخوبی سمجھ بھی لیتی ہوں۔" Gomant فرانسیسی میں آخری نہیں بیٹی۔"

لے لیتی ہوں کے ساتھ تھی اور ام اے این فرانسیسی میں اپنی لکھتی ہوں۔" فرانسیسی میں آگئی۔ میں نے کہا "اور پڑھنا لکھتا؟... وہ؟"

کہنے لگی "پڑھنے اپنے دستخطوں کے اور پچھوئیں لکھتی۔"

میں نے کہا "یہ تو بڑی شرمناک بات ہے۔ تم جیسی ذہن و فطین اور اونچے طبقے کی عورت کو انگریزی لکھنے کے ساتھ اپنی شادی کے بارے میں پوچھتی رہی کہ کب تک ارادہ ہے اور آئے، بڑے شرم کی بات ہے۔"

کہنے لگی "میں آنکھ کے بجائے کان سے سیکھتی ہوں۔ دیکھ کر پڑھنے کے مقابلے میں سن کر جلدی لکھتا۔ اسی کے ساتھ کرنے کا رادہ ہے تو اس نے بڑی محبت کے ساتھ کہا۔" ایک نظر مجھے رکھا تھے گا اور ایک مرتبہ طاہد مجھے لکھنا نہیں آتا۔ سوائے اپنے دستخطوں کے اور پچھوئیں لکھتی۔"

پھر وہ مجھ سے میری لڑکی، میری پوزیشن اور میری شادی کے بارے میں پوچھتی رہی کہ کب تک ارادہ ہے اور ہوں۔ آج کل میں نے فریج کا لگاؤ فون ملکاریا ہوا ہے۔ ایتنا کی کورس تو کریا ہے، اب اگلے اور اونچے درجے کے کورس۔ احمدی جو کہوں اس پر عمل کیجئے گا۔ اگر آپ کی مرثیہ منہی

سلذی کر رہی ہوں، وہ بھی ختم ہونے والا ہے۔ فرانسیسی عروتوں سے ان کی زبان میں ننگلکو کرتی ہوں اور مجھ پر کوئی نہیں۔

میں نے کہا "مجھے کیا اعتراض ہو سکتا ہے۔ میں تو سب کے حکم کا غلام ہوں۔" لیکن یہ فقرہ ابھی میرے منہی نہیں پڑتا۔ البتہ ان کے لڑپڑے پورے طور پر واقف نہیں ہوں۔ وہاں مجھے رُک امریکی سیمجرنے ہمارے قریب آ کراس کی طرف ہاتھ بڑھایا اور اپنے ساتھ اٹھا کر گیا۔

خوبصوریات اور فریج یکس کی تفصیلات سے پورے طور پر آگاہ ہوں۔ اصل میں لڑپڑے مجھے پسند نہیں، ایسے قیام

ڈیاں کی کریں ہاتھ دال کروالیں کی دھن پر کھلتے اور بند ہوتے قدموں کا ناج کیا، پھر اس نے گواں کو جھوڑ کر اور چچے جھوٹی سی ہاتم کرتے ہیں۔"

میں نے کہا "جب تم نے اتنا کمال حاصل کر لیا ہے تو لکھنے اور پڑھنے پر کیوں تو جنہیں دیتی ہو۔ کیوں ال پہنچ کا ننگلکو کا سیمتر ابنا یا تو گواں نے چکلی تالی ایک ساتھ جگا کر اپنی گرگانی کی ایڑی چوبی فرش پر ٹککائی اور میں کی

حاصل نہیں کرتی ہو۔"

ہنس کر کہنے لگی "اس کا کوئی فائدہ نہیں بھائی جان۔ دوسرا جنگ عظیم کے بعد علم ایک مرتبہ پھر سپوکن کا کاک و اوز کچھ عجیب انداز

جو شخص اچھی انگریزی بول سکتا ہے، دو اچھی انگریزی لکھنے والے کے مقابلے میں زیادہ عزت، زیادہ دولت، زیادہ ثروت، سے بہت بھیریاں لے رہی تھی اور اسی کی ان بدنبالی ہر ہوں میں چکلی اور ساتالی کی می جعل صدائیں لکھنے کے ساتھ آرہی تھی۔ وہ جو

کہا تا ہے۔ یہ دور بول بچپن کا دور ہے اور اس میں ننگلکو کرنے والے کا درجہ سب سے اونچا مقرر کر دیا گیا ہے۔ آپ۔"

الذش کا مسئلہ بجا کر جیسی عورتیں ناچ کرتی ہیں، وہی کمال گواں دکھاری ہی تھی۔ گواں کا لباس خانہ بدوش عروتوں کبھی یوں اونکی تقریریں نہیں سنیں۔ بی بی کی گرامی پر فیروز کرنے کا کہا تھا اسکے بدن کا آہنگ اور وزن دیتی تھا۔ امریکی سیمجرنے خلی ہو کر جب اس کے اعزاز میں تالی

کوشش کی لیکن کامیاب نہ ہو سکے۔ دو بدھے شرائی ایک دوسرے سے کرس جوڑ کرو اور کندھوں کے اوپر ہاتھ پکڑ کر ناچنے لگی اور چھانا چنا چے۔ دونوں ہی کسی یورپی ملکوں کے سفیر تھے۔

جب آرگرشنے بیٹ کا آخری ٹھوکار کر دھن بندکی اور گوماں اور درانی نے سر جھکا کر سب کو سلام کیا تو ناکام

کیلئی دلوں نے گوماں سے اس رقص کے بنیادی اصول کا راز پوچھا تو گوماں نے لڑکے کے ہاتھ اور پاٹھا کر بتایا کہ تم کو گوماں نے بڑی شفی کے ساتھ اسے "بائے" کہا اور انھوں کو کھڑی ہو گئی۔ نوجوان سے میرا عارف کرتے ہوئے کہاں نے اگر زیری میں کہا "میرے بھائی سے میلے۔ ریڈیو کے ڈرامہ نگار اور ماسنگر و فون کے میرزا..... اور یہ ہے ان گر انسان جو نیز، ڈچ ایسکی کا قدر سیکرڑی، دو دنہ کی چھٹی پر ڈھن واپس جا رہا ہے۔"

ہم دونوں نے گرم جوٹی کے ساتھ ایک دوسرے سے ہاتھ ملایا اور وہی گوماں کے کندھے پر ہاتھ رکھ کر

بال رنگ میں لے گیا۔ پھر ان دونوں نے جو جاہی مچائی، اور جس جوٹی کے ساتھ آرگرشنے ان کی نگت کی، الیسا سارے چہاڑا پر ایک تین طرز کی روشنی اتر آئی۔ سردار و عورتیں بار بار تالی بجائے کے بعد اب مسلسل تالی پر اتر آئے تھے اور سلسلہ ختم ہوتا دھکائی شدیتا تھا۔ نہ تالی نہ رقص، نہ ہرے نہ اگور..... امیں نے دیکھا سندھ پہلے کے مقابلے میں پکھا اور ہو گیا تھا اور سیکڑی منورہ سے بہت دور چلا گیا تھا۔

اس مرتبہ جب گوماں واپس آ کر اپنی بیٹ پر بیٹھی تو واقعی ٹھکی ہوئی تھی۔ اس کی سانس اور وہڑکن دونوں جنم

اور جو وان گر انسان تھا، وہ اپنی بیٹ کے پاس کھڑا اپنے چہرے اور گردن سے پیٹھ پوچھ رہا تھا۔

میں نے کہا "بس اب اور کسی کے ساتھ نہیں جانا تھا، ہماری تو سانس اکھڑی گئی ہے۔"

مسکرا کر کہنے لگی "یہ کیسے ہو سکتا ہے بھائی جان۔ کوئی ہاتھ پڑھا کر ڈانس کے لیے کہے تو اٹھنا ہی پڑتا ہے

یہاں نیچس کہا جا سکتا کہ جیرا گا خراب ہے اس لیے ٹھانیں سکتا..... یہاں تو اٹھنا ہی پڑتا ہے۔"

اور اس کے بعد گوماں کا جو نیا عاشق اس کی طرف دونوں بازوں پچھلائے ہوئے بڑھا وہ درانی تھا۔ قرب ہے؟

میں نے کہا "اوٹے گدھے، بھاپی بالکل تھک پھل ہے۔ ذرا اٹھبر کے آتا۔" اس نے کہا "کوئی پر وہ نہیں۔ ناچتا گوماں

لیے جنت کی ہیر ہے۔ ہم تو اس کی ایک ایک مودو پر اپنی جانیں پچھا در کر دیتے ہیں۔"

وہ نئے میں دھت ہو رہا تھا اور اس کی زبان گول ہو کر تو میسی ہو گئی تھی۔

گوماں ماتھے پر ٹکن ڈالے بغیر سکراتی ہوئی انھی اور اپنے خاوند کے دونوں ہاتھ پکڑ کر پھر میدان میں چل گئے۔

دہاں ان دونوں نے گاؤں کی البرزمیاروں کی طرح اپنے بازو کراس کر کے ایک دوسرے کے ہاتھ پکڑے۔ سر بال

پچھے پھیکے۔ پاؤں ذرا سے گھولے اور کیلی ڈانس شروع کر دیا۔ ان کے اشارہ پاٹے ہی آرگرشنے

کیلکی لکیر دی۔ گپ میرے ویر دی، دو پھر جائی دا..... پھٹے من جوائی دا۔

بجانا شروع کر دیا۔ اس بیج و غریب بھنگی ڈانس کا لا تھی لوگوں پر کچھ عجیب سا اثر ہوا۔ سب انھوں کو

ہو گئے اور سمجھی آرگرشنے کی دھن کے ساتھ تالیاں بجائے لگے۔ ایک دو تھے ایک دوسرے کی کاٹیاں پکڑ کر گھومیاں لئیں

کیں آئی؟، کہنے لگا "اس کی طبیعت نا سازی، گھر پر ہی رہ گئی۔"

میں نے شرارت کہا "اچھا تو گویا طبیعت نا ساز ہو گئی ہے بالآخر!"

کہنے لگا "ویسی نہیں، ایسے ہی فلوس اسے کیا ہے، اس لیے گھر پر ہی رہ گئی۔ تم ملوٹ کے تو محیک ہو جائے گی۔"

پھر وہ میرے کام، نئے شیش کی نئی نمائی اور یوں اور پروگرام "بیٹ پٹی چکا کے" کے بارے میں پوچھتا ہوا ان دونوں فوج کے جوانوں میں بہت مقبول تھا اور حصہ میں صوبیدار ضابطے خان کا درول میں ادا کرتا تھا۔

ہم بتیں کرتے، اس پڑا تھا اور صوبیدار ضابطے خان کی مخصوص فونجی زبان میں بتیں کرتے، اس کی کمپنی کی اسی کوئی میں پہنچ گئے جہاں وہ دوسال پہلے رہا کرتا تھا۔ دراصل یہ کوئی اس کی کمپنی کا مہمان خان تھی اور ہر طرح سے دراصل کے چارچ میں تھی۔

ایسی ہم ڈرائیور روم میں جا کر پہنچ ہی تھے کہ پردے کو حرکت ہوئی اور ایک پورین آیا چاہے کی ٹرانی اس پر چھا کر دو اس وقت ہے کہاں؟ تو اس نے گندی گالی دے کر کہا "میرے دوست بھی حرامزادے، اس کے ساتھ ملے ہوئے تھے۔ انہیں میری بجائے ہر وقت اس کثیری کی خشنودی مطلوب تھی..... اور میں صرف انہیں کو دو شنبیں دیتا، تم بھی ان میں شامل تھا اور پوری طرح اور پکی طرح!"

میں نے بھی اسی طرح غصے میں آ کر ترقی پر ترقی جواب دیا۔ "گھٹے کے بچے ہم کو ازام دے رہے ہو اور نہیں بدنام کر رہے ہوں یہ کیوں نہیں کر سکتے کہ وہ اس وقت ہے کہاں؟" پیالی اٹھا کر چاہے پیانا شروع کر دی۔ تھی تو بری بات لیکن چاہے تیزی سے خندی ہو رہی تھی۔ دراصل جلدی قدم اٹھاتا کرے میں داٹھ، ہوا اور میرے پاس آ کر جھک کے بولا "تمہاری بھائی بھاگ گئی" میں نے کہا "کیا بکواس کرتے ہو اور کے بہکاتے ہو، کوئی اور مذاق کرو۔" وہ آرام سے اپنی کرسی پر بیٹھ کر پھر کافی گھونٹنے لگا اور سمجھی گئی سے بولا۔ "وہ حرامزادی، سورکی بچی، پچھاچا کیں کا انجام ہبڑتا کہ ہوگا اور وہ درد کی ٹھوکریں کھا کر مرے گی اور کوئی اس کے منہ میں پانی ڈالنے والا نہیں ہوگا۔" آج نہیں، ایک سال، ایک مہینہ اور گیارہ دن پہلے مجھ سے جدا ہوئی تھی۔

میں نے چیخ کر کہا "کیا کہتے ہو، کیا کہہ گئے ہو؟ تم ہوش میں تو ہو۔"

اس نے کہا "میری گوماں، تمہاری بھائی، ہم سب کی آنکھ کا تار ایک سال ایک مہینہ اور گیارہ دن پہلے مجھدا مفارقت دے گئی اور اس کی قبر کا بھی کوئی نشان باقی نہیں رہا۔"

میں نے کہا "مجھے تو یہی نہیں چلا، نہیں تم نے اس واقعے کی اطلاع دی۔ نہ کسی نے مجھ سے ذکر کیا۔" اس نے کافی گھونٹنے کر کر کی پشت سے ڈھونگا لی اور دونوں ہاتھ کر کسی کی پشت سے گزار کر نہم دراز ہو گیا۔

میری پیالی پڑی کی پڑی کی رہ گئی۔

کہنے لگا "اس نے مجھ سے طلاق لے لی اور مگلے پر انکو خمار کھکھلی۔"

میں نے کہا "یہ دراصل سوچا ہے یا مجھے لیتے آئے تھے، اس وقت کا سوچا ہوا ہے؟"

کہنے لگا "میں نہ اس کرتا، تھی کہہ رہا ہوں اور تم کو نیخت کرتا ہوں کبھی کسی غص، سادہ لوح پا کیا اور اس دو شیزو سے شادی نہ کرنا، یہ اندر سے بالکل حرامزادیاں ہوتی ہیں، طوائفوں سے بھی بڑی ناگزیں..... تم کو گوماں کی اڑ معلوم ہے ناں؟"

میں نے کہا "بالکل معلوم ہے!"

"کس طرح میں نے اس گندی موری کے کیڑے کو اپنی چکنی میں پکڑ کر باہر نکلا۔ کس طرح اس کو شہبزیر میں رکھ کر سکھایا۔ کس طرح اس پر یوڑی کلون کی پرے کی اور کس اوپنے پیڈی میل پر اس کو رکھ کر اس کی پوچھا کی..... اور کروائی۔" میں نے کہا "یہ تو سب تھیں ہے....."

"اور پھر کس محنت اور توچ کے ساتھ میں نے اس کی ماں اور داراں کی خدمت کی۔ پہلے ان کو گاؤں میں پکا مکان بنو کر دیا پھر بیہاں، پنڈی میں ان کی خواہش کے مطابق ایک کوئی تعمیر کروائی۔ وہ حرامزادیاں، اب بھی مزے سے دہلی رہتی ہیں اور وہ چھوٹی حرامزادی سورکی بچی مجھے چھوڑ چھاڑ کر فارغ ہو گئی ہے۔"

درانی یہ بات کرتے ہوئے ایک دم خاموش ہو گیا اور اس کی آنکھیں بھرا گئیں۔ جب میں نے اس سے یہ ایسی ہم ڈرائیور روم میں جا کر پہنچ ہی تھے کہ پردے کو حرکت ہوئی اور ایک پورین آیا چاہے کی ٹرانی اس پر چھا کر دو اس وقت ہے کہاں؟ تو اس نے گندی گالی دے کر کہا "میرے دوست بھی حرامزادے، اس کے ساتھ ملے ہوئے تھے۔ انہیں میری بجائے ہر وقت اس کثیری کی خشنودی مطلوب تھی..... اور میں صرف انہیں کو دو شنبیں دیتا، تم بھی ان میں شامل تھا اور پوری طرح اور پکی طرح!"

میں نے بھی اسی طرح غصے میں آ کر ترقی پر ترقی جواب دیا۔ "گھٹے کے بچے ہم کو ازام دے رہے ہو اور

نہیں بدنام کر رہے ہوں یہ کیوں نہیں کر سکتے کہ وہ اس وقت ہے کہاں؟" کہنے لگا "مجھے کیا معلوم ایسیں کوئی اس کا تھیکیدار ہوں۔ دلال ہوں۔ دلال ہوں..... میری طرف سے بھاڑ میں جائے پا کنؤں میں گرے، مجھے اس کی پرواہیں..... لیکن تم دیکھ لیتا..... اور میری بات یاد رکھنا اور اس کو اپنی ڈاڑی میں لکھ کر چھوڑ جانا کر اس کا انجام ہبڑتا کہ ہوگا اور وہ درد کی ٹھوکریں کھا کر مرے گی اور کوئی اس کے منہ میں پانی ڈالنے والا نہیں ہوگا۔"

میں نے کہا کر کہا "کتے کے بچے، کوئی مینڈھے دے، وہ اس وقت ہے کہاں؟"

کہنے لگا "میں کوئی اس کا پرواہیت سیکرٹری ہوں، اس کا تنخواہ دار ہوں یا اس کا قرض خواہ ہوں کہ مجھے اس کا کوئی معلوم ہو۔ مجھے کیا ضرورت ہے۔ مرے، دفع ہوئے، آگ لگے، بھسپ ہو کر راکھ بنے، مجھے کیا؟"

میں نے زیچ ہو کر کہا "اچھا بھر میں چلتا ہوں اور اپنے طور پر معلوم کرتا ہوں۔" یہ کہہ کر میں اٹھا اور کری سے نکل کر پڑے لگا تو اس نے من پا کر کے کہا "وہ جو ایک ڈچ نوجوان نہیں تھا، ماں کا یا، ڈچ ایسی کا تھرڈ سیکرٹری....."

"وان گر انسان جو نیز....." میں نے بات کاٹ کر کہا۔

"وہی وان چڑھے داں تھے اسے کھر سماں! وہی۔ پہنچنے والا گوارا۔ اس سے شادی کر لی ہے تمہاری بھائی نے اور وہ اڑوں بالینڈ چلے گئے ہیں۔ ہمیشہ ہمیشہ کے واسطے۔"

"ہمیشہ ہمیشہ کے واسطے! میں نے تیران ہو کر پچھا۔" "اوے ہمیشہ ہمیشہ ہی ہوا تھا۔ وہ بیہاں اپنی ایسی سے استعفی دے گیا وہ ان کھر سماں اور گوماں اس سے ڈالنے کر کے اس کے مکح چلی گئی۔ اب یا قسمت یا نصیب کو ان آتا ہے اور کون جاتا ہے۔"

میں نے کہا "اور وہ کیا کرتا ہے دہاں وہاں؟ تو کوئی کے بغیر؟"

جب اس نے یہ کہا اور درود کر کہا تو میں نے اس کے ہاتھ کھول دیئے اور اس کا کندھا تھپک کر کہا "ہم کل مجھ طلاق کے کاندھات مکمل کر لیں گے..... شادی میری قسمت میں نہیں۔"

"اور تم نے اس کو طلاق دے دی۔" میں نے سر جھکا کر کہا۔

"اور یوں میں نے اس کو طلاق دے دی۔" درانی نے سر اٹھا کر فرش سے کہا۔

پھر ہم چائے پینے اور چینیا چانے لگے۔ بڑی دریک ہمارے درمیان خاموشی چھائی رہی اور ہم میں سے کسی نے بھی کوئی بات نہ کی۔ میرے پاس پوچھنے کو کچھ نہیں تھا اور اس کے پاس کہنے کے لیے کچھ باقی نہیں رہا تھا۔ کرے کا کاس چل رہا تھا اور فقط اس کے پینڈہ دم کی آوازی جو تسلیم کے ساتھ آ رہی تھی۔

ہم دونوں کی ٹھاٹیں ایک دوسرے کے سامنے نہیں تھیں۔ وہ کری کی پشت پر سڑا لے چھت کو دیکھ رہا تھا اور میں چائے کی ٹھرے میں بستکوں کو ترتیب کے ساتھ رکھ رہا تھا۔ ہم آہت آہت ایک دوسرے سے دور ہوتے جا رہے تھے اور اب ایسے موڑ پر آگئے تھے جو واہی کے لیے پبلے سے طے ہوتا ہے اور جہاں سے جدائی کا سفر شروع ہو جاتا ہے۔

اچانک وہ بڑے زور سے قبضہ مار کر پنسا اور اس کے قبیلے سے اتنا بڑا رانگ رومنا باب بھر گیا۔ وہ کری پر نیم دن اڑاکی طرح سر پیچے ڈالے اور ناٹکیں پھیلایے بیٹھا تھا اور اپنے بوٹ کی ایڑھی زور دوسرے فرش پر مار کر اپنے قبضہ اونچ کرتا جا رہا تھا۔ دیواری کی ابتداء بھی انی ہتھوں سے ہوا کرتی ہے اور ابتداء بھی انی پر آ کر ختم ہو جاتی ہے۔ پھر قبضہ مارنے والا باقی نہیں رہتا۔ میں اس کی ذائقی کیفیت سے خوفزدہ ہو گیا۔

اس نے اونچے اونچے پہنچتے ہوئے کہا "اس حرامزادے کے ساتھ بھی اچھی ہوئی اس ماں کے یار ولد یہی سے۔ اس کا بھی مٹوٹھپیا گیا اور ٹھیک ٹھپیا گیا۔ ایسے خور و حرامیوں کے ساتھ یوئی ہوا کرتا ہے اور اسی طرح ہوتا ہے گا۔"

جب اس نے سارے ہالینڈ کو، اس کی تیچی زمین اور اپر چڑھے ہوئے سمندر کو، اس کی پنچھیوں، بلڑی کے جوتوں، اور پینیر کے ڈھیلوں کو بے نقطہ نا کر اپنا گی۔ خشنڈ انہیں کر لیا وہ اسی دیواری کی ساتھ قبیلے لگاتا اور وہاں کی ماں، بہن کو ایک کرتا رہا۔

پھر اس کے قبیلے کے اور اس نے غور سے میری طرف دیکھا اور اس احساس کے ساتھ کہ اس کرے میں بھرے علاوہ اور بھی کوئی ہے، وہ مسکرا یا اور غور سے دیکھنے لگا۔ میں نے کہا "کس کے ساتھ اچھی ہوئی؟"

کہنے لگا "ای تھا رے یار وہاں کے ساتھ جس کا ناج آگے بڑھ بڑھ کر دیکھتے تھے۔"

میں نے کہا "کیوں اس کو کیا ہوا؟"

کہنے لگا "گماں نے اس سے بھی طلاق لے لی اور ایک بیٹھنے سے شادی کر لی۔ ایک بڑھ بڑھ بیٹھنے سے جو مریں گماں سے تیس سال بڑا ہے۔"

میں نے کہا "تم سے کس نے کہا؟ جھیں کیسے معلوم ہوا؟"

کہنے لگا اس میں کہنے سننے کی کیا بات ہے۔ یورپ کی تجارتی دنیا میں سب کو معلوم ہے۔ سارے اخباروں میں

کہنے لگا "مجھے کیا معلوم، میں نے کوئی اس کا پچلا کام نہ ہوا ہے جو مجھے معلوم ہو دی کرتا ہے۔"

وہاں اس کے باپ کی ایک ایلوٹیمیم کی ٹیکشی ہے۔ پہلے بھی وہیں کام کرتا تھا، اب پھر واپس اپنی پرانی پوزیشن پر چلا گیا ہو گا۔ مل بابا کا اکٹھا بچہ ہے۔ آسودہ حال لوگ ہیں۔ فلپس کی ساری مشینوں کے الیٹیم کے جو پارٹ لگے ہیں، وہ بھی لوگ بناتے ہیں۔ باپ تو برائے نام پہنچنگ ڈائریکٹر ہے، اصل مالک تو بھی بچہ ہے۔ لیکن دونوں ہی ہرامزادے ہیں۔ انہوں نے مجھے پہنچنے لے دیا کہ ان کے درمیان محبت ہو گئی ہے۔ یہ بے ایمانی ہے نا، ذہن آنسی..... یار مارا اور پھر دیکھو میں نے گماں پر کتابزدہ احسان کیا، کوئی سوچ بھی نہیں ملتا تھا، کسی کو بتاؤ تو وہ مانے گا یہ نہیں کہ میں نے گھیوں کے روزے کو تاج پہنچنی کا مرکزی ہیبراء ہادیا..... اصل میں وہ یوقوف ہے، کبھی نہیں۔ اتنا کچھ جانے کے باوصاف ایسی بھی تکمیل اندر سے پیدا ہے۔ اس کو جب پتے چلے گا جب وہ ذلیل و خوار ہو کر ولایت کی گھیوں میں بیکھا رکھ کر مند پھیر لایا کریں گے۔

میں نے اس سے جب سارا واقعہ تفصیل کے ساتھ پوچھا تو اس نے بتایا کہ ایک شام گماں ہی نے اس سے یہ کہہ کر بات شروع کی کہ ہمیں حقیقت حال کا سامنا کر کے ہی اپنے معاملات کو نپانا چاہیے اور دیہاتی لوگوں کی طرح انہی پر دے نہیں ڈالنے چاہیں۔ کہنے لگی کہ یہ تو تم اپنی طرح سے جان گئے ہو کہ میرے اور وہاں کے درمیان محبت کی پیش قدمی پر دے نہیں ڈالنے چاہیں۔ کہنے لگی کہ یہ تو تم اپنی طرح سے جان گئے ہو کہ میرے اور وہاں کے درمیان محبت کی پیش قدمی بہت آگے ٹکل گئی ہے اور وہاں سے واپس نہیں آیا جاسکتا، اس لیے پیشتر اس سے کہ کوئی ناخوٹگوار حادثہ رہے ماہ ہو، نہیں ایک دوسرے سے الگ ہو جانا چاہیے۔ میں تم سے طلاق کی درخواست کرتی ہوں اور ہر قسم کی مالی، جعلی، شرعی ذمہ داری سے آزاد کرتی ہوں۔ میں اپنا اپنی کیس اٹھاؤں گی اور اس گھر سے نکل جاؤں۔ پھر میں جانوں اور میری قسمت۔ میں جاؤں اور میرا مستقبل!

میں نے کہا "چھر؟"

کہنے لگا "میں نے اس کو لاکھ سمجھا یا، خوفناک مستقبل سے ڈرایا۔ عذاب الہی کی وعدہ سنائی۔ اپنے اکبے والے کی درو ہجری زندگی کا نقشہ کھینچا۔ اس کے پاؤں پڑا۔ دریا، اس کو مارا، یار مار کر اس کا کان ماؤنٹ کرو دیا لیکن وہ اس سے مس نہ ہوئی اور جو فیصلہ اس نے کر کرھا تھا، اس پر ثابت قدمی کے ساتھ قائم رہی۔"

"اور وہاں گر انسان؟..... وہ؟"

"اس سے میں نہیں ملا۔ نہ ہی اس نے مجھے نہیں کیا۔ یہ دونوں شام کے وقت کی ہوئی میں ایک دوسرے سے ملے تھے اور ایک دوسرے کو حالات و واقعات سے آگاہ کرتے تھے۔ آگہ کے پلان بناتے تھے میں وہاں سے نہیں ملا۔"

درانی نے کہا "ایک رات دھینگاٹشی اور مارٹنی کے بعد جب میں نے گماں کے ہاتھ اس کی پشت پر باندھ کر اس کے ہازک گالوں کو اپنے سلپر سے پہنکا یا تو اس نے روئے ہوئے کہا" تم چاہے مجھے جان سے مار دو، میرے نوئے کر دو۔ میری لاش چیلیوں اور کوؤں کے سامنے ڈال دو، کوہلوں چلاوادو، میں وہاں کوئیں چھوڑ سکتی۔ وہ میرے خوابوں کا شہزادہ اور میرے روشن مستقبل کا قطبی ستارہ ہے۔"

اس جوڑے کی نمایاں تصویریں چھپی ہیں۔ اطالوی اخباروں میں جرمن اور فرانسیسی اخباروں میں ہالینڈ اور انگلینڈ کے اخباروں میں اور بیکھم کے دو اخباروں نے تو اس پر خاص نمبر ہمیشہ شائع کیے ہیں۔ میں اس کی پرودا نہیں کرتا۔ یہ ساری چیزیں میرے لیے ایک پرکاہ کی حیثیت نہیں رکھتیں۔ مجھے تو بس تجسس کے طور پر وان کے خطوط کا انفصال ہتا ہے کہ اس سالے پر کیا گزر رہی ہے۔

میں نے کہا "اس سالے پر کیا گزر رہی ہے؟"

کہنے لگا "اس کا براحال ہے۔ کار و بار اس کا ختم ہو گیا ہے۔ ماں باپ سے علیحدہ ہو گیا۔ ایک میوزیم میں نوکر ہے۔ وہاں دن رات کام کر کے دو دو قوت کی روٹی چلاتا ہے۔ آئیں بھرتا ہے اور بھنوں ہو گیا ہے۔ میں نے تو اس کو لکھ دیا ہے کہ جیسا بودو گے دیسا کا ٹو گے۔ ہم درانی لوگ ہیں، دشمن کو معاف نہیں کرتے۔ لوگ ہماری تکواری سے نہیں بچتے، ہماری آہے بھی ادھ میں ہو کر چلتے ہیں۔ اب بھجو تو اڑا لو۔"

میں نے کہا "اگر وہ معافی مانگ کر کم سے رجوع کرے تو کیا کرو گے؟"

کہنے لگا "میں اس کو معاف تو کروں گا لیکن اسے یہاں آ کر بہنا پڑے گا۔ پاکستان۔" میں نے کہا "بھائی! وہ اتنا بڑا ہندو اور ایسا عالمی کار و بار چوڑ کر یہاں کیے آ سکتی ہے۔ اس کے لیے مشکل ہو گی۔" کہنے لگا "بھیر میرے لیے بھی مشکل ہے کہ وہاں رہے اور میں یہاں رہوں۔ یہ تو بے غیرتی کی بات ہے۔" میں نے کہا "اور اگر وہ تم کو اپنے پاس بلائے برسلو۔ پھر!"

کہنے لگا "برسلو میں میں کیا کروں گا۔ وہاں تو میرے پاس کوئی توکری نہیں ہو گی۔" میں نے کہا "نہیں بھائی میرے۔ اگر وہ تم کو اپنے کسی کارخانے میں کوئی اوپنی پوزیشن دے دے کوئی جزل نہیں لایا۔ تو پھر کیسے؟" کہنے لگا "یہ تھیک ہے۔ میں ہاتھ کی کر کے کھاؤں گا، کسی کے گلوؤں پر نہیں پلوں گا۔ اس شرط پر مجھے بیکھم جانے میں کوئی انکار نہیں۔"

میں نے کہا "اچھا دیکھو، کچھ سوچتے ہیں۔ کوئی کرتے ہیں چارا۔" کہنے لگا "تم اس سلسلے میں کچھ کر سکتے ہو؟ بیخیر کسی مشکل کے بیخیر کسی اڑچن کے، اپنیش کے!" میں نے کہا "یار جیبیب اللہ خان، اس دنیا میں کیا کچھ نہیں ہو سکتا۔ بس کوشش فرض ہے!" بولا "یہ تو تھیک ہے لیکن اس کے لیے بڑی کوشش کرنی پڑے گی۔"

میں نے کہا "تو پھر انہنسے ہست کس لیے دی ہوتی ہے۔ اسی جگہوں پر ہی تو استعمال کی جاتی ہے۔" وہ میری بات سن کر کافی مطمئن ہو گیا اور کہنے لگا "میں ایک ماہ پیشتر اپنی کپنی کے کسی کام سے لندن گیا تھا۔ امال سے میں جواز پکڑ کر دو دوں برسلو بھی لگا آیا۔ اچھا شہر ہے اور کافی محنتی لوگ ہیں۔ ان کے ساتھ مل کر کوئی مشترک کار بار شروع کیا جا سکتا لیکن میں نے زیادہ چھان پچک کرنیں دیکھا۔ دوسرے روز میری رواگی سے پہلے اس نے

میں نے کہا "اور گوماں اس کو کہاں ملی؟"

"گوماں اس کو کہیں نہیں ملی۔ وہ گوماں کو ملا۔ جب وان ایلوٹھم کے صنعتکاروں کی میٹنگ میں برسلو گیا تھا تو گوماں کو ساتھ لے گیا تھا۔ باہمے اس ترتیب پھر چلتے چیزیں کوڈ بیکھا تو پڑا جان سے فریبڑ ہو گیا۔" "وہ تو ہونا ہی تھا۔" میں نے کہا۔

"اوہ راز مرادی نے بھی کافی ماری، تہباڑی، ہشیرہ نے۔ وہ فحصے سے بولा۔" اور دونوں کی اٹھ مل گئی۔ اس پڑھے بابے کے سامنے اس ڈچ چوزے کی کیا حیثیت تھی۔ طلاق دینی پڑی؟" بھر اس نے میرے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کرفلشیانہ انداز میں کہا "بھائی! جان زندگی اور چیز ہے اور ناقچ ناچنا کچھ اور ہے۔ اگر قص کرنے سے زندگیاں بن سکتیں تو سب سے کامیاب لوگ رقص اور طبلہ نواز ہوتے۔ اس نے ایک منٹ نہیں لگایا، تہباڑی، ہشیرہ نے اوگاڑی بدل کے لوپ لائیں والی ایک پریس کپڑی۔"

"تواب و برسلو میں ہوتی ہے؟" میں نے پوچھا۔

کہنے لگا "اور کہاں ہو گی مال زادی۔ برسلو میں ہوتی ہے اور بابے بیکھم کے سارے کار و بار کی ہجرانی کرتی ہے۔ تمنا ہزار کارکنوں میں اس بابے کے برنس کو کنٹرول کرنا کار و بار کی اوپنی چیز دیکھتا ہے کا نتیکٹ حاصل کرنا اور ہمدرم کارخانہ واروں سے تعلقات بنا کر رکھنا یہ سب آپ کی ہشیرہ کا کام ہے۔"

"اور بابا؟" میں نے پوچھا۔

"وہ بھی دفتر آتا ہے لیکن ایک صوفے پر شم دراز ہو کر اوپنگت رہتا ہے۔ اس جہاگیر نے اپنی ساری سلطنت نور جہاں کے ہوالے کر دی ہے۔ اب تو وہ اپنی محبوب کے صن جہاں سوز کا نظارہ کرنے کے لیے دفتر جاتا ہے۔ اور اس کوئی کام نہیں۔"

میں نے کہا "تم اسے ملے ہو؟"

"میری ملتی ہے جو تی۔" اس نے فحصے سے کڑک کر کہا "میں درانی خاندان سے تعلق رکھتا ہوں۔ کوئی اپنا بدمعاش یا چور بھکاری نہیں جو اس کے خنوں گھکھی نے جاؤں۔ لعنت!" میں نے پوچھا یہ ساری باتیں ایسی تفصیل کے ساتھ تھیں کیسے معلوم ہوئی تو اس نے فس کر کہا "مجھے بخی کے بخی و ان اس کے تعلق تفصیل سے لکھتا ہے اور اگر ممکن ہو تو اس کی ایک آدھ تصوری بھیج دیتا ہے۔ وہ اندر نیشنل کافرنس

چاری چپلن روم آیا اور دفتر دش میں چھٹی ہو گئی۔ سرکاری طور پر نہیں، ملازموں کی من مرتبی سے۔ اس کی آمدی ہمیں پرینے کافرنس، فور دش میں حاضرین سے اس کا خطاب، ان سب مصروفیات کی رکنیں قائم ہیں ہر سماں میں دکھائیں گیں۔ میں نے اور رام سنگھ تو مرنے بھی ان فلموں کو دیکھا اور چاری چپلن کو، زندہ چاری چپلن کو قریب سے دیکھنے کی حرمت دل میں لے کر فاموش ہو گئے۔ تو مرتی کو تو اس بات کا بہت ای دکھتا کہ گھر میں آئی ہوئی گھٹائی روز کے بعد واپس جاری تھی اور اس کے درشنوں سے محروم ہو گئے تھے۔

ویسا خیال پر میرا ایک بار ایلوہ موز ملکیت تھا۔ اس کے ساتھ بڑی آسمانی کے ساتھ ادھار چل جاتا تھا اور کئی مرتبہ وہ بان بوجھ کر بھول بھی جاتا تھا کہ اس کو ہاتھیوں کی زندگی کے بارے میں جانے کا بہت شوق تھا اور میں نے اس کو ہاتھیوں کی تھیں یہ عرض کرنا تھا کہ یہ دورانی تھا جس نے میرے پاس روم آنے کے لیے وہی تاریخیں دی تھیں جو شہاب صاحب نے اپنے قیام روم کے لیے کر بنجی تھیں۔ میں بھلا اس کو کیسے انکار کر سکتا تھا اور اس کا دل کیونکہ توڑ سکتا تھا کہ یہ پہلے تی شکست خاطر ولایت اور پاکستان کے درمیان گھومتا ہتا تھا۔ وہ تو خدا کا شکر ہو جو اس نے میرے کہنے پر اپنی آمدی شیزاد بدل لیا ورنہ میرے لیے بڑی مشکل ہوتی۔

میری زندگی میں قابل ذکر اور توجہ طلب واقعات کا گراف کچھ دیا جیب ہے کہ اور تو چھڈ جاتا ہے، پھر اس کوئی اور چھورنیں ملتا۔ پتہ ہی نہیں چلتا کہ معاملہ ہوتا کیوں رہ گی اور میں جو سڑی پر پہلا قدم رکھتے ہی ستانوں کے پہنچ گیا تھا، اٹھانوں پر کس طرح سائب کے منہ میں آکر پھر سے ابتداء پر پہنچ گیا۔ بات آئی گئی ہو گئی۔ ہوا کا جھونکا گیا۔ تاشاختم ہوا، ہال کی بیان روش ہو گئی۔ قدم خود بخونا گیزٹ کی طرف اٹھنے لگ۔ دروازے سے نکل کر ایک مرد پھر ای زندگی میں داخل ہو گئے۔ خواب گزر گیا، سائنس اصل سڑک آگئی۔ چلا چل جانب منزل چلا چل۔

اب شہاب صاحب آرہے تھے اور میرے بیہاں قیام کر رہے تھے تو دل ہر وقت دھرم کارنا تھا کرتے ہیں۔ آفیسر ہیں۔ ایسے سینئر رائٹر ہیں۔ اونچے عہدے پر بر ایمان ہیں۔ آئی ہی اس حکومت سے تعلق رکھتے ہیں، وہ میری قربت کیوں کر پسند کریں گے اور مجھے کیسے برداشت کریں گے۔ ظاہر کہ ان کا ایک سرپرستانہ سارو یہ ہو گا اور وہ میری نگہداری کی کرکے واپس وطن پہنچ جائیں گے۔ جس طرح ہر بڑا آدمی دیوار غیر میں اپنے ملکی طالب علموں سے کام لے کر ان سے پارسل بندھوا کر اور سڑک اٹھوا کر اس خدمت طلبی سے ان کو سرشار کر کے واپس چلا جاتا ہے، اسی طرح یہاں بھی ہو گا۔

اصل میں میری زندگی میں چند ایسے واقعات پیش آئے تھے جن میں میں ہوتے رہ گیا تھا اور وہ واقعات میری برتری کا حصہ نہیں، بن سکتے تھے۔

جب چاری چپلن اپنی فلم لام لام لاش کی بے پناہ کامیابی کے بعد روم آیا اور اٹلی کی حکومت اور اٹلی کے لوگوں نے اسے شرف مہانی بخشنا تو اس نے "فور دہماں" میں اپنی مختصر تقریر کے ساتھ صرف ایک جملک دکھانے کا وعدہ کیا۔ لوگوں نے دل وجہ سے قبول کیا کہ زندہ چاری چپلن کی ایک جملک اس کی سیکڑوں فلموں اور میں ہوں میتوں پر بھاری تھی۔

پھولوں کا ایک زبردست بوکے میرے ہوٹل روم میں بھیجا یا تھا۔

"کس نے؟" میں نے جلدی سے پوچھا۔ "کس نے؟"

"گومان نے۔" اس نے ایک لباس اسٹانس لے کر کہا۔ بہت ہی خوبصورت دور قیر کارڈ کے اندر بزرگار کے

اس نے اپنے دھنٹلے کے تھے۔

"ساتھ کوئی پیغام نہیں؟" میں نے پوچھا۔

کہنے لگا۔ "پیغام تو کوئی نہیں تھا لیکن پھولوں کا اتنا بڑا گلدستہ اس بات کی غمازی کرتا ہے کہ اس کے دل میں

میرے لیے اب بھی محبت کے بے پناہ راست موجود ہیں اور اس کو میں ہر وقت یاد رہتا ہوں۔"

تو میں یہ عرض کرنا تھا کہ یہ دورانی تھا جس نے میرے پاس روم آنے کے لیے وہی تاریخیں دی تھیں جو شہاب

صاحب نے اپنے قیام روم کے لیے کر بنجی تھیں۔ میں بھلا اس کو کیسے انکار کر سکتا تھا اور اس کا دل کیونکہ توڑ سکتا تھا کہ یہ

پہلے تی شکست خاطر ولایت اور پاکستان کے درمیان گھومتا ہتا تھا۔ وہ تو خدا کا شکر ہو جو اس نے میرے کہنے پر اپنی آمدی

شیزاد بدل لیا ورنہ میرے لیے بڑی مشکل ہوتی۔

کی طرف لے چلے۔ ہوئی چند قدموں پر ہمی تھاں کیک میں ایک مضبوط گروہ کا مقابلہ کر کے ایک گھرے ہوئے بلوجھڑے کو اسی کی خلافت گاہ تک پہنچانا نہایت مشکل کام تھا۔ لیکن ہم خدا کے فضل سے اس میں کامیاب ہوئے۔ سیکرٹری کو ہم پر ترس آگیا اور وہ ہمارا استھانت سے متاثر ہو کر ہمارا پیغام لے کر اندر صاحب کے پاس چلا گیا۔ ہوئی باتیں منٹ بعد خوش خوش مسکراتا ہوا آیا اور کہنے لگا "مبادر کر ہو، ہمارا پیغام ان کو دے دیا تھا۔ موسیو جپلن کہتے ہیں، میں ان ہاموں کے آدمیوں میں سے کسی کو بھی نہیں جانتا۔ یہ دونوں نام میرے لیے آڈٹ لیندش ہیں!" ہم دونوں نے اپنے اپنے بیگ اٹھائے اور باہر آگئے۔ باہر آ کر ہم نے ایک دوسرے سے ہاتھ ملایا اور ایک لٹکا ہوئی اپنی راہ پر چلے گئے۔ بڑا چھا اعزاز تھا لیکن نارس سا ہو کر رہ گیا۔

لچقی فرانس جا رہا تھا۔ ترقیہ اپنی لیام میں میرا ہجر جانے کا پروگرام تھا لیکن کسی رہنمائی بغیر یہ سرفضول سا نہ رہا تھا۔ میں نے لچقی سے کہہ کر اور اس کی منٹ خوشاد کر کے کچھ دیا کر لیا کہ جن دونوں میں پھر میں چلوں، وہ بھی گا۔ مجھے مایوس نہ کرنا۔" میں نے دونوں ہاتھوں پر اٹھا کر لیں سر لیں سر لیں پلت کر دیکھا۔ وہ میرا نام اس وضاحت سے پکارتا تھا مجھے میرے پیچن کا ساتھی ہوا درہم اکٹھے کھیلتے رہے ہوں۔ فرشت ایڑر میں میرے فارسی کے پروفیسر ہمالی ہاری زبانیں گلگ ہو گئی تھیں۔

جب ہم گیٹ سے باہر نکل رہے تھے تو چپلن نے ایک مرتب پھر پکار کر کہا "دیکھنا اشتفاق، میں تھمارا انتظار کر رہا گا۔ مجھے مایوس نہ کرنا۔" میں نے دونوں ہاتھوں پر اٹھا کر لیں سر لیں سر لیں پلت کر دیکھا۔ وہ میرا نام اس وضاحت سے پکارتا تھا مجھے میرے پیچن کا ساتھی ہوا درہم اکٹھے کھیلتے رہے ہوں۔ فرشت ایڑر میں میرے فارسی کے پروفیسر ہمالی صاحب میرا نام اسی وضاحت سے پکار کرتے تھے۔

لچقی یوں تو چینی آرٹ، ادب اور چینی لکھنکار کا لر تھا لیکن اس کا فرانسیسی ادب کا بھی گہرا مطالعہ تھا اور اس نے اسکے دن نیک پونے پانچ جب ہم ہوئی پہنچ تو پہنچے چلا کہ چارلی چپلن صاحب اس وقت اط allovi ایکٹھوں اور ایکٹھوں سے خطاب کر رہے ہیں۔ اس کے بعد ان کے اعزاز میں ایک رسپشن ہے۔ ہم نے کہا "ان سے کہہ دیجئے کہ سالوں تھے اور اشتفاق آئے ہیں۔ وہ خود یہ باہر آ جائیں گے۔"

سیکرٹری نے کہا "ایسا نہیں ہے۔ اس وقت ان سے بات نہیں کی جاسکتی۔" میں نے کہا "آپ ان تک ہماری چوت پہنچا دیجئے، وہ خود یہ بھجو جائیں گے۔"

سیکرٹری نے کہا "ایے بڑے فتنہ میں تم لوگوں کی چوت دینا اصول کے منافی ہے۔ ہم ایسا نہیں کر سکتے۔" سالوں تھے اور کھانا تھا اور اس سے ہام تک رکھا تھا۔ ہمارے پاس پکال جانے سے کوئی دو گھنٹہ چھتر اس نے ہم پڑھے گے تو چپلن کو بہت افسوس ہو گا۔ دیکھنیں رہے تھے، وہ کس محبت کے ساتھ ہم سے انجام کر رہے تھے۔

میں نے کہا "نیک ہے، جب یہ بیٹھ میں ہو جاتی ہے تو ہم ان کو اپنی پیغام پہنچادیں گے۔" ہم دونوں لاوٹجیں میں پہنچ کر رہے تھے۔ میں نکھل میں ہوئی اور ایکٹھوں اور ایکٹھوں کا قائد چارلی چپلن کو اپنے جلوہ میں لے کر کھانے کے ہال کی طرف چلا۔ ہم دونوں اپنی جگہ سے تھوک کا مار کر اٹھے اور اس قطار کی طرف پکے جس میں ہمارا گوہر تبار جا رہا تھا۔ گارڈ تھے ہاتھ بڑھا کر نہیں روکا کہ ہیں ہیں۔ پاکل ہو گئے ہو۔ کہہ رہے جا رہے ہو؟" ہم دا پس آ کر پھر اپنی اپنی سیٹوں پر پہنچ گئے اور رات کے دل بیک انتظار کرتے رہے۔

سواد بچے کے قریب ہم نے پھر اپنی سیٹوں کے گز اڑش کی کاہی ایک مرتبہ جا کر چارلی چپلن کو صرف اتنا بتا دیں

کی طرف لے چلے۔ ہوئی چند قدموں پر ہمی تھاں ایک مضبوط گروہ کا مقابلہ کر کے ایک گھرے ہوئے بلوجھڑے کو اسی خلافت گاہ تک پہنچانا نہایت مشکل کام تھا۔ لیکن ہم خدا کے فضل سے اس میں کامیاب ہوئے۔

ہوئی کے گیٹ کے اندر داخل ہوتے ہیں ہجوم باہر رک گیا اور حواس باختہ چارلی چپلن ہم سے ہمارے ہم پوچھتے ہیں۔ سالوں تھے اپنام بتایا اور میں نے اپنا "دیکھنا اشتفاق بھولنا نہیں۔ نیک پانچ بچے اور نہیں میں اور کاموں میں پھنس جاؤں گا مارا تو رے، یاد رکھنا۔" ہم دونوں نے سر ہلا کر "ٹکری ٹکری" کہا۔ آگے کچھ کہنا چاہتے تھے لیکن اس نے بڑے اعزاز کے بوہاری زبانیں گلگ ہو گئی تھیں۔

جب ہم گیٹ سے باہر نکل رہے تھے تو چپلن نے ایک مرتب پھر پکار کر کہا "دیکھنا اشتفاق، میں تھمارا انتظار کر رہا گا۔ مجھے مایوس نہ کرنا۔" میں نے دونوں ہاتھوں پر اٹھا کر لیں سر لیں سر لیں پلت کر دیکھا۔ وہ میرا نام اس وضاحت سے پکارتا تھا مجھے میرے پیچن کا ساتھی ہوا درہم اکٹھے کھیلتے رہے ہوں۔ فرشت ایڑر میں میرے فارسی کے پروفیسر ہمالی صاحب میرا نام اسی وضاحت سے پکار کرتے تھے۔

لچقی میں پھر ایک سر ایڈر میں آرٹ، ادب اور چینی لکھنکار کا لر تھا لیکن اس کا فرانسیسی ادب کا بھی گہرا مطالعہ تھا اور اس نے اسکے دن نیک پونے پانچ جب ہم ہوئی پہنچ تو پہنچے چلا کہ چارلی چپلن صاحب اس وقت اط allovi ایکٹھوں اور ایکٹھوں سے خطاب کر رہے ہیں۔ اس کے بعد ان کے اعزاز میں ایک رسپشن ہے۔ ہم نے کہا "ان سے کہہ دیجئے کہ سالوں تھے اور اشتفاق آئے ہیں۔ وہ خود یہ باہر آ جائیں گے۔"

سیکرٹری نے کہا "ایسا نہیں ہے۔ اس وقت ان سے بات نہیں کی جاسکتی۔" میں نے کہا "آپ ان تک ہماری چوت پہنچا دیجئے، وہ خود یہ بھجو جائیں گے۔"

سیکرٹری نے کہا "ایے بڑے فتنہ میں تم لوگوں کی چوت دینا اصول کے منافی ہے۔ ہم ایسا نہیں کر سکتے۔" سالوں تھے اور کھانا تھا اور اس سے ہام تک رکھا تھا۔ ہمارے پاس پکال جانے سے کوئی دو گھنٹہ چھتر اس نے ہم پڑھے گے تو چپلن کو بہت افسوس ہو گا۔ دیکھنیں رہے تھے، وہ کس محبت کے ساتھ ہم سے انجام کر رہے تھے۔

میں نے کہا "نیک ہے، جب یہ بیٹھ میں ہو جاتی ہے تو ہم ان کو اپنی پیغام پہنچادیں گے۔" ہم دونوں لاوٹجیں میں پہنچ کر رہے تھے۔ میں نکھل میں ہوئی اور ایکٹھوں اور ایکٹھوں کا قائد چارلی چپلن کو اپنے جلوہ میں لے کر کھانے کے ہال کی طرف چلا۔ ہم دونوں اپنی جگہ سے تھوک کا مار کر اٹھے اور اس قطار کی طرف پکے جس میں ہمارا گوہر تبار جا رہا تھا۔ گارڈ تھے ہاتھ بڑھا کر نہیں روکا کہ ہیں ہیں۔ پاکل ہو گئے ہو۔ کہہ رہے جا رہے ہو؟" ہم دا پس آ کر پھر اپنی اپنی سیٹوں کے گز اڑش کی کاہی ایک مرتبہ جا کر چارلی چپلن کو صرف اتنا بتا دیں

لبے اپنے جلوہ اور روں والے فنکار تھے ہو کر اپنے خیال و انکار کا اعلان کرتے رہے تھے۔ اونچ، چیخنے، مدھم، کوئی

لچھتی نے اپنی گھری دیکھ کر کہا "ابھی سات منٹ باقی ہیں، وہ ختم ہو لیں تو پھر اندر چل کر ہم سارے سے ملیں گے اور جلدی فارغ ہو جائیں گے۔ اس کے پاس زیادہ وقت نہیں ہوتا..... میں سات منٹ تک بڑے غور سے ان کیاڑیوں کے کھوکھوں اور نشتوں کو دیکھتا رہا جمال آرٹ اور فن کے دلدارہ انہیں اسی عقیدت بھری نظر سے دیکھ رہے تھے جیسے کسی درگاہ پر زیارت کوئے ہیں۔

"بچوں کی نفیات کے بارے میں؟" اس نے جلدی سے پوچھا۔  
اس نے کہا "نہیں، بچوں کی روح کے بارے میں۔ نا آسودہ روح اور بے حقی کے بارے میں..... میرا ایک کڑا رانے کے کی تلاش میں گھر سے لکھا ہے اور اپنے کتنے سے بھی زیادہ گم ہو جاتا ہے۔ میرا ایک کردار اپنے پرکھوں کے ارے میں اپنی نافی سے بہت سارے واقعات سنتا ہے اور دیگر ہو جاتا ہے کہ دو اب اس کے گرد کیوں موجود نہیں رہے۔ اب اور پچھے ہے جس کا باپ اس کی ملی اپنے بس کو روشن کے طور پر دے دیتا ہے۔ ایک لڑکا اپنے باپ سے ہر روز بلا وجہ پڑتا ہے اور پڑھاتی چلا جاتا ہے۔ غیرہ وغیرہ وغیرہ....."

انہوں نے میرے ان موضوعات کو بنظر احسان دیکھا اور لچھتی کے ساتھ اپنی رائے کا اظہار کیا۔  
کوئی آدھ گھنٹی تیز طرار بک بک کے بعد لچھتی وہاں سے اٹھا اور اجازت چاہی، ہم دونوں نے اس بھیگے آٹھے سے ہاتھ ملایا اور پاہر نکل آئے۔ باہر کی ہوا تازہ تھی اور فضا خوبگوار۔  
ہم دونوں آہستہ آہستہ شیوں کی طرف چلے جا رہے تھے اور تحکاومت کی وجہ سے خاموش تھے۔ ایک جگہ ان کوں آنکھ کریمی اور ہم اسے چانتے ہوئے پھر آگے جانے لگے۔ کون آنکھ کریم ختم ہوئی۔ ہم نے کافی راستے طکریا۔ ایک جگہ رک گرم نے کون کی پچھنی دم کوڑے کی نوکری میں پھیکنے کے لیے سرک کراس کی تو میں نے شادوت سے چکر کہا "ایک تو تم نے اس ہوٹ شہر سے بھی گفتگو شروع کر کے سارا وقت شائع کر دیا....."

لچھتی نے کہا "خدا کے والے، وہ ہوٹ نہیں فرانس کا ہے، بہت بڑا ادب ہے۔"  
میں نے کہا "تھیک ہے، میں زبان تو نہیں سمجھتا لیکن وہ کافی ذہین آدمی دکھائی دیتا تھا۔ مگر اس کے پاس اتنا ملا اوقات شائع کرنے کی کیا ضرورت تھی۔"  
اس نے کہا "کچھ خدا کا خوف کرو، یہاں کا بڑا نامی گرائی رائٹر ہے۔"

میں نے کہا "میں کب کہنا ہوں کہ رائٹر نہیں ہے..... ہے اور ضرور ہے۔ ہمارے یہاں بھی ایسے بہت سے رائٹر ہیں جو دلیے میں گذرا تھے میں لکھ کر ہیں اور اعلیٰ درجے کے افسانہ نگار ہیں۔ میرا ہپتاں میں کپاڈ نہ ہیں اور سلسہ وار ناول کو رہے ہیں۔ یہ کوئی کمال کی بات نہیں۔ میں تو اپنے وقت ضائع کرنے کو رہا ہوں۔"

لچھتی نے رُک کر اور میرے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کہا "وہ ہوٹ نہیں ہے، فل ہاتم رائٹر ہے اور اس ریستوران کے لئے اتنا یہ کرہ مستقل طور پر اس لیے دکھا ہے کہ یا ایک عزت افرادی کی بات ہے۔ ماں کی تو قیری ذات ہے۔"

میں نے کہا "چلپاں ہاتم رائٹر ہی، لیکن ایسے تباہت سے رائٹر ہوئے ہیں۔ ہر ایک کے پاس تو گاڑی نہیں روکی کیا کیا کیا کرے اور کہ مرے۔"

وقت مقررہ پر جب ہم ریستوران کے اندر داخل ہوئے تو ایک طرف کچھ آرٹسٹ اپنے چوکھے سامنے والی دیوار کے ساتھ رکھ کر کہنے ساتھیوں کو مرغوب کر رہے تھے۔ اس جگہ ایک شخص ہاتھ باندھ کر بائیس ناگ تبر کے دامی ناگ پر ایک کونے میں کھڑا تھا۔ کچھ لوگوں کے ہاتھ میں کافی کے گل، باتیوں کے پاس بیتر کے پکے جگ۔ وہ بار بار انی کوں لگا کر بیٹر پر رہے تھے اور ناموجو خوشی کا اظہار کر رہے تھے۔  
کوئی ڈیزی ہرگز چوڑی گلری میں سے گزر کر ہم ایک کمرے کے سامنے پہنچ جس کا دروازہ شم واتھا۔ لچھتی نے

ہلکے سے دستک دی تو اندر سے آواز آئی "آتھرے! آتھرے!!"  
ہم اندر داخل ہوئے تو دیوار کی طرف ہکھنے والی کھڑکی کے پاس میز کریڈا لے دہرے بدن کا ایک آدمی کھلے گر بیان اور چھٹی ہوئی آستینوں کے ساتھ بیٹھا لکھ رہا تھا۔ اس کا کوٹ دیوار سے لٹک رہا تھا اور وہ سارے کا سارا اپنی ڈیز پر جھکا ہوا تھا۔

ہماری آہستہ پاتتے ہی وہ اٹھ کر کھڑا ہو گیا اور اپنا ہاتھ آگے بڑھا دیا۔ لچھتی نے اس سے ہاتھ ملاتے ہوئے فرائیسی میں کہا "یہ ہمارے بہت ہی بیمارے دوست اشراق احمد ہیں، پاکستان سے آئے ہیں اور مختصر کہانیاں لکھتے ہیں۔ ان کی کہانیوں کا ایک جمود چھپ پکا ہے، دوسرا تیار ہے۔"

اس شخص نے بڑی گریجوٹی کے ساتھ ہاتھ ملایا اور "آں شانتے" کہ کر خوشی کا اظہار کیا۔ اس آدمی کا چہرہ بے حد ساٹ اور آنکھیں کافی بھیکنی تھیں۔ وہ ایک بور خنس تھا، شریف اور مہذب بور!  
لچھتی نے اس سے باقی شروع کر دیں جن میں زیادہ ذکر اس کے مضمونوں کا تھا اور جن کو وہ ایک ایک کر کے پڑھ پکا تھا۔ مگر اس نے لچھتی سے اپنے اختلاف کی بات کرتے ہوئے کچھ انداز سے بات کی کہیں بھی اس سے حاذ ہوئے بغیر نہ رہ سکا۔ وہ دونوں فرائیسی میں گفتگو کر رہے تھے اور مجھے ان کا ایک لفظ بھی سمجھنیں آ رہا تھا۔ کچھ اسامی مفرغ اور پچھے سیاہی ترا ایک کے اشارے ضرور ملت تھے لیکن اس شخص میں مضمون کی تفصیلات کا مطلقب پتہ نہیں چلا تھا کہ کیا کہہ رہے ہیں۔ اول اول تو مجھے ان کی بات نہیں تھے خوٹگوار گلی لیکن بعد میں میں پھر بور ہو کر جانیاں لیئے گا۔ اس بھی شخص نے ازاں اشتویں خوشودی بھسے پوچھا "آپ کے افسانوی کرد اختریاری بندگی سر کرتے ہیں یا اضطراری؟" تو لچھتی نے اطاالوی میں ترجیح کرنے کے ساتھ اختریاری اور اضطراری کی مختصری وضاحت بھی کی۔ میں نے کہا "انہیں کہہ دیجئے کہ زندگی نہ تو اختیار ہے نہ اضطراری، زندگی تو زندگی ہے جو ہمیشہ بڑے سائز میں دستیاب ہوتی ہے۔ اب اتنے بڑے بڑے لکھنی ہاں۔"

اس نے جل کر کہا "فرانس کا سب سے بڑا ناول نگار، افسانہ نگار، ڈرامہ نگار اور دانشنامہ نگار ہے۔ میر فرانس ہی نہیں دینا کا سب سے بڑا اثر ہے۔"

میں نے کہا "ہم نے تو کبھی اس کا نام نہیں سنائے۔"

کہنے کا "اگر تم نے سارے کا نام نہیں سنائے تو تم جاہل ہو، پاگل ہو، پسماں ہو۔"

میں نے ذرا سوچتے ہوئے پوچھا۔ "سارے سے تمہاری کیا مراد ہے؟"

اس نے چڑ کر کہا "سارے سے میری مراد سارے ہے۔ اس نام کا کوئی دوسرا آدمی اس وقت روئے زمین پر موجود نہیں۔ سارے!"

میں نے کہا "وہ تو... سارے ہے! ہمارا بھوب تین آتم۔"

اس نے جلا کر کہا "سارے تمہارے جیسے ان پڑھا در فرانسی نا آشنا لوگ کہتے ہوں گے۔ اس کا نام سارے ہے۔ سارے۔"

جب میں نے یہ سنائے میں سارے سے مل کر اوس سے ہاتھ ملا کر آیا ہوں تو میری تو روح فنا ہو گئی۔ میں سے لپھتی سے کہا "ابھی واپس چلو، اسی وقت، اسی لمحے جا کر اس سے ملتا ہے اور بتانا ہے کہ اس کے بہت سے عاذ اور شیدائی میں موجود ہیں اور ہر وقت اس کے نام کی مالا جنتے ہیں۔ محمد حسن عسکری، ڈاکٹر احمد، پروفسر احمد کی اے قادر، سارے غیر ترقی پسند ادیب، کافی ہاؤس میں بیٹھنے والے دکا، شاعر، صحافی..... ہم تو ان کو پا جتے ہیں اور میں بھی ان میں شامل ہوں۔ ابھی واپس چلو۔ میں جا کر ان سے معافی مانگوں۔ ان سے مذہرات کا اظہار کروں اور ان سے تحریری سرشقیت لوں کہ میں ان سے ملا ہوں۔ چلو چلو..... جلدی کرو۔"

لپھتی نے ایک زہر میں بدھی مانی کی طرح کوئی پر ہاتھ رکھا اور کہا "تم پاگل تو نہیں ہو گئے ہو، ہوش تو نہیں ہیں۔ تم نے سارے کو کیا بھکر کاہے؟ ایک دکاندار، پوکیدار، بھڑا دیا چڑا ای، بھک منگایا اپنے جیسا دیوان۔ کیا کجھے؟ اس کو۔ دنیا کے عظیم قلمبی کو، اس سے روز روکون مل سکتا ہے۔ کیے مل سکتا ہے کیوں کمل سکتا ہے۔۔۔ تمہارے سریں جو اس گرام بھیجا تھا، وہ باقی ہے یا پکھل کر کپشوں کے راستے نکل گیا۔"

لپھتی کے بارے میں باہمی محبے بیویوں کی کہا کرتا تھا "اوئے کس کے ساتھ یاری لگائے پھرتے ہو۔ اس تو نام بھی ڈبل گالی ہے، دفع کرو۔"

کی ہاتھیں۔

لیکن میرے سر پر گرینوبل یونیورسٹی کا بھوت سوار تھا جہاں کل جہاں سے لا کے اور لڑکیاں مرد اور عورتیں، بڑھے اور بڑھے ہیں فرانسیسی پڑھنے آتے تھے اور فارغ التحصیل ہو کر ایک بہت ہی خوبصورت سرشقیت اور رنگین تصویر والا عاشقی کا رہ لے کر جاتے تھے۔ پھر اتنے عرصے بعد ایک مرتبہ اور طالب علمی کے مزے لوٹا اور یونیورسٹی کے کمرے اور اس کے لا لوگوں کی خوشبوتوں سے آشنا ہونا، کمال کا تجربہ تھا، آزادی، بے فکری، لائقی، محفلیں، مجلسیں، سیمینار، مجلسیں، نوٹ پیپریں، اس کے مقابلے میں تم ماہ کی تجوہ کی کیا جیش تھی اور یعنی خرچے کیسے ڈراستھے تھے۔ میں نے یونیورسٹی خط کھا اور دو افلام لے لیا۔

جس روز میں ڈپلوما ان فریچ کا کوئی نہیں کرنے گرینوبل یونیورسٹی پہنچا تو غیر ملکی طلباء اور طالبات کا ایک جم غیر پڑھنے آفس کے سامنے جمع تھا۔ جگ جگ ہم وطن طالب علموں کی ٹولیاں بیٹھی تھیں۔ کچھ اپنے یہاں کے مقبول گیت گاری تھیں، کچھ خالی تالیاں بھاری تھیں۔ ایک جگ آڑش ٹولی نہایت ہی ناقص سالوں رقص کر رہی تھیں۔ رقص کیا تھا بس آوا پاہی تھی۔ لڑکیوں کی قطار لڑکوں کے اندر سے گزر جاتی تھی اور لڑکوں کی قطار لڑکوں کے درمیان سے۔

میرے وطن کا کوئی بھی نہیں تھا۔ نہ پاکستان کا ناٹھی کا۔ سب سے زیادہ تعداد امریکی سٹوڈنٹس کی تھی جن میں اور شیدائی میں موجود ہیں اور ہر وقت اس کے نام کی مالا جنتے ہیں۔ محمد حسن عسکری، ڈاکٹر احمد، پروفسر احمد اور ایک جگ کم لڑکے۔ اگر یعنی بھی کافی تھے لیکن ملے جلے۔ ان میں بزرگوں کی تعداد زیادہ تھی اور جو انوں کی کم۔ وہیں سے زیادہ تر لڑکیاں آئی ہوئی تھیں جن کے چہرے بشرے، وجود اور ارادے سے ان کا ناٹھی ہونا واضح تھا۔ ان کا گروہوں اگل چلتا تھا اور انگل ہی رہتا تھا۔ چند سٹوڈنٹس جاپان کے تھے، کچھ لٹایتیا کے۔ تین سٹوڈنٹ پورے آئے تھے اور جو ایک لگ سے۔

جب میں نے اپنا نام رجسٹر کروا یا اور یونیورسٹی کے داخلے کا اجرازت نام کھڑکی میں چیز کیا تو مجھے داخلہ فوراً لکھا ہٹل کے داخلے کے لیے انہوں نے محدود کر لی۔ اس وقت کوئی جگ نہیں، سب فل ہے البتہ پرانی سویٹ طور پر بدل دیوں کے یہاں کافی جگ ہے، وہاں آپڑا کی کر سکتے ہیں۔ میں نے تو نہیں بورڈ پر گلی ہوئی فہرست میں سے ایک نام چھاننا، مادام ہے مونے۔ اور دکونبر پارہ، گرینوبل۔

لپھتی کے بارے میں باہمی محبے بیویوں کے راستے نکل گیا۔

مادام موئنے پنجمہ سرٹھ برس کی دھان پانی خاتون تھیں۔ بہت ہی نیس اور بے حد شفیق۔ انہوں نے مجھ سے اوقتنام موال کیے۔ میرا پسپورٹ دیکھا، ہفتہ وار کرایہ بتا کر مجھے باہر کے بڑے دروازے اور گھر کی چالی دے دی اور

میر دہری نزل کے بڑے سے گھر کے ایک ترچھے کر کے کراپی دار بھر گیا۔ اندر واٹس میں لگا تھا یہیں خانہ باہر تھا۔

مادام نے صحیح سات بجے کافی کے لیے دروازہ کھکھایا اور میں ڈاہنگ روم میں ان کے ساتھ ناشست کرنے پڑیں

لیے فرانس جانا، وہاں رہنا، نئے سرے سے خرچ کرنا، روم میں بھی اپنے کرے کا باقاعدگی سے کرایہ دیتے جانا کوئی

دیکھو جی کتنا بڑا اعزاز ملتا تھا مجھے جو دیکھتے دیکھتے، میری نظر وہیں کے سامنے ہے جو اسی تھیں تھیں ہو گیا اور باقی کچھ بھی نہیں۔

گرمیوں کی چھیسوں میں میں نے اپنی تین میسینے کی تکنو اپاری ساتھی میں کے نام لکھ کر ان سے درخواست لے کر

لیے یونیورسٹی کا کام وہ سنجالیں اور مجھے فرانس جا کر اپنی فرانسیسی کا کورس مکمل کرنے دیں۔ پادری جی نے رائے دی کہ

بائٹ تھے جن سے ان کو اچھی خاصی آمدن ہو جاتی تھی۔

دروز بعد یونیورسٹی کی کالائیں شروع ہوئیں

سارے کے سارے غیر ملکی۔ میری سیٹ فیلو ایک جسم لڑا

آرام کے براہمی اور اس کا باتھ میرے باتھ سے کچھ بڑا تھا۔

کر کے ان کے متناسب ہونے کا اشارہ کیا تو وہ شرم اکبر!

ہوں۔ سمجھ بھی جاتی ہوں لیکن بول نہیں سکتی۔“ میں نے کہا

کو ایکھاڑا صناب فراموش ہو جائے گا۔ اس نے مس کر

بُور، تو چاری ساری کلاسون میں مزے کے

کاس رائٹنگ کرنے والے تھیں ایکرنا مادام تائیوں کی تخفیف کی

لهم اسْكُنْ سَلَامَكَ عَلَيْهِ مَا كَانَ عَلَيْهِ وَمَا يَرْجُوا

فِي قُصْدٍ وَسِجْنٍ حَمَلَهُ الْكَوْكَبُ الْمُرْكَبُ

کے یہ گھر بھی کہا جاتا ہے اس کے شہنشہ کے

کے تھوڑے پہنچانے کی آنکھیں کھلے۔

چارٹھا: سیں ای ای ای اور یعنی اور روزے سے ملے

اور ان حروف کی اواز دل کی جو یہ مرے ساتھی پڑیں

میں سارے ہی مزید ارزرے اور ساری ان ونڈاں رہیں گے۔

یہ وہی حبوب کلاس ۵۰۰ سے ۷۰۰ ملیگا

ورنہ اس سے پہلے رک لے بارے میں میں چھوٹی

وائزے کی شعل میں بچھا رہا تھا اور وہ فراس لے گلف

می، اس لیے سارا بوجہ مادام پر تھا۔ ہم پر چیاں چلا چا

بے خواز اڑا رہے تھے۔

ہم ب سے دور، آخری دائرے کے ایک

جوڑے اور پھر ان دونوں سر دل کو ایک ساتھ جھکائے

چیزی حبھے پہنچئے تھے۔ ہم سب نے ان کو پر اسرارِ حالت

چوری سی ہو کر بیٹھے گئیں۔ مارام کے حساب سے وہ آ

زیادہ موجود تھے کہ کسی انتہائی مفید کام میں صرف

جب کلاس فتح ہونے میں کوئی پائچے منٹ

تھا "میر" پاکستان کے لئے! "خیجے اگر چڑی میں پر

— 1 —

ہے اور ان کے آنے پر میرے مرحوم شوہر کی روح بڑی خوش ہو گی کیونکہ اس کو دعویٰ تھیں دینے کا اور اپنے باتحسے پاکر کھلانے کا بڑا اشوق تھا۔

میں نے آئے کر طلاقہ یاراں میں اس کا اعلان کیا تو سب نے خوشی کے نلک ڈگاف نظرے لگائے اور جیکل، بیٹھا، الودعیہ کیتھی میرا گھرد کیتھی آ گئیں۔ کمرے کی لگائش دیکھ کر انہوں نے اعلان کیا کہ بالکل تسلی بخش ہے اور ماڈام موٹھے سے کرو دعہ لیا کہ وہ پھر بھی بہاں آنا چاہیں تو ان کو روکا ہیں جائے گا۔

میری اس خیافت میں اخبارہ بڑے کو اور لڑکیاں شریک ہوئے اور سب نے چھوٹتے ہی یہ ناڈاں دیا کہ اگر کوئی کرو گے تو ہم یہ دعوت قبول کرتے ہیں ورنہ تھرے پانی کا ایک ایک گلاس پی کرو اپس چلے جاتے ہیں۔ ان کو بھتیر اس محالہ سر پنکا۔ اپنے پلکر کے رسموز بتائے لیکن وہ نہیں مانے۔ چنانچہ متفقہ طور پر یہ فصلہ ہوا کہ کل یونیورسٹی کینے نہیں میں پیدا کر حساب کر لیا جائے گا اور لاگت وصول کر لی جائے گی۔

اس ضیافت میں ہم سب نے اپنے ملاؤں اور علاقوں کے گیت سنائے۔ ناق کے ٹوٹے بھی پیش کیے گئے لیکن صبیح کی مراجیہ نظیں سب سے نمبر لے گئیں۔ اس نے ہر استاد اور ہر استانی پر کمال کی چو مصريعیاں لکھی تھیں جو ان کی شخصیتوں پر فتحیتی تھیں۔ ہم نے تو ان چو مصريعیوں کا فرانسیسی ترجیح بھی سنایا اور وہ بھی صبیح بن گتم کا یاہوا۔ اصل ملائیں تو وہ دودھاری تواریخوں گی..... میں نے حاضرین کو بتایا کہ میری زبان اردو اور صبیح کی زبان ملائی کارسم الخط ایک جیکی کی دعوت بڑے ٹھانٹھ کی تھی۔ وہ کسی بہت ہی بڑے کھاتے پیتے گھرانے سے تعلق رکھتی تھی کیونکہ اس کے پاس پریور جمکس کی کنی کا پیاس تھیں۔ اس نے اپنی خیافت کا انتظام ایک بہت ہی اعلیٰ درجے کے رسیتوران میں کیا تھا اور چار ساز بجانے والے تمام وقت ہمارے سروں پر کھڑے ساز بجا تھے تھے۔ یوں تو اس گذشتی میں سب سے غریب میں تھا لیکن مجھ سے بھی زیادہ غریب و تھجھی۔ اس کا، اللہ بلک فارست کا ایک تربیت یافتہ لکڑا بارا تھا اور اس کے پاس بڑے درفت گرنے کا لائن تھا۔ یہ بات میں نے رتو ہے بڑی شکل کے ساتھ ٹکلوائی تھی اور مجھے اس بات کی خوشی ہونے کی تھی کہ پور کے گورے بھی غریب ہو سکتے ہیں۔

کراسی، پانے رود روست اور کریکر پر مارنے کا گھر بیانیہ ترا مرہ اور مار ماریہ بھاگی کا رہم کافی کی چکیاں لے رہے تھے اور ماڈام کا شکریہ ادا کر رہے تھے کہ صبیح نے میرے پاس آ کر ہو لے سے کہا۔ ”اب ہم نے اپنی ملائی کارسم الخط تبدیل کر لیا ہے۔ اب ہم اسے رومن حروف میں لکھتے ہیں اور تلفظ اور بھوؤں کے معاملے میں انگریزی کے اصول بر تھے ہیں..... اس وقت سوائے پرانے بزرگوں کے یا موجودہ سکاراڑ کے ملائی کا پرانا، عربی والا رسم الخط کوئی نہیں پڑھ سکتا۔ گورنمنٹ نے سب کی آسانی کے لیے ردمن سکرپٹ اختیار کر لیا ہے اور اب بڑی آسانی ہو گئی ہے۔ لیکن اسے ہمارا ھوزا اس انسان سے بھی ہوا ہے کہ ہمارا سارا دینی سرمایہ اسی پرانے رسم الخط میں ہے جوہم پڑھنی نہیں سکتے۔“

جیکن نے کہا ”یہ کیا گھص گھص کر خیڑے با تیس بڑی ہیں۔ ہم ایسا ناہل کھیل کھیل کھیل نہیں سکتے۔“ اسیں بتایا جائے کہ صبیح اخلاق سے کیا کہہ رہی تھی۔“

اس پر سب نے فاؤنڈیشن کا شور مچایا تو صبیح نے نہ کہا۔ ”میں اس مونے بعدے پاکستانی سے اظہار محبت کر رہی تھی اور یہ سچ نہیں رہتا تھا۔ اس پر تم نے شور مچا دیا اور ہمارا ذمیں ایکاگل تھی میں رہ گیا۔“ اس پر کیتھی نے ہاتھ اور اٹھا کر اگر بڑی میں کہا ”آ رڑ آڑ..... ایسے اچھے اظہار اور اقرار کے لیے سب کو چھٹی ہے لیکن اس کے علاوہ کوئی بات با ذکر ک

مرضی نے نہیں ہو گی۔“

اگلے دن رتو ہے مجھ سے پوچھا ”کیا واقعی وہ تم سے اظہار محبت کر رہی تھی؟“

میں نے کہا ”بکواس کر رہی تھی بالکل۔ سب کو لو بنا رہی تھی۔ تم نے اس کی چو مصريعیاں نہیں سئی تھیں، وہ تو خوبیا لو کی ہے..... خوبیا۔“

روتھ کی تسلی ہو گئی اور اس نے دل وجہ سے یقین کر لیا۔ گوہم دونوں کے درمیان کوئی بھی ایسی بات نہ تھی لیکن سیٹ فیو ہونے کے رشتے سے ایک طشدہ تعلق ضرور تھا۔ کوئی بھی ہمارا راستہ کا شاھ تھا تو ہمارا اتحاق مجموع ہو جاتا تھا۔ اس کے بعد جیکی نے پہاڑ کی چوٹی پر ہماری دعوت کی۔ ہاں لو ہے کہ تاروں پر چلتے ہوئے ہندوؤں سے جاتے تھے۔ ایک ہندو لے میں دس پارہ مرد گورمیں ایک ساتھ کھڑے ہو جاتے تھے۔ بیٹھتے کے لیے کوئی سیٹ نہیں تھی۔ پچ لوگوں کے باہر جھائکنے کے لیے ہندو لے کی ایک دیوار میں پکلی پتلی جھریاں ہی تھیں۔ سچے ارتے چڑھتے ان بکروں کی جھری میں سے نشانہ باندھ کر نیچے کے مناظر دیکھا کرتے تھے اور سارے سفر میں اپنی ماڈل اور دادا ذکر کو شریک نظر اڑ کرنے کے لیے بلا تر رہتے تھے۔

پہاڑ کے اوپر بہت بستیاں آباد تھیں۔ بہاں زیادہ کثرتی کا کام ہوتا تھا۔ جدھر مرغزاریں تھیں، وہاں دودھ، دی، پیغمبر ڈیوں میں بند کیا جاتا تھا۔ لوگ خوشال اور فارغ البال تھے۔ زیادہ تر مند لیعنی اور گلدار بجا تھے تھے۔

جیکی کی دعوت بڑے ٹھانٹھ کی تھی۔ وہ کسی بہت ہی بڑے کھاتے پیتے گھرانے سے تعلق رکھتی تھی کیونکہ اس کے پاس پریور جمکس کی کنی کا پیاس تھیں۔ اس نے اپنی خیافت کا انتظام ایک بہت ہی اعلیٰ درجے کے رسیتوران میں کیا تھا اور چار ساز بجانے والے تمام وقت ہمارے سروں پر کھڑے ساز بجا تھے تھے۔ یوں تو اس گذشتی میں سب سے غریب میں تھا لیکن مجھ سے بھی زیادہ غریب و تھجھی۔ اس کا، اللہ بلک فارست کا ایک تربیت یافتہ لکڑا بارا تھا اور اس کے پاس بڑے درفت گرنے کا لائن تھا۔ یہ بات میں نے رتو ہے بڑی شکل کے ساتھ ٹکلوائی تھی اور مجھے اس بات کی خوشی ہونے کی تھی کہ پور کے گورے بھی غریب ہو سکتے ہیں۔

کیتھی کے پاس جوں، بھوؤں اور چیلیوں کی بے پناہ کہنا یاں تھیں۔ اس نے اس موضوع پر بہت سی کتابیں پڑھ کی تھیں اور اس کا خیال تھا کہ امریکہ کی نوریا تھیں بالآخر یا تھیں ہیں جن پر شیطان کی اور اس کے شٹوگڑوں کی کھرانی ہے۔ ہاں کے سارے گرے بنے ٹھانڈوں پر چکے ہیں اور لوگوں کا دین دھرم پر اعتماد ادا نہیں کیا ہے۔

ہمارے حساتھی جدید خیالات کے تھے، ان کو یقین تھا کہ لوگوں کو غریب رکھنے کے لیے مذہب پرانے باڑا ہوں کی اختراع تھی جنہوں نے اپنے اپنے دور حکومت کو طویل تر کرنے کے لیے مذاہب کے ساتھ بہت ساری پھول کناریاں لگا کر انہیں دلچسپ اور توجہ طلب بنا دیا تھا۔ ہسپانوی اور پرتگالی روس کی تھوک شوڈنگ اس سے چکھی لڑائی لڑتے تھے اور جب مشکل مقامات پر سب کا فرانسیسی ختم ہو جاتی تھی تو وہ اپنی اپنی زبان میں مندا بولنے پر اترت آتے تھے۔ کیتھی تو خیر ناٹک تھی لیکن نور اور جیکی کا مزارج دینی تھا۔ وہ پادریوں کے لطفیہ تو سن جاتی تھی لیکن یک خاص حد

سے آگئے نہیں بڑھتی تھی۔ آرلینڈ کے تینوں خوبصورت نوجوان حدود جنہیں تھے اور نہ سب سے کسی قسم کا مذاق برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ جب ان کے گورے گورے چہروں کو لال کرتا تھا قصود ہوتا تو ہم سب کے اوپر یا پوپ پر کوئی اچھا نہیں۔ وارکر کے پیچھے ہٹ جاتے اور وہ برناڑشا کی انگریزی میں ہم سب کو لتا ہے۔

میرے سامنے برآمدے میں صحیح کا اخبار پڑا تھا اور اس کے فرست جنپ پر امریکہ کے صدر رکنیزی کی بڑی سی تصویر جیکی کا میرے ساتھ ہماری جنکی کھڑی تھی۔ اب اس کا پورا نام جکولین کیتھی تھا۔

خواش مند تھی۔ اس کو یہ تو معلوم تھا کہ سیا لکوٹ میں نہ بال ہیں لیکن وہ مکڑی مکڑی جڑ کر بالکل گول کیسے بن جاتے ہیں۔ میں نے اس کے نام ایک لمبا جزو ایادوں سے بھرا اور تمباویں سے لبریز مبارکبادی کا دعاۓ خط لکھا لیکن میری یہ عقدہ اس پر نہ کھلتا تھا۔ چونکہ وہ خود بارانی علاقت کی رہنے والی تھی کہ امریکہ میں سارے رقبے بارانی ہیں، اس لیے وہ پاکستان کے نہری علاقوں اور نہروں سے یہاب ہونے والے کھیتوں کا کوئی تصور نہیں رکھتی تھی۔ اس کو یقین نہیں آتا تھا کہ نہر کی نوٹیاں کھوں کر کھیت کھیت سیراب کیا جا سکتا ہے۔ وہ بر قہ پوش عورتوں اور ان کے رشتہ دار مردوں کے بہت غافل تھی کہ بھیڑ کر بھیوں کے رویوں کو قید کر کے کیوں رکھا جاتا ہے! اس کے پاس ہماری عورتوں کی کچھ ایسی تصوریں بھی تھیں جن میں عورتوں کو پاپیز نجیب کر کے اور ان کے گلے میں لوے کی خلی ڈال کر ان سے کھیتوں میں کام لیا جا رہا تھا۔

جب ہماری کافوئی کشش ہوئی اور ہمیں یونیورسٹی کی طرف سے مالکے کے گاؤں فراہم کر کے تھاروں میں کمرا کر کے ڈگریاں دی گئیں اور ہماری کامیابی کا اعلان کر کے یونیورسٹی کو مہینہ بھر کے لیے بند کر دیا گیا تو وہ جو ٹانگی گا تاہو کرنا تھا کہ آندھیاں غم کی یوں چلیں، باع جڑ کے رو گیا۔ کچھ ایسی ہی کیفیت ہماری ہوئی ہم تو ہم وہ جو چھوٹا شہر گریز نہیں کا تھا، بھی خاموشیوں میں ڈوب گیا اور الہامیان گریز نہیں نے ہمارے رخت سفر باندھنے کا بڑا سوگ منایا۔ شہر کی چھل پہل کم ہوئے گئی اور سو ڈنیں اپنے اپنے ذرائع سنفاختیا کر کے شہر سے رخصت ہوئے گے۔

ہمارا گروپ جس کا نام جنکی اور اینڈرنس نے کھل جاسم سم کے معنوں میں لائل (Laclef) رکھ دیا تھا۔ اس کے ارکان بھی واپسی کا بوریا بستر باندھ کر تیار ہو گئے۔ جمعرات کی شام ہم نے یونیورسٹی لان میں ایک الوداعی پارٹی اٹھاتا۔ کھانا پینا تو کیا تھا، رونا، آپیں بھرنا اور وعدے وعدہ کرنا ہی ہوتا رہا۔ جوڑا کے اور جو جوان بڑے مضبوط نظر آتے تھے اور جن کے کندھوں پر سارے گردپ کا بوجھ تھا، وہ بہت ہی بودے ٹابت ہوئے اور بار بار چوری چوری آسمیوں سے آنکھیں پوچھتے رہے۔ تم نہیں ڈال ڈال کر اور گال چوم چوم کر ایک دوسرا سے جدا ہو رہے تھے اور پیچے مز مرد کو کہ رہے تھے کہ شاید وہ رک کر ہمیں آواز دے اور ہم بھی رُک جائیں۔

اگلے روز جب میں مادام موئی سے رخصت ہو رہا تھا انہوں نے چالکیٹ کا ایک ڈیکانی ٹرے کے لیے کروشیے کا سیٹ اور گراس کا انمول آفرشیوں نہیں تھا۔ ہی چلکدار بیٹ گرین کاغذ میں لپیٹ کر دیا۔ میں نے ان کے دونوں ہاتھ پکڑ کر اپنے ہمنوں سے لگا لیے اور بھرائی ہوئی آواز میں کہا ”ماما میں آپ کو ساری عمر یاد رکھوں گا اور باقاعدگی سے خط لکھتا رہوں گا۔“

مادام نے کہا ”جو تھے سے پہلے یہاں رہ کے جاتے رہے ہیں، وہ بھی یہی وعدہ کر کے جاتے رہے ہیں۔ ایسے ہوئے ہوئے رہنے چاہئیں اور ان پر مل زکار ہنا چاہیے۔“

صاحب کو دیکھ رہے تھے اور اس بات پر خوش ہو رہے تھے کہ گوری رنگت اور بھورے بالوں والا لایتی بلآخر حسین صاحب کے لئے تھے اور جو حکم بھی وہ دیں، بلاچوں چرا بجالانے پر مجبور ہے۔

جلے کے شروع میں، سب سے پہلے چھوٹے چھوٹے لئے کھڑے کے اور اڑکیوں کا ایک گروپ آخر حسین صاحب آئیں کے سامنے زمین پر کھڑا ہو گیا۔ ماسٹر جی نے زور کی ایک سینی بجائی اور انہوں نے کوس گانا شروع کر دیا:

تسین آڈا ختر جی  
میں عرض کر ان ہتھ جوڑ کے

جب وہ "میں عرض کر ان" کہتے تو اس کے ساتھ ہی اپنے چھوٹے چھوٹے ہاتھ جوڑ کر آخر حسین صاحب آئیں کے سامنے رنجھ کاتے۔ جن سرداروں کے یہ پوتے پوتیاں تھے وہ برقے فرقے سے اٹھائے ڈپی کشڑ صاحب کی طرف دیکھ رہے تھے اور ہولے ہولے شاباش اشاباش اکھڑ رہے تھے۔

ان کے بعد میری اور کلدیپ کے سکت کی باری آئی۔ اسی سکت میں میں بندرا اور کلدیپ بلانا تھا۔ ہم شیخ پر بے معنی انداز میں اچھلتے چھد کتے تھے اور اپنے پیچھے کر سے بندگی ہوئی ڈموں کو ڈور کی تھیں مار کر زور دے ہلاتے تھے۔ میری ڈموں اور پوکوٹھی کی اور کلدیپ کی اندر کو ٹھکنی تھی۔ ہمارے ان لایعنی لکڑوں سے حاضرین بھٹل بہت محظوظ ہوئے اور پار بار تالیاں بجاتے رہے۔ گور ایشٹ کشڑ بھی مکرایا لیکن آخر حسین آئیں ایسی صاحب اسی طرح ہونوں پر انگلی کو پھر تفریغ میں اس کے بعد پوری چھٹی پرانی زمین کے اندر گول سوراخ کرتا جاتا تھا۔ ہم ہر روز سکول جانے سے پہلے کیہ سوراخ کم از کم سرفت گہراؤ گا اور پوکیں پار پوکی بیانیا جائے گا۔

ہمارے بعد میرے بڑے بھائی اسحاق کی باری تھی۔ وہ فویں جماعت میں پڑھتا تھا اور بہت آئچھا تخلقی فنکار تھا۔ اس نے ایک سرکس جو کر کے کپڑے پینے ہوئے تھے اور سر پر بلوں کے ڈبے کی ترمیم شدہ ٹوپی تھی۔ اس وقت وہ ایک مرغی پور کاروں ادا کر رہا تھا۔ اس سکت میں سب کچھ اسی کا تھا۔ موضوع شماریو، ڈائیلاگ، مونولاگ اور نظم کنوٹ۔ وہ جب وہ شیخ پر آیا تو زور کی تالیاں بجیں۔ اس نے بڑی ڈھنائی سے آخر حسین صاحب آئیں ایسی ایسی کی طرف منہ کر کے اوپنی اور واضح آواز میں کہا:

منکھ ہوں اک مرغی چور  
ہاتھوں میں رکھتا ہوں زور

پھر اسحاق بھائی نے ایک شاطرا ایکٹر کی طرح آگے پیچھا دیں باسیں تیز تیر نظریں دوڑاتے ہوئے پھٹکیاں مارتے، ذرا جھک کر جب ماہی گیروں کے سے ہاتھ چلائے اور شوختیاں کرتے ہوئے آخر حسین صاحب آئیں ایسی ایسی کی آگنوں میں آنکھیں ڈال کر کہا

پاس کے ڈھیر پر دھا گادے کر پھٹک دیتا ہوں کوڑی  
جب پھنس جائے اس میں مرغی کھچوں تھوڑی تھوڑی  
اپے دے ڈھیں

اسنست کشڑ بھی تھا اور کسی کو کٹچ پر بیٹھنے کی اجازت نہ تھی۔ سامنے کرسیوں پر ہمارے علاقے کے سکھ، جاگیردار، نمبردار، سید پوش اور زیلدار بیٹھتے تھے۔ ان سب نے آج اپنی اپنی پڑیاں بڑے سلیقے سے باندگی ہوئی تھیں اور ان کے مکمل اور لئے کے تہذیب و ہوبی سے ڈھل کر آئے تھے۔ ان کے پیچھے مسلمان زمیندار تھے اور مسلمان البار تھے جن کی تعداد سات آٹھ سے زیادہ تھی۔ ان کے پیچھے لکڑی کے پنجوں پر ساہو کارا اور کانڈا مار بیٹھنے تھے جن کی تعداد سب سے زیادہ تھی۔ پھر چھوٹے رقوں کے دوسرے کسان تھے جو سر جھکا کر اور سینے پر ہاتھ باندھ کر بڑے با ادب طریقے سے بیٹھتے تھے۔ اس نجع کے ارد گرد ہمارے سکول کے بوائے سکاٹ و دیاں پہن کر اور لاثیاں بکار کر اسیں ٹھنڈے تھے۔ سکول کے استادوں کو ان سکاؤں کے درمیان گھونٹنے پھرنے اور حرکت کرنے کی اجازت تھی۔ شامیانے کے باہر سارے جلے کو پولیس نے گھیرے میں لے کر تھا۔ ہمارے تھانے اور پولیس کی نفری چونکہ کم تھی اس لیے ضلع ایسی پی صاحب نے فیروز پورے نی گارڈیں بھجوادی تھیں۔

ان گاردوں کے آنے سے پہلے ہمارے سکول کے پاس ہا کی گراڈنڈ میں ان کے لیے چھوٹے چھوٹے نیٹ لگائے گئے تھے۔ ہر نیٹ میں دوسرا ہی اور ہر دو سپاہیوں کے بعد ایک حوالدار تھا جو اکیلا اپنے نیٹ میں رہتا تھا۔ نیٹ لگانے کے دوران ضلع سے ایک بڑا سا برمنہ بھوایا گیا جس کی بیٹ کا قطر آٹھ انچ تھا۔ ایک بڑے سینڈن کے اندر لو ہے کی پھر اس لو ہے کی ہوتی تھی اور یہ برمنہ کی گراڈنڈ کی مصبوط زمین میں آٹھ انچ گول سوراخ کرتا جاتا تھا۔ ہم ہر روز سکول جانے سے پہلے کیہ سوراخ کم از کم سرفت گہراؤ گا اور پوکیں پار پوکی بیانیا جائے گا۔

جب سوراخ گھرے کھد گئے اور ان پر پھر کی اسی سلیمین رکھ دی گیں جن میں آر پارتا لے میں چالی لگے والے نشان تھے تو ہم سب بہت جیوان ہوئے کہ گاردوں کے لیے ایسے بہم پلاس کیوں بنائے جاتے ہیں۔ مسٹری نے پھر کی سلیب پر بیٹھ کر ہمیں ان کا طریقہ استعمال بتایا۔ ہم نے جا کر گھر بیات کی۔ بہت بڑے بڑے سکھ سردار، اگر واں، بائی، جنی کی دکاندار اور دو ایک مسلمان جاگیردار بھی ان کھڈیوں کو دیکھنے آئے اور انگریز کی عقل پر عش کرتے ہوئے گھر واپس چلے گئے۔ سرداروں نے گھنے میرے بھائی کیہا "ڈاکٹر صاحب اسی بھی گھر پر ایسی ہی کھڈی بنواؤں گا۔"

اباجی نے کہا "سردار جی، یہ ڈرائیکن تو خالص پولیس گارڈ کے لیے ہوتا ہے۔ جب وہ کسی بڑے آئی ایسی کے دورے پر ضلع کا نسلیمی سے نکلتی ہیں تو ان کے لیے ایسے بہم پلاس موقع پر تیار کیے جاتے ہیں۔" تباہوں نے کہا "دیکھو جی ڈاکٹر صاحب، آئی ایسی کتابا بڑا آفیسر ہوتا ہے۔ اس کے بعد تو افسری فلم جاتی ہوگی۔"

اباجی نے کہا "اگر غور سے دیکھا جائے تو آئی ایسی آفیسر اسکرائے سے بھی ہذا ہوتا ہے۔ جو نقصان وہ پہنچا سکتا ہے، وہ داکٹر اسے بھی نہیں پہنچا سکتا۔"

یہی وجہ تھی کہ ہمارے سکول والے جلے میں کل عالمگیر دین شہر جمع تھے اور سب ٹکنکلی باندھے ہوئے آخر حسین

لے ڈھیل

اب بدے ڈھیل

لے ڈھیل

اور اس آنکھی نکل آیا تھا۔

اس بڑی کی ٹکھل آنکھی سے بہت بلندی بلکہ ایک لحاظ سے وہ عین میں اسی کی تصویر نظر آتی تھی۔ اگر آنکھا مخدور ہے تو اپنے پاؤں پر کھڑی ہو سکتی اور اس نے اطاولی لباس کے بجائے انکش میوس جیسا لباس پہنا ہوتا تو وہ ہو بہار اس کی پانی نظر آتی تھیں یہ کوئی اور بڑی کی نہیں۔ اس کا ماتھا شادہ اور جلد کارگ سفید تھا۔ شاید بلام اور ہمارے ہونے کی وجہ بھتائے ہوئے، کھڑا کے سچ پر گر جھپاک سے اس خیالی مرغی کو بودوچا کے اس سے پھر دوں کی پھر پھر اہست اور خوف کے سکھنا ہست سے سارے تماثلی اٹھ کر کھڑے ہو گئے۔ ذمی کشر اختر حسین صاحب آئی سی ایس تیز تیر تالی بجاتے ہوئے ایسے بے باکانہ نہ سے کہاں کی آنکھوں میں آنسو گئے اور انہوں نے جب سے رومال نکال کر آنکھوں پر رکھ لیا۔

تحصیلدار صاحب اور نائب تحصیلدار صاحب، دونوں نے ایک ساتھ ہاتھ باندھ کر اوپر آسمان کی طرف افغان دیے اور واگر واکاں پر کھا شکرا دیا کیا کہ ان کی تحصیل میں ان کے سکولی لڑکے کی وجہ سے ذمی کشر صاحب نے اور ان کے ساتھ گورا اسٹنٹ کشر بھی ہے۔

آخر حسین صاحب آئی سی اس کے بعد میں نے جودو را آئی سی اسی دیکھا تھا، وہ قدرت اللہ شہاب قاضی اسٹنٹ کشر اور ذمی کشر نے کے بعد زینگ پر دیج آیا ہوا تھا اور جس نے خدا پنے دست مبارک سے مجھے خدا کمال اس کے اندھنکاں گریے کے دوران میں نے غور سے دیکھا تو ہمارے ساتھ آنکھی کھڑی تھی۔ پھولدار پڑے پہنے، اپنے ٹوکرہ بھربال چھپائے اور ہند پھتری ہاتھ میں تھاے آنکھا اپنے پاؤں پر کھڑی تھی۔ میں نے اس کی سکراہت سے پہچانا اور اس کی ماں کے ہاتھ چھوڑ کر آنکھا کو گھٹ کے جھی ڈال لی۔ ہم دونوں نے اپنے اپنے گال باری ایک دوسرے سے لا کر بڑے بڑے چمچ دیئے۔

ہماری ہنگامہ خیزی اور خوشی کے فرونوں کی صدائیں سن کر سینور ماریوندو تی بھی نچلے قیمت سے اوپر آگیا اور تم درہرے سے پڑ گئے۔ میں اونچے بلکہ بہت ہی اونچے اونچے ماریوندو زور سے ہلاتے ہوئے پوچھ دھرا تھا ”یہ آنکھا دروازے کی تھیں بھی۔ اٹھ کر دروازہ کھولا تو سامنے ایک خوش رنگ خوش قد اور خوش اندام بڑی کھڑی تھی۔ اس کے سر پر کپڑے کی پولدار ٹوپی تھی۔ بدن پر فریلوں والا گاؤں اور پاؤں میں نازک نازک لذٹو شو تھے۔ لڑکی کے ہاتھ میں ایک بیٹھنے پھر تھی جس کی دستی بہت ہی بھی اور بے حد نازک تھی۔ میں نے اس بڑی کو اس سے پہلے بھی نہیں دیکھا تھا۔ نہیں اس کی آواز ہم تینوں کی ساعت سے کبھی ملا تھا، نہ اس کے متعلق کچھ جانتا تھا۔“

وہ اس طرح میرے سامنے کھڑی مسکراتی رہی اور میں گوٹا بہر اس پر لگائیں گاڑے گم کھڑا رہا۔ اس نے ہر کسی ملکے کے اشارے سے مجھے کہا ”آؤ چلیں۔“

میں نے کہا ”کدھر؟“ تو میری بات کا جواب دینے کے بجائے وہ چلنے کے لیے ٹھیں جیسے اسے میرے ساتھ دینے کا یقین پیدا ہو گیا ہو۔ دو تین قدم اٹھا کر اس نے چیچے مڑک دیکھا تو میں اسی طرح کھڑا تھا۔ اس نے پھر سکے اشارے سے ساتھ پانی نزروں میں رکھ لیا۔ پھر وہ اور زور سے رونے لگی اور ناک صاف کرتے ہوئے بولی ”یہ میری بھی ایل کی لوٹی تھی، اس پر میری طرف غور سے دیکھنے لگی۔ اب اس کو بھی یقین ہونے لگا کہ اس نے غلط گھر کی تھیں بجادی تھی اور اندر سے چلنے کو کہا اور میری طرف غور سے دیکھنے لگی۔ اس پر رحم ہو گیا۔ کرم ہو گیا۔ یہ دیکھو۔ آپ کے سامنے کھڑی ہے۔“

بی بی مریم کی کنیت۔ ہمارے گھر میں رہتی ہے۔ بی بی مریم کی نوکرانی اور ان کی ملازمت ہے۔ انہی کا سب کچھ ہے۔ انہی دین ایمان ہے۔ انہی کی کرپا ہے۔“  
دونوں گھرانتے اپنے اپنے دروازوں میں پختے ہوئے ہم کو دیکھ رہے تھے۔ بنیان اور نیکر پہنے ایک بڑا ہلماں  
کو بھاگا اور کیا تھی کی بوت اخلاقی۔ اس کی پوتی نے بھاگ بارپی خانے سے مختلف انواع جامنکا لے اور پہلے ہم  
پھر سامنے گھروالوں کو دیئے۔

سب مل کر ”آؤے مریما“ گانے لگے۔

اس وقت سینور ماریون کندو تی سب کو لے کر ”زاس تیورے“ کے ایک قدیم روستوران میں لے جا رہا تھا  
جہاں اس کے خاندان کے سارے لوگ دعوت شکرانہ کے لیے جمع ہو رہے تھے۔ مجھے بلا نے کے لیے انہوں نے آنکھوں  
بی بھاگنا اور خود میر جیوں کی ٹھلی ٹلاٹ پر زک گئے تھے۔ کتابہ راتجہ، کسی حیرت، کیانا قابل یقین بات تھی۔ ایسے بھی ہو  
سکتا ہے۔ کبھی ہوا، پھر بھی ہو سکے گا۔ ہوتا رہ سکے گا؟ مشکل اور ناممکن ہی بات تھی۔ یہ بھی نظر کا دھوکا تھا۔ کوئی میر جیوں یا چڑھا  
نہیں تھا۔ اس کے پیچھے کوئی غیر مریمی قوت یا روحانی طاقت نہیں تھی۔ جسم کی دیرینہ خانی کسی وجہ سے کسی بد فی قوت کی کم  
نی رو سے عضلات یا اعصاب کی کارکردگی میں نہیں تبدیلی کی وجہ سے کسی بد فی، بر قی یا مقناطیسی روک کی بدلت خوار  
تبدیل ہو جانے سے، روشنی میں نئے زاویہ کا انکاس کی بدلت یا ڈنی کی کسی طاقتور دو کے اچانک مریض کے پیغ  
سے گزر جانے سے یہ جہاں کن تبدیلی تو ہو سکتی تھی لیکن کسی روحانی، میراثی یا ملکوتی رہبری اور ہدایت و حکومت کی وجہ سے  
ہرگز نہیں۔

تم رات گئے تک دھار مک گیت گاتے اور سچ اہن مریم کی شیشی کی آرتی اتارتے رہے۔ آنکھا کی پھوپھی ایک  
موٹے پادری کو بھی بیالائی تھی جو شراب کے نش میں صحک مختلف قسم کے مجرمات کی لیاں پر ہوتا ہا اور ان کی بہتری یا ان  
کرتا رہا۔ کسی نے بھی باقتوں کا نوش نہیں لیا اور کھاتے اونٹھاتے اونٹھاتے اور گاتے جاتے رہے۔  
اتوار کے روز یو شورٹی میں اپنے لا کر سے ایسی کی عنایت کر دہ سگر بیٹوں کا ذہنکال کر میں باہر جا رہا تھا کہ  
سامنے لان میں پروفیسر فیرا کوئی اپنے بیمار کتے کو سیر کرنے جا رہے تھے۔ کتے کی کمر پر سفید فلاٹین کا جھوول تھا اور دم بی  
باندھ کر پہنے سے جکڑی ہوئی تھی۔

میں نے قریب جا کر سلام کیا۔ اپنے آنے کی وجہ بیان کی۔ ان کے کتے کی بیمار پر سی کی تزوہ کہنے لگے۔ ”کل  
ہمارے علاقے کے تین کتوں میں گھسان کی جگہ ہوئی۔ یہ تو پھر کم رُخی ہوا، باقی دو کا براحال ہے۔“ ڈاکٹر نے پہنچ لیں  
دے دی ہے لیکن خدا شفاف ہر کیا ہے کہ نو نیا ہو جانے کا امید ریشہ۔ ایکس رے صاف نہیں ہے۔“  
میں نے کہا۔ ”آپ لکرنے کریں سر۔ جلد تھیک ہو جائے گا اور جلد تھیک ہونے کے لیے داؤں اور پلستروں ہی کی  
ضرورت نہیں ہوتی، پکھا اور عوالیٰ بھی ہوتے ہیں جن سے بیماری آپ سے آپ دو رہ جاتی ہے۔“  
و پلپونو کی زنجیر ہاتھ میں تھا غور سے میری بات سنتے رہے لیکن کچھ بولے نہیں۔

میں نے کہا ”سر اس اسباب ہلکی دنیا میں کیا مجزوہ بھی کوئی چیز ہے؟ کیا یہ پہلے بھی ہوتے رہے ہیں اور اب  
بھی ہو سکتے ہیں۔“ اور کیا یہ قدرت کے طے شدہ اصولوں اور ٹکلوں کو اس قدر آسانی کے ساتھ توڑ سکتے ہیں؟“

وہ پھر بھی خاموش رہے تو میں نے کہا ”سر دوسرے مہذب اور ترقی یا اندھے ٹکلوں کے مقابلے میں ہمارا اعلیٰ بہت ہی  
موہوم پرست اور اخلاقی ہے۔ اس کے لوگ ایسے ضعیف الاعتقاد ہیں کہ آپ کی سائنس کے طے شدہ اور تقدیم کردہ  
اصولوں سے انحراف کر کے مجزوہ، کرشم، کراماتوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ ان کا کیا بنے گا؟“

انہوں نے پس کر کہا ”بنتا کیا ہے، وہی کچھ بنے گا جو اس حرم کے لوگوں کا بنا کرتا ہے۔“

میں نے کہا ”سر یہ رے ایک دوست ہیں۔۔۔ بڑی عمر کے دوست۔ ان کی نواہی پیدائشی طور پر پولیو کی مریض  
تھی۔ بائیس برس بھک دہل چیخڑ پر بیٹھی رہی۔ ایک رات اس کی ماں نے خواب میں دیکھا کہ اس کو بینٹ فرنس آف اسی  
بیجھا تھا اور خود میر جیوں کی ٹھلی ٹلاٹ پر زک گئے تھے۔ کتابہ راتجہ، کسی حیرت، کیانا قابل یقین بات تھی۔ ایسے بھی ہو  
سکتا ہے۔ کبھی ہوا، پھر بھی ہو سکے گا۔ ہوتا رہ سکے گا؟ مشکل اور ناممکن ہی بات تھی۔ یہ بھی نظر کا دھوکا تھا۔ کوئی میر جیوں یا چڑھا  
نہیں تھا۔ اس کے پیچھے کوئی غیر مریمی قوت یا روحانی طاقت نہیں تھی۔ جسم کی دیرینہ خانی کسی وجہ سے کسی بد فی قوت کی کم

”پھر کیا پروفیسر صاحب۔“ میں نے افسوس کا سرجھتے ہوئے کہا ”وہ اس کو دہل چیخڑ میں بھاگ کر اور دوں میں ڈال  
کر آئی سینزی“ لے گئی۔ وہاں کوئی پادری ہے جو اکیس سال سے بیٹت کے مزار پر چلہ کشی کرتا رہا ہے۔ اب اس میں اسی  
مظہری کش پیدا ہو گئی ہے جس سے والاعلان مریضوں کا علاج کرتا رہا ہے اور مایوس اور دمکتی انسانیت کی دلگیری کرتا ہے۔“  
”یعنی وہ اپنے علاج سے یہاں لوگوں کو تھیک کر دیتا ہے؟“ پروفیسر فیرا کوئی نے پوچھا۔

”علاج سے کیا سر، سواہ اور مٹی۔“ میں نے جمل کر کہا ”وہ ایسے ہی ماؤف بدن پر ہاتھ پھیرتا جاتا ہے اور کوئی  
ہلپڑھتا ہے ساتھ ساتھ اور مریض یہ بھکھلتا ہے کہ اس کی بیماری دو ہو رہی ہے۔۔۔ ایسے کبھی ہو سکتا ہے سر؟“

”اور تمہارے دوست کی کوئی؟“ پروفیسر صاحب نے پوچھا ”اس کا کیا ہے؟“

”وہ سر اپلے تو اپنی کری میں بیٹھی کسمائی۔ پھر دیکھیں ہائیکس تیزی سے گھومنے گی۔ پھر اور اسی گھوم گردش میں  
اوچے اوچے رو نے گئی اور آخر میں سر کو اس شدت کے ساتھ اور پر شیخھ جھکنے گئی کویا گردن سے توڑ کر الگ کر دے گی۔ اس  
بے چمٹی اور کرب کی حالت میں کری سے انکہ کر کھڑی ہو گئی اور تیزی سے سر کو ہر بڑے بڑے دائرہوں میں جھلانے گئی۔ اس  
کی ماں بتاتی ہے کہ وہ اپنے سر کو اتنی دور دوڑتک جھلا کر حلقت بناتی تھی کہ اپنے پاؤں پر قائم اس کا سارا دجور مرکز قفل سے باہر  
کل جاتا تھا، پھر بھی وہ کھڑی رہتی تھی۔ گرتی نہیں تھی۔“

”اور اب وہ تھیک نہ کا ہے؟“ پروفیسر صاحب نے پوچھا ”چلتی پھر تھی ہے؟“

میں نے کہا ”اب تو وہ اپنے بآپ کے ساتھ پنگ پانگ کھلیتی ہے اور اس کو ہر دیتی ہے۔“

پروفیسر صاحب نے اپنے کتے کی طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا ”میرے لیے اس بات کو حلیم کرنا اور اس  
الفع پر اقبال کرنے کا نی مشکل ہے لیکن یہ بات ہمارے درمیان بڑی دیر سے چلی آ رہی ہے اور پہنچ ہے اور پہنچ ہے، یہ اختلاف ہم کو

"تمہارے پاس ان غیر مرمری چیزوں کا احساس کرنے کے لیے کچھ بھی نہیں لیکن ایک سماں بہت اسی ہلکی خوبیوں پر کافی ہے۔ اسی سے سونگھ کر بتا سکتا ہے کہ اس میں ہیر و رکن ہے۔ اس میں چس ہے۔ اس میں آنکھیوں میں ملکوف ہو، آسانی سے سونگھ کر بتا سکتا ہے کہ اس میں ہیر و رکن ہے۔ اس میں چس ہے۔ اس میں چس ہے!"

"بلی اندھرے میں دیکھ سکتی ہے اور درستک دیکھ سکتی ہے۔ پرندے درکی حرکت پہچان لیتے ہیں اور تو اور یہ کمپی، یہ عام اور گھر بلکہ جسمی، تمہارے ہمراز پر مشتمل ہوئی بھی اپنی طرح سے جان جاتی ہے کہ تم اخبار کا طالع تھی یا پانچھلی کا تھی؟" ہمارے فلم کرنے کی کوشش میں ہو۔ تو تمہارے ارادے سے پہلے ہی بھانپ کر فوراً اڑ جاتی ہے لیکن انسان میں یہ ملا جیتیں موجود نہیں، ہم اس سے عاری ہیں!"

پروفیسر صاحب کہنے لگے "پرانے وقتوں کے بھگت بھکاری اور سادگہ، صوفی ایک ہی بات کہا کرتے تھے کہ یہ ہوا اور اس کے ساتھ جو موں آئی ہوئی مادی زندگی دراصل تو انہی ہی کا ایک روپ ہے۔ یہ بھٹکتی ہے اور سارا منصار ٹھنڈی کیلیا ہے۔"

لوگ کہتے تھے، یہ بھگتوں کا ہم ہے!  
پھر ڈھانی ہزار برس پہلے یونانی فلسفیوں نے کہا کہ زندگی ایٹھوں کا مجھوں ہے اور اسی تو انہی کی ایک ٹھنڈی ہے۔  
چانپوں نظریے کے تحت سائنسی گروہ پیدا ہو گیا۔ انہوں نے بھی کہا، زندگی تو انہی ہے۔

تو لوگوں نے کہا "کوئی ثبوت؟"  
اب حاتمنس والوں کے پاس ایسے نئیں اور حساس آلات تو تھے نہیں۔ جس کے زور پر وہ دکھائتے اور لوگوں کو ثبوت ہم پہنچا سکتے۔ شرمندہ سے ہو کر رہ گئے۔

تو مفترضیں نے کہا "جھوٹ"  
پرانے بھگتوں اور سیانوں نے بھی یہی کہا کہ ہمارے پاس کوئی ثبوت تو نہیں البتہ ہم اپنی کشفی زندگی سے بتا سکتے ہیں کہ ادا دراصل ٹھنڈی ہی ہے۔

لوگوں نے کہا "یہ بھی جھوٹ!"  
بڑی دریٹک صوفی اور سائنس دان کے درمیان جھگڑا چلا رہا تھا کیونکہ بھی گروہ اپنے دوسرے کا ثبوت فراہم نہ کر سکا۔ پھر 1900ء میں ایک شخص آئیں سنائیں ہی نے ریاضی کی ایک مسادات میں گر کے اعلان کیا کہ "تو انہی مادہ ہے۔"

$E=mc^2$  یعنی تو انہی کو اگر روشنی کی رفتار کے مربع سے "متعلق" کر دیا جائے تو یہ اوسے میں تبدیل ہو جائے گی۔  
میرے لیے ان کی ایسا تھی سمجھتا کافی مشکل ہو رہا تھا کہ ان میں حساب اور ریاضی کے جریے آنے لگے تھے۔  
انہوں نے کہا "اس کا یہ کے بعد سائنس والوں نے منتظر ہو پر اقرار کیا کہ پرانے وقتوں کے لوگ ایسے کم کوپنے نہیں چل رہا۔ محسوں نہیں ہوتا۔"

ایک دوسرے کے ساتھ باندھ کر رکھی اور کب سبک اور کھاں تک چلا رہے۔" میں نے کہا "سر میں آپ کی بات نہیں سمجھا!"

کہنے لگے "انسانی تاریخ کے اندر یوں بھی ہوا ہے۔ بلکہ بدستور یوں ہوا ہے۔ کہ سائنس کی نئی دریافتی اور ایجادوں کو نہیں اور دیگر تحریکوں نے بڑی تاثیر کے ساتھ قبول کیا۔ وہ بڑی دیریکٹ اس شش دوائی میں رہے کہ ایسے کیوں ہو سکتا ہے اور یہ بات کیسے مانی جاسکتی ہے۔ اسی طرح سائنس نے بھی صوفیانہ روشنیوں اور دو رحمانی مہارتوں کو بڑی پہنچا بہت کے ساتھ کافی دی بعد، قابلِ توجہ سمجھا اور ان پر غور کرنے کے لیے وحشت نظری کا بثوت دیا۔"

میں نے کہا "سر امیرے حساب سے تو دونوں کو اتنی دیرینی کا ٹھنڈی پا یہی تھی!"  
ہنس کر بولے "کیا تم سمجھتے ہو کہ ہم سب اس تدرکا میں باقاعدے ہیں اور ایسے پختہ کو رہو گئے ہیں کہ کسی عجیب کے ماغذی خصائص، اس کی تاریخ، اس کے نئی نیجے و افسوس سے بے نیاز ہو کر اوپنجی آوازیں پکار کر پوچھیں کہ کیا ہے اتنی درست ہے؟ کیا ہم تمہارے دعووں پر عمل کر کے مطلوبہ تنائی کاٹ سکتے ہیں۔ کیا تمہارا کہا ہم کو واقعی وہاں پہنچا سکتا ہے جہاں ہم جانا چاہتے ہیں اور جس کی ہم خواہ رکھتے ہیں؟"

"نہم مان سکتے ہیں، نہ آزادے کر پوچھ سکتے ہیں، نہ کسی کی بتائی ہوئی راہ اختیار کر سکتے ہیں تو پھر ہم کیا ہیں؟"  
"ہم اپنی حیات کا مجھوں ہیں۔" پروفیسر فیرا کوئی نے کہا "اپنے حواس شد کے غلام اور بردے، انہی کے زور پر ہم نے دنیا کو دیکھا ہے۔ انہی کے زور پر جانا ہے اور انہی کے زور پر پہچانا ہے۔ لیکن بد قسمی سے ہماری حیات محدود ہے۔" شرطوں میں اور دنیا کے بارے میں ہمارا نظریہ اور عقیدہ ہے، بہت اسی مبنی پر ہے لیکن یہ حقیقت ان لوگوں کے لیے بہت ہی حوصلہ تکن اور اضطراب انگیز ہے جو یہ کہتے ہیں کہ جب کوئی چیز مجھے دکھائی ہی نہیں دیتی، سو گھنائی نہیں دیتی، سانی نہیں دیتی، جسے میں چھوٹیں سکتا، چھوٹیں سکتا، اس کوئی نہیں کہے مان لوں کہے اور میرے ساتھ ساتھ میرے اور گرو موجود ہے۔ اگر یہ بھی تو اس کا کیا فائدہ، جسی ہوئی وسیع ہوئی۔ دفع کرو، پھوڑو۔۔۔ بھول جاؤ اس الف سلی کو!"

"لیکن..... اگر..... پروفیسر صاحب نے میری طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا "اگر میں یہ کہوں کہ اس وقت ہزاروں تصویریں، لاکھوں نئے، ان گنت آوازیں میں گھرے ہوئے ہیں لیکن میں ان کا ادراک نہیں ہوتا، نہ کوئی نظر آتی ہے نہ سنائی دیتی ہے..... تو تم کیا کہو گے؟"

میں ان کی اس بات کا کیا جواب دے سکتا تھا جملہ!  
کہنے لگے "ای طرح تم اس وقت تو انہی کی لہروں میں بکڑے ہوئے ہو۔ افریقی نے تمہاری ملکیتی کی ہوئی ہیں لیکن تم کوپنے نہیں چل رہا۔ محسوں نہیں ہوتا۔"

"محسوں یوں نہیں ہوتا کہ تمہاری حیات میں وہ سیڑ، دہیانہ، وہ دینہ گاہ موجود نہیں جو کھٹکی بڑھتی ڈگری دکھائی کرم کو مطمئن کر سکے کہ یہ ہو رہا ہے اور یہ سب کچھ ہو رہا ہے۔ ہاں تمہارے پاس کوئی ریڈی یو، کوئی ٹی وی، کوئی ہری یا ہو تو تم اپنے اردو گروکی لہروں میں سے اپنی پسندیدہ لہر اختیار کر سکتے ہو۔"

اور یہی اس کی امید تھی۔

پر فیض فیر اکوئی کہنے لگے "یہاں تجربے پر اور علمی مشاہدے پر اور اس کے قدرتی نتیجے پر حقیقت کا اطلاق نہیں بلکہ تجربے کرنے والے کی مرشی اور نشا کا اختیار ہے۔ یہ مشاہدہ کرنے والے کارشناس کے من چلکا سودا ہے۔ مونج چاہے وہ جو کچھ لے، ذرہ جا سے ذرہ..... مونجی کو موجود میں ملین گی، بترا دی کوڑتےے!"

کہنے لگے اس حیرت انگیز اکٹھاف نے دنیا سے سامنے کا صد بیوں پر اتنا اصول توڑتاڑ کے خاک میں ملا دیا کہ  
تقریباً کہیں بھی کیا جائے، بھی بھی کیا جائے، کوئی بھی کرے اس کے نتائج ایک جیسے برآمد ہوں گے!  
یہاں سب اتنا مکمل سلسلہ پر سارا اختیار تحریر کرنے والے کے تصرف میں آگیا اور ایتم نے اپنی روح تحریر کرنے  
والے کے اختیار میں دے دی۔ اس کو گورو، مرشد اور مالک مان کر اور خود اس کا بروہ بن کر تحریر کئے اور لبرانے لگا۔

پروفیسر فیرا کوئی یہ کہہ رہے تھے اور میرے کافلوں میں ریک بazar جاندھر میں تخت پوش جوڑ کر اوپر بنیٹھے ہڈاں علی خان فتح علی خان کی آواز گونج رہی تھی۔

توہردمی نہای جلوہ من ہر باری رقصم  
بھر لگئے کری رقصائیں اے یاری رقصم  
اس کے ساتھی میرا پگ گھنگھر و باندھ کرناچ ری چاہی  
سما راشت قای میسر عیزیز میر، دو ماہیو تھا:

مجھے بڑی دیر تک بے خبر پا کر وہ میرا چیزوں دیکھتے رہے اور پھر شایدی میرے اندر کا کامنڈ سکوپ بھاٹپ کر ہو لے سے بھرا کنکھا چھو کر بلوے۔ میں تم کو دیوار پر بیٹھان کرنا چاہیں پا بتا لیں چونکہ تم نے مجھے اور کرامت کے پارے میں ہماچھا ہے، اس لیے میں اتنا ضرور کوں گا کہ ایک مجھے یا کرامت کے پارے میں ایک سائنس دان کی حیثیت سے میں کوئی نہیں کہہ سکتا۔ میں نہ اس کا بطلان کر سکتا ہوں، نہ اس کی تصدیق کر سکتا ہوں۔ میں تو تم کو صرف یہ بتا رہا ہوں کہ ہماری داد مردوزندگی کے تعلق یا تصوراً بھی سکیل پر بالکل معجزہ اور سورج نہیں ہیں۔ وہی ہم ان کو اپنے حساب سے درست اور صحیح کر سکتے ہیں۔“

مثال کے طور پر یہ کتاب جو اس وقت تمہارے ہاتھ میں ہے (بالی بیرونی تھی جو میں باوسانی سے ادھار مانگ رکھا تھا) اس کتاب میں شخص اور ورنی کے مقابلے میں خالی زیادہ ہے۔ اس کا قابل محسوس وجود کم ہے اور ناقابل محسوس خالی پہنچ زیادہ ہے، یعنی وہی، پرانی بات کہ Some thing کے مقابلے میں Nothing زیادہ ہے۔ اس کتاب کے انہوں میں الکٹرون ایسی تیزی سے گھوم رہے ہیں کہ انہوں نے اس کتاب کو ایک شوہ و جو دعطا کر رکھا ہے۔ انہی کی وجہ سے اس کتاب کی جلد، جلد کے ڈورے، حروف اور سیاہ عنوانات کی گرفت موجود ہے۔

یہ ایک دسوچار ہے، ایک Illusion سے۔ اگر اس کتاب کے سارے الکٹرون ایک ساتھ ہے کہ کچھ مونا چھوڑ

کے گرد گھومتا ہوا ایک شر ان ہو گا لیکن نمک کے اس ذرتے کے گرد سارا خود ایک شر ان کا ہو گا..... بچپن میں تم نے چولے سے ایک سینک سلاٹی نکال کر تیزی سے گھما کر دیکھی ہو گی۔ ایک سلگتا ہوا دائرہ بننا کرتا تھا۔ اس دائرے کی حقیقت سلسلی ہوں گے۔ سینک سلاٹی کے تیزی سے گھونٹنے کے ساتھ وابستہ تیزی تیزی و دائرہ مختل ایک تیزی تھا۔ ایک الورڈ ان تھا۔

جس طرح سینک سلائی تیزی سے گھوم کر دائرے بناتی ہے، ایسے ہی ایکٹر ان اپنے مرکز سے کے گرد چار میل فی سینکڈ کی رفتار سے گھوم کر ایتم کو اس کا "اوپری وجود" مہیا کرتا ہے جس طرح مرکز سے کے گرد ایکٹر ان گھومنے میں اس طرح مرکز سے کے اندر پر ڈون اور نیز ڈون گردش کر رہے ہوتے ہیں۔ اپنی تیز رفتاری میں یہ ایکٹر ان کے بھی کو روئیں جایں پڑا میں فی سینکڈ!

”چالیس ہزار میل فی سینٹ کے حساب سے محنت ہیں۔“ میں نے جیچ کر کہا تو پورے صاحب بولے ”کوئی مدت تک تو ہم بھی بحثت رہے کہ کپڑوں اور نیدروں بھی ایسے ہی تیز رفتار چکر ہوتے ہوں گے جیسے سلسلی ہوئی سینکڑاں لیکن بعد میں معلوم ہوا کہ یہ تو باقاعدہ وجود رکھتے ہیں اور سب انہاں کی ذات ہیں۔ اس دریافت کے بعد دنیاۓ سماں میں ایک فضاد برپا ہو گیا۔ وہ جو ماں کے ہوش اور زندگی کو سالاہ بحثت تھے، پھر شیر ہو گئے اور وہ جو زندگی کو تو انہی کردا نہ تھے پھر صفاہی کے کٹھمے میں آگئے۔“

"پھر پتہ چلا کہ یہ جو جو ہر ہی ذرات میں اتنا کم پارٹیکلز ہیں جن سے پر ڈون اور نیٹروجن کا ہیولا بنتا ہے، اصل میں پارٹیکل نہیں ہیں بلکہ موچ ہیں، لہر ہیں، اس ارتقاش ہیں۔ ان میں کچھ بھی شوں نہیں ہیں۔ ان کی حقیقت سالدہ نہیں ہے..... چنانچہ اب، اس وقت اس لئے جب میں اور تم آمنے سامنے کھڑے ہیں، فرگس کے سامنے ایک مسئلہ ہے ابک بہت یہ گھصیرہ اور احمد مسئلہ: کہ "اس اتنا کم پارٹیکلز" شوں ذرات ہیں با صرف موچیں اور لہر ہیں۔"

پروفیسر صاحب نے کہا۔ ”ابھی ہمارے آلات ایسے ساک اور درست و دقیق نہیں ہیں اور نہ ہی ان میں کوئی کشفی طاقت ہے جو اصل حقیقت کھوں کر بیان کر سکیں..... ہمارے پے در پے تجویز ہو ہے کہ کوئی جگہ نہ لگا کے بنیادی یونٹ موجود کی صورت میں نظر آتے ہیں اور کمی مقامات پر یہ ذرات کی صورت میں اچاگر ہوئے ہیں۔ اب کا اعلان کریں؟ موج کے پار تکیں؟“

میں، روح میں، بدن میں، تصور میں یہ بات جاگزیں ہے کہ یہ سب اتنا کم پار ٹکلر ہیں تو اس کو پار ٹکلر ہی دکھائی دیں گے۔ ذرے ہی نظر آئیں گے اور اگر اس کے دصیان میں، اس کے خیال میں، اس کے گیان میں، اس کے بدن میں، اس کی آنکھ میں یہ تصور ہے کہ یہ موجودین ہیں، ارتقا ش ہے، اہریں ہیں تو پھر اس کو وہ موجودین ہی دکھائی دیں گی۔ جب بھی وہ جگہ کہ گا، اس اتنا کم پار ٹکلر موجودین بن کر ہی اس کے سامنے آئیں گے۔

میں نے پہلی مرتبہ سائنسی تجربے کو اس قدر سمجھو و مدد و رپا چاہا کہ وہ اصل حقیقت اجاگر کرنے کے بجائے تو، کہ فرماء تھا، اور جو اس کا باعث ہوا تھا، اس کا باعث ہوا تھا۔ لیکن، شدید میر، غلط سمجھا تھا کہ سائنس کی دنیا میں ایسا نہ کوئی

کارے بھی بہت تھے۔

میں نے ایک دن کی ملاقات میں نوٹ کیا کہ شہاب صاحب بتیں کرتے کرتے میرے کمرے سے کل کر

پھر فوراً ہی کہنے لگے "میں تم سے کوئی مابعد الطیعتی بکواس نہیں کر رہا۔ حقیقت بیان کر رہا ہوں۔ ایک طبقہ حقیقت، سامنی حقیقت..... چارے ارد گردی سب کچھ یہ دیوار، پتھر، درخت، ہوائی چہاز، کار، سکونت، تمہاری کتاب

تمہارا وجود، یہ سب اپنے مرکزے کے گرد ایکٹروں کی گردش اور اس کے ارتقاش سے موجود پڑے ہیں۔ ہم یہ لفڑی موجود، یہ ارتقاش دیکھنیں سکتے کیونکہ ہماری حیات اسکی تو ہی نہیں ہیں لیکن ہم یہ ضرور جان گئے ہیں کہ ایکٹروں کی گردش جاری رہے گی۔"

میں ان کے آئی اسی شپ سے جس قدر خوفزدہ تھا، اس سے ان کو بالکل اللہ پایا اور ان میں اسکی کوئی چیز نہ

بکھری تو انہوں نے منع کر دیا، پس نہیں کیا راز تھا! اور وہ بہا کیا کرنے جاتے تھے۔

میں اس کے زمانے سے اس دبدبے کا مثالی تھا۔ مجھے یہ تو اچھی طرح سے معلوم تھا کہ میں کبھی بھی آئی اسی ایسی

نہ بن سکوں گا لیکن اس بات کی پختہ توقع اور اس حقیقت کا کامل یقین تھا کہ میں کسی بڑے آدمی کا طلاقی، سماحتی، قریبی یا اس

کام چھلاضور بن جاؤں گا۔

بڑا آدمی خود اپنی زندگی سے اتنا فائدہ نہیں اٹھا سکتا ہے تھا اس کے ارد گرد کے لوگ اٹھا سکتے ہیں۔ ان کو کسی سے

پچھنا نہیں ہوتا۔ رائے نہیں لئی ہوئی، اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی۔ بڑے آدمی کو بتانا نہیں ہوتا۔ اس

انداز میں موجود ہے، اس میں بھی "ہوتا" کہ ہے اور "نہ ہوتا" بہت زیادہ۔ اور ان اشیاء میں جو بچھے لاکھوں کروڑوں

سالوں سے ساکت و صامت نظر آتی ہیں، ان میں گردش کا اصل حرکت کا اصل جاری ہے۔ تمہارے ملک کا انتظام یا

کے نوجوپ و فسردی سیوکی پارٹی ابھی سر کر کے آتی ہے، اور جس کے لیے تم نے اطلاعی، اردو کی ایک بنیادی افتخار کر کے

دی تھی، یہ پہاڑ ہمالیہ سے بھی اوپنجا پہاڑ اور بول سال سے ساکت نظر آتا ہے لیکن یوں نہیں ہے۔ مسلسل ارتقاش اور مدن

در موجود مسلسل حرکت میں ہے۔ ہمارے ارد گرد کی سازی چیزیں جو ہوں اور ساکن نظر آتی ہیں، اسی نہیں ہیں جیسا کہ

انہیں دیکھ رہے ہیں، یہ سب نظر کا دھوکا ہے۔"

"ہر طرح کی زندگی تو انہی ہے۔ زندگی کچھ ہونے کا اور کسی وجود کا یا کسی دیرہ کا نمود و ظاہر ضرور پڑھ کر لئے

لیکن نہیں۔ حقیقت میں یہ لس تو انہی ہے۔"

"اور تمہارے سوال کے جواب میں، میں اسی قدر کہہ سکتا ہوں کہ یہ تو انہی انسانی تعامل کی انسانی اثر اور

کی جواب گوئی ضرور کرتی ہے، کیوں کرتی ہے، کیسے کرتی ہے، اس کا ہمیں کچھ بھی علم نہیں لیکن یہ انسان کی جواب دہنہ

ضرور ہے۔ اس طریقہ تعامل میں، اس ایکٹریشن میں کیا راز ہے، اس کا جیہہ نہیں ملتا۔ میرا مطلب ہے اس وقت کہ

نہیں مل سکا ہے، آگے کی خبر نہیں۔"

جب میں شہاب صاحب سے ملائی مجھے اس بات کا بہت ہی افسوس ہوا کہیرے خواہوں کا شہزادہ ایک بے چارہ

اور احتمت کا مارکنڈہ رہا ہے جو اپنی لا غری کی وجہ سے لکڑیوں کا بڑے ابوجوہ بھی نہیں اٹھا سکتا۔ اس ایسے ہی کچھ تان کے وقت پورا

کر رہا ہے۔ اپنی برادری کا کوئی نامی گرامی لکڑہ رہا بھی نہیں!

اپنے عہدے کے افشار سے وہ اضور تھا لیکن اپنی عاجزی، افتادگی، شرافت اور تواضع کی وجہ سے ایک ایسا

بے شاخ بارہ سکھا کھائی دینا تھا جس نے اپنے سینگ خود ہی شائع کر دیئے تھے۔ وہاب بھی پہاڑ کی سب سے اونچی چوٹی

یوم مقررہ پر شہاب صاحب دو بڑے بڑے اپنی کیس لے کر روم پہنچ گئے۔ ان کی خواہش کے مطابق میں

نے ایک چھوٹے سے ہوٹل میں ان کی رہائش کا بندوبست کر دیا تھا۔ یہ ہوٹل میرے گھر کے بالکل قریب تھا۔ جس نہ

باخ جناح کی چڑواںی ہے، بس اسی قدر دور۔ چھل قدمی کرتے ہوئے آسمانی کے ساتھ آ جائے تھے اور راستے میں

پر کھڑا تھا لیکن تھا تھا۔ کوئی بھی اس کا دوست، نگی، ساتھی نہ تھا۔ کسی کو بھی اس سے اور آسان تر جسم ہے۔“

مطابق نہ تھا۔ بے سیکولوں کی خوبصورت مادا گیئیں بھی تراں میں چرچ گ رہی تھیں لیکن کوئی بھی اوپر سراخا کرنیں دیکھ رہے تھے۔ میں نے کہا ”شہاب صاحب میرے پاس ہے جو اپنا۔ اس کے ہوتے ہوئے اس کی چند اس ضرورت نہیں، پھر کہ کون کھڑا ہے؟“

شہاب صاحب کو اعلیٰ درجے کے قیمتی لباس پہننے کا بہت شوق تھا۔ سرخ رنگ کی شون و اسکٹ میں خالص سوچ کے ملنے لگے تھے۔ بوٹل کی قیمتی ترین نایاب باندھتے تھے۔ پاؤں میں کڈ شوز، یا پیٹش لیدر کے موکش ہوتے۔ روپر ہائوں۔ دراصل مولا نما اشرف علی تھا نوی سے میری عقیدت ان دونوں کچھ زیادہ ہی گھری ہو گئی ہے۔“

جراں میں، پن، گھری، ڈائری غرض ہر شیش قیمت استعمال کرتے تھےں اتنا کھیڑا کرنے کے بعد ان چیزوں سے مالی نہیں تھے۔ یہ ساری چیزیں ان کے جسم پر موجود ضرور تو نہیں لیکن ان پر سوار نہیں تھیں۔“

ہمارا گھر تھا تو دیندار لوگوں پر مشتمل لیکن ہم سارے پڑھے لکھے لوگ تھے۔ پڑھے لکھے مسلمان کا نہ ہب دو دن کی بہت ہی طویل گھنٹوں اور روز و شب کی بک بک سے میں نے یہ اندازہ لگایا کہ یہ دو آدمی نہیں ہیں۔ اصل میں تو جس کا مجھے بچپن سے انتظار تھا اور جس سے میں نے اپنے کامیاب اور روشن مستقبل کو باستہ کر رکھا تھا جس سے مجھے کوئی یورپی ہوتی ہے اور متعلق، دلیل اور تعقل سہاروں کے طور پر استعمال کیے جاتے ہیں لیکن اگر غور سے دیکھا جائے تو یافت کی امید ہو سکتی تھی۔ کچھ ترقی کرنے کا سہارا مل سکتا تھا۔ کچھ آگے بڑھنے کی راہ ملک عکسی تھی لیکن یہاں تو کچھ بھی نہیں۔ فوراً کام جھومن بخیر سہاروں کے ہی اپنی جگہ پر قائم رہتا ہے۔ ہمارے گھر میں ہشتی زیور کا چھی نظر سے نہیں دیکھا جاتا تھا تھا۔ بس اک ساٹ سا بے وعدہ آدمی تھا جس کے پاس اپنے دینے کوئی کچھ نہیں تھا۔ ان کی بے قسمی دیکھ کر میں ان نے اور عورتوں کے سائل کی جز نیات پر دل کھول کر ہنسنے کا سامان پیدا ہوتا تھا۔۔۔ مجھے شہاب صاحب کی داش پر تھوڑا اسا ہوس ہوا۔ اگر وہ مجھ سے سمجھنا چاہتے تو میں ان کو دلائل سے قائل کر سکتا تھا کہ ان مولویوں کے پاس علم اور عقل نام کی کلی نہیں ہوتی۔

شہاب صاحب سے باتیں کرنے میں ایک عجیب طرح کا لطف تھا۔ ہم دونوں میں سے کوئی بھی بول رہا ہے۔ دو پھر کے وقت میں نے اپنے چھوٹے سے سٹوپر شہاب صاحب کے لیے آٹو میٹر اور شملے کی مرچوں کا سامن لطف برقرار رہتا۔ یہاں کی موجودگی کا کمال تھا۔ ان سے ہٹ کر دلفت باقی نہ رہتا۔۔۔ دو دن بعد میں نے محضوں کیا کہ، پیار کیا تھا۔ زیتون کے تیل کی بہک پونکہ ان سے ذرا کم برداشت ہوتی تھی، اس لیے میں کھن میں ان کا کھانا چیار کرتا تھا۔ مجھ سے کچھ کھانا چاہتے ہیں۔ کوئی بات، کوئی مختلف بات۔ ایسی بات جو وہ حصہ تھوڑی سے تراش کر میرے اندر آتا جاتے ہیں لیکن ان کو حوصلہ نہیں پڑتا، یقین نہیں ہوتا۔ میرے اندر کار سراپکڑی اپنی نہیں دیتا۔

ایک دن مجھ سے پوچھنے لگے ”تمہارے پاس کون قرآن شریف ہے؟“ میں نے کہا ”جی وہی، وہی ایک عام ساقر آن شریف، جو عام طور پر گھروں میں ہوتا ہے جو میری والدہ پر ماں کہا۔ یہاں یہ بڑی مشکل ہے، مگر پر ہیں تو فون نہیں چھوڑتا، باہر جا کر بیٹھیں توں کی بات نہیں ہوتی، کیا کریں؟“

کہنے لگے ”یہ تو بڑی برکت والی بات ہے۔ بندے کے پاس وہی قرآن شریف ہونا چاہیے جو عام طور پر ماں کر اریں گے اور جتنی باتیں رکھی ہیں، ان کو ایک ہی دن میں سمیٹ لیں گے۔“

ان کے چہرے سے صاف دکھائی دیتا تھا کہ انہیں معلوم ہو گیا ہے کہ میرے پاس کوئی قرآن شریف نہیں، اہل

میں کوئی بھی مسلمان ولایت اس لیے نہیں جاتا کہ دہاں جا کر تلاوت کرے۔ اس کا وار گھی بہت سے ضروری کام ہوتے ہیں جن کے لیے وہ گھر سے نکلا ہوتا ہے۔۔۔ واپسی پر گھر پہنچ کر البستہ تلاوت کی جا سکتی ہے لیکن ولایت میں یہ کیسے ممکن ہے!

شہاب صاحب نے کہا ”میرے پاس ایک کتابی ساقر آن شریف مولا نما فتح مجدد الجندھری کے ترجمہ کا ہے۔“ وہ میں آپ کے لیے چھوڑ جاتا ہوں۔ آپ اپنے قرآن شریف کے ساتھ ساٹھ کبھی کھارا سے بھی دیکھ لیا کیجھ۔ بہت الجما

اس ملک کے بارے میں شہاب صاحب نے اور بھی چند سوال کیے لیکن میں ان کا تسلی بخشن جواب نہ دے سکا۔

میں میں بیری استانی اور میں نے پہلے اٹلی چھوڑ کر بیہاں آنے کا چند روز پروگرام بنایا تھا مگر ہماری وہ آرز و پوری نہ ہو گئی۔

اس کے بجائے میں شہاب صاحب کو ساتھ لے کر بیہاں آ رہا تھا۔ پتہ نہیں اس میں کیا راز تھا مگر وہ بات رہ کر اپنے اتنی خوبی کر کے بیرے سامنے آ رہی تھی۔

اس وقت بھی ہم شہر سے باہر نکلے تو یا نونہ تاہی کی طرف سے نکلتے۔ آج بھی ہم اسی راستے سے نکلے تھے۔

کسی بیری کاڑی ہوتی، آج بھی بیری، ہم گاڑی تھی اور میں ہم چلا رہا تھا۔ جب بھی میں نے بینکی فل کر کے گھر سے نکلا

ہے۔ وہاں آپ کو موسم بھی اچھا ملے گا اور شہم کی ہوئی مچھلی بھی اعلیٰ درجے کی دستیاب ہو گی۔ میں آپ دیکھتے جائیں۔

ایک گھنٹے کی ڈرائیور کے بعد جب میں نے ایک کیوں سک سے کافی کی دو گرم گرم پیالیاں اور چینی لگے دو بن لے

انہوں نے اپنی مخصوص دھی سی آواز میں پوچھا "لیکن ہم جا کہاں رہے ہیں؟"

میں نے کہا "شہاب صاحب ہم چوڑائی کے رخ اٹلی کو کراس کر رہے ہیں اور دو گھنٹے میں اڈریا نک سمندر سے

کنارے پہنچ جائیں گے۔ وہاں ایک چھوٹا سا، خوبصورت سایپارا سا ملک ہے جس کے لوگ بڑے دھیمے اور شیئے مزان کے ہیں۔ آپ ان سے مل کر یقیناً خوش ہوں گے۔"

انہوں نے اپنی جغرافیہ اپنی پر زور دیتے ہوئے کہا "اہرتو شاید یوگ سولادی ہے، لیکن وہ تو اپر ہے نا رخ کی طرف"

میں نے کہا "یہ ملک اٹلی کے اندر واقع ہے اور اٹلی کی سر زمین سے الگ نہیں ہے۔ جس طرح ضلع لاہور کی قوم

تحصیلیں ہیں، لاہور میں لاہور، پنجاب، قصور ای طرح اٹلی تین لکوں پر مشتمل ہے اٹلی ملک اٹلی، ویٹیں اور سان مرینوں"

پوچھنے لگے "بیہاں بھی چونیاں اور قصور کی طرح اٹلی کی تحصیلیں ہیں؟"

میں نے کہا "نہیں سری ہے ملک ہیں۔ ان کا اپنا نکث اور سکد ہے۔ اپنی اپنی حکومت ہے۔ اپنے اصولی

قانون ہیں اور اپنے سفیر ہیں۔"

رکھتے ہوئے میں نے ارادہ بدل لیا۔

جب ہم شہر سے نکلے تو شہاب صاحب نے پوچھا "ہم کہاں جا رہے ہیں؟"

میں نے کہا "سرہم اٹلی چھوڑ کر ایک دوسرے ملک میں جا رہے ہیں۔ کیا آپ کے پاس آپ کا پاسپورٹ ہے؟

انہوں نے کچھ پریشان ہو کر کہا "پاسپورٹ تو یہے پاس موجود ہے لیکن کسی کی دوسرے ملک جا کر ہم اتنی جلد

کیسے لوٹ سکتے ہیں۔ میرے پاس صرف تین دن ہیں اور پہنچنے والے دوسرے میری سیٹ بک ہے۔"

میں نے کہا "آپ فکر نہ کریں، ہم تین دن ختم ہونے سے پہلے لوٹ آئیں گے۔ بڑا وقت ہے اور ہر ڈی فرداں

ہے۔ وہاں آپ کو موسم بھی اچھا ملے گا اور شہم کی ہوئی مچھلی بھی اعلیٰ درجے کی دستیاب ہو گی۔ میں آپ دیکھتے جائیں۔"

انہوں نے اپنی مخصوص دھی سی آواز میں پوچھا "لیکن ہم جا کہاں رہے ہیں؟"

میں نے کہا "شہاب صاحب ہم چوڑائی کے رخ اٹلی کو کراس کر رہے ہیں اور دو گھنٹے میں اڈریا نک سمندر سے

کنارے پہنچ جائیں گے۔ وہاں ایک چھوٹا سا، خوبصورت سایپارا سا ملک ہے جس کے لوگ بڑے دھیمے اور شیئے مزان کے ہیں۔ آپ ان سے مل کر یقیناً خوش ہوں گے۔"

انہوں نے اپنی جغرافیہ اپنی پر زور دیتے ہوئے کہا "اہرتو شاید یوگ سولادی ہے، لیکن وہ تو اپر ہے نا رخ کی طرف"

میں نے کہا "یہ ملک اٹلی کے اندر واقع ہے اور اٹلی کی سر زمین سے الگ نہیں ہے۔ جس طرح ضلع لاہور کی قوم

تحصیلیں ہیں، لاہور میں لاہور، پنجاب، قصور ای طرح اٹلی تین لکوں پر مشتمل ہے اٹلی ملک اٹلی، ویٹیں اور سان مرینوں"

پوچھنے لگے "بیہاں بھی چونیاں اور قصور کی طرح اٹلی کی تحصیلیں ہیں؟"

میں نے کہا "نہیں سری ہے ملک ہیں۔ ان کا اپنا نکث اور سکد ہے۔ اپنی اپنی حکومت ہے۔ اپنے اصولی

قانون ہیں اور اپنے سفیر ہیں۔"

میں موڑ چلا رہا تھا اور وہ جیری اپنی کے ساتھ مجھے دیکھ رہے تھے۔

میں نے کہا "اس وقت ہم سان مرینوں کا سکشم آفس، امیگرین آفس، انفریشن آفس اور نو ارزم آفس تھا۔ باہر سے تو یہ عمارت

بڑی کے باہر لوگ نکل کر اس کوں میں مردوں کے پیچے کا کر جواب دیتے۔ ڈرائیور بیس آہستہ کر لیتے اور ریگنی ہوئی

جمہوری ملک ہے۔ ستر اٹا نے تو جہوریت کا تصور ہی دیا تھا، یہ ملک بغیر کسی تبدیلی کے پہنچلے گیارہہ سو سال سے تو اتر کے

ساتھ میں سے تیز تیز بڑی کیلے گائے باہر نکل کر سرہم پر دو درہ رک پھیل جاتے جیسے ساری چاریاں ایک ساتھ کھل گئی ہوں۔

اس دفتر کے سامنے سے گزرتے ہوئے میں نے بھی پورا بازو و پاہر نکال کر ذرا سرہم پر دستے "چاؤ" کہا تو امیگرین کے

شہاب صاحب نے کہا "مجھے تھوڑا اساتھ تو یاد پڑتا ہے کہ طالب علمی کے زمانے میں اس ملک کے بارے

میں انسائیکلوپیڈیا میں ایک ہیرا گراف دیکھا تھا لیکن وہ بیڑا بہت ہی چھوٹا تھا اور کچھ سمجھ نہیں آتا تھا کہ ایسی بستی ملک

کیوں کہلا سکتی ہے۔"

میں نے کہا "شہاب صاحب، یہ ملک کوئی چالیس مریع میل پر پھیلا ہوا ہے بلکہ شاید اس سے بھی کم اور اس کی

کل آبادی اپنی بیٹیں ہزار فنون پر مشتمل ہے۔"

کارندے نے آ کر مجھ سے ہاتھ ملا یا اور پوچھا "راہنی باضی انگڑے اگھر میں سب خیر خیرت ایاں بچے تھیں۔"

میں نے کہا "سب نہیں تھا۔ سارے ہرے میں، اچھی محنت، اچھی گز را وفات، خداوند یوسف سعی کی

کل آبادی اپنی بیٹیں اچھا۔ میرے یہ دوست بھی خیریت کے ساتھ۔ سب خیر!" اس نے کھڑکی کے اندر ہاتھ ڈال کر شہاب

صاحب سے مصافی کیا اور ان سے بھی سچی پوچھا۔ ان کی طرف سے میں نے ایک بار پھر ساری بانی دہرائی اور ہم دونوں کے "شکر! شکر!!" کہ کر ایک درسے کی تسلی کی۔

پھر اس نے پوچھا "ماڈم اور پچھے ساتھ نہیں آئے؟" "میں نے کہا" وہ فرانس پلے گئے، چھٹیاں لگازرنے۔"

کہنے لگا "فرانس سے تو ہمارا سان مرینولا کو درجے اچھا ہے۔ وہ فرانس کیوں پلے گئے؟ چلو خیر، ان کی مرشن

ان کی پسند" پھر مجھے آنکھ مار کر بولا "بیکات کی پسند میں دل نہیں دینا چاہیے، جو وہ کریں وہی نحیک ہے۔" میں نے کہا "کیوں نہیں، کیوں نہیں..... آخر وہ بیگمات ہیں، ان کی نہیں مانی جائے کی تو گزارہ کیسے ہوگا" اس قدر رجحت آمیز گفتگو کے بعد اس نے سنجیدہ چہرہ، ناکر گھبیرا اور میں کہا "آپ کا پاس پسورد؟"

میں نے آرام سے دلوں پا پسورد انخا کر اس کو دینے اور وہ ان کی ورق گردانی کرنے لگا۔ پہلے اس نے ایک ایک کر کے ہماری شکلیں پا پسورد کی تصویروں سے ملائیں۔ پھر کہنے لگا "یہ پاکستان کو نا ملک ہے؟ میں نے تو بھی نہیں مل۔"

میں نے کہا "بہت کم عمر ملک ہے۔ ابھی ابھی بنتا ہے۔ آپ کو واقعی اس کا علم نہیں ہوگا" اس نے کہا "آپ کے یہ ساتھی کیوں نہیں بولے، کچھ ناراض ہیں؟"

میں نے کہا "ان کو اطلاعی نہیں آتی، اس لیے نہیں بولتے" اس نے جراثی کے ساتھ اپنا پھرہ کھڑکی کے لیوں پر لا کر شہاب صاحب کو فور سے دیکھا اور تجب بولا "اطلاعی نہیں آتی؟ کمال ہے، اتنے بڑے ہو گئے اور اطلاعی نہیں بول سکتے۔ اطلاعی نہیں بول سکتے تو بات چیت کیسے کرے یہ۔ زندہ کیسے ہیں؟"

میں نے کہا "ہاں۔" کہنے لگا "خواتین نہیں ہیں ساتھ؟" میں نے کہا "نہیں۔"

کہنے لگا "ان کو بھی ساتھ لے آتے تو بڑا لطف رہتا۔ یہ جگہ تو مزے اٹنے اور منوج میل کرنے کی ہے۔ تم نے پکایا کہ خواتین کو پیچھے چھوڑ آئے۔"

میں نے کہا "بس ایسے ہی بے۔ پھر بھی سی۔" کہنے لگا "ہوٹل تو بہت سے ہیں لیکن تمہارے قابل ہوٹل تی تانو ہے۔ صاف ستر۔ آٹھ سو برس پر ان۔ تاریخی

تاریخ، پہاڑ کے میں وسط میں، عالیشان نظارہ، خوبصورت را رو، والغیر ب آتی جاتی لزیکاں۔"

میں نے اس سے ہوٹل "تی تانو" کا پتہ پوچھ کر گاڑی پہاڑ کی چھٹی حائل پر ڈال دی۔

ہوٹل "تی تانو" بورپ کے اچھے، اعلیٰ درجے کے ہوٹلوں میں سے تھا۔ اس کی دیواروں پر "تورتا" وائی کے خوبصورت اشتہار لگے تھے اور ساتھ بھی کی کھنچ میں اپنی ہوئی چیزوں کی رنگدار تصویریں تھیں۔ یہ ہوٹل اپنی خودا کی

اجسے سارے ملک میں مشہور تھا اور اس کے مختلف النوع کا نام یورپی کوزین کے پسندیدہ کھانے تھے۔

ہوٹل کے کاؤنٹر پر جیسی مونچھوں والے نوجوان نے اگر یہی میں پوچھا "وہ مل بیڈرم، الگ الگ بس تر؟" شہاب صاحب نے فوراً کہا "وہ ملک رو، الگ الگ لیکن قریب قریب۔"

اس نے اثبات میں سر ہلاتے ہوئے سیئی سجاہی اور جزیرہ ہمارے آگے دھکیل دیا۔ میں نے کہا "پاس پسورد تو ہمارے پاس میں نہیں۔"

اس نے کہا "یہ ہمارا ملک ہے۔ سان مرینو۔ دنیا کا سب سے چھوٹا ملک۔ اس میں ہر کوئی ہر کسی کو جانا ہے اور ہر شخص دوسرے کو پہچانتا ہے۔ آپ کو گھر ہو سکیں گے جملہ! گلرنڈ بجھے، آپ کے پاس پسورد کل دوپہر تک آپ کے دروازے پر پہنچ جائیں گے۔"

کہنے لگا "کوئی مضاکن نہیں، ہم پاسپورٹ پر اتنا زیادہ اصرار نہیں کرتے۔ نہیں ہیں تو نہ کسی۔"

میں نے کہا "تھے ضروریں وہ راستے میں ایگر یہاں والوں نے رکھ لیے۔"

اس نے جرأتی سے باری باری ہمارے چہروں کو دیکھا اور ہمیں کہہ نہبرالاث کرنے کے بجائے فون کرنے لگا۔ "پر وتو! پر وتو! کی پار لا سکوڑی....."

وہ فون پر پوچھ رہا تھا کہ فارن مفسر صاحب گھر پر ہیں یا نہیں۔ ادھر سے پڑے چلتا تھا کہ نہیں ہیں۔ یہ کہہ رہا تھا کہ جب بھی آئیں انہیں فوراً ہمارے پاس بھیجیں۔ آپ کی مہربانی۔ آپ کا شکریہ۔

پھر اس نے فون بند کر کے اسیں اکاؤن اور باون نمبر دو کرے دیئے جو ساتھ ماتحت وہ نہیں تھے، آگے بیچھے تھے۔ شہاب صاحب کا اپنی میں ان کے ساتھ باون نمبر میں چھوڑا یا اور خدا کاؤن کے کونے میں اپنا تھیسا اچھیک کر ستر پر دواز ہو گیا۔

میں کوئی ایسا خاص تھا تو نہیں تھا لیکن بستر پر گرتے ہی مینڈ آگی اور میرا خیال ہے کہ میں کوئی گھنٹہ ہے تو دو گھنٹے گھوک سویا رہا۔ شہاب صاحب نے تیا کا اس عرصے میں انہوں نے دوبار آ کر میرے دروازے پر دستک دی لیں مجھے ایک بار بھی پڑھنے چلا۔

جب ہم غروب سے پہلے شہر کی سر کو باہر لے کر کاٹنے پر اپنی چابی جمع کرائی تو کاٹنے کرکے نے کہا "فارن مفسر صاحب بڑی دری سے آپ کا انتشار کر رہے ہیں۔ ہم نے آپ کے کمرے میں گھنٹے دے کر اندازہ لگایا تھا کہ آپ سوئے ہوئے ہیں، اس لیے ہم نے ذمہ بُر کرنا مناسب نہیں سمجھا۔"

میں نے ذرا گھبرا کر دیا ہات کیا کہ فارن مفسر صاحب ہماری علاش میں کیوں آئے تھے تو اس نے لابی کے ہر سوئے کی طرف اشارہ کر کے کہا "آپ خود یہ پوچھ لجئے۔ وہ تو اس وقت سے آپ کا انتشار کر رہے ہیں۔"

ہم دونوں اس صوفے کی طرف بڑھے چہاں ایک موٹا آدمی بُر شرٹ پینے کر اس درپر لڑکل کر باختہ۔ وہ اپنے اخبار پر ہمارے بڑھتے ہوئے سائے کی چھایا دیکھ کر اسماں اور باتحہ بڑھا کر بولا "میرا نام کو لاپنڈے ہے اور میں سان مریزوں کا فارن مفسر ہوں۔ میں آپ لوگوں سے معافی مانگنے آیا ہوں کہ میرے کارندے نے انجمنی حفاظت کا ثبوت دے کر آپ سے پا سپورٹ لے کر کھلیے۔ وہ ایک انجمنی درجہ سے زیادہ باتوںی انسان ہے۔ باہم کرنے کے شوق میں وہ کئی حفاظتیں کر جاتا ہے اور آج تو اس نے کمال ہی کر دیا۔" یہ رہے آپ حضرات کے پاسپورٹ اور مجھے یقین ہے کہ آپ مجھے، میری مفسری اور میرے شافع کو معاف فرمادیں گے۔ اسی تو کوئی بات ہی نہیں تھی، پاسپورٹ تو ہم مانگنے نہیں، اس کا تو ہم تھا ضاہی نہیں کرتے۔"

میں نے کہا "کوئی نہیں مفسر صاحب۔" میں تو یاد بھی نہیں تھا۔ اس نے پاسپورٹ مانگے، ہم نے دے دیے۔ فارن کثیر بڑی میں داخل ہوتے وقت ایسا ہوا ہی کرتا ہے۔" مفسر صاحب داکیں ہائی موز کھا کر اعلیٰ سے اعلیٰ الفاظ میں معافی مانگ رہے تھے اور ہم کو بولنے کا موقع ہی نہ دیتے تھے۔ جب میں نے باتحہ اور اٹھا کر ان کی معافیوں کا جواب دینے کی کوشش کی تو انہوں نے میرا باتوں کو کر

کہا "اچھا یہ بتائیجے کہ چہ دا ہے کوراٹ رویو لے کر لوئے وقت روشنی کی ضرورت ہوتی ہے یا کتنے کی؟" میں نے پہلے سن بھرا تھا لیکن پھر سوچا کتے کہ کیا فائدہ، اگر سارا راستہ اندھرا ہے اور باتحہ کو باتحہ جانی نہیں وہ تاوہاں کتا کیا کرے گا۔ پھر میں نے اس کی جگہ چراغ بھرا لیکن اب سوچ رہا ہوں کہ چراغ سے روشنی تو ہو گی لیکن خالی روشنی بھیزی یہے یا ہائے کا کیا مقابلہ کرے گی۔

میں نے کہا "مفسر صاحب میرے خیال میں تو چراغ ہی تھیک ہے۔ روشنی ہو گی تو چہ دا ماں کچھ دیکھ تو سکے گا اور پھر تو اپنی ہلم بر چھی سے حملہ دکا بدن تو چھاڑے گا۔ لیکن یہ میرا ذاتی خیال ہے۔"

کہنے لگے "اچھا اگر یہاں چراغ اکھدیں تو دوسرا طرف" آپ شرکت نہیں تھی۔ وہاں توپ ہوئی چاہیے۔ ایک منٹ بھر ہی یہیں، میں آپ کو شارہ پڑھ کر بتاتا ہوں۔"

میں نے لجات سے کہا "اس وقت ہم شام کا نظارہ کرنے جا رہے ہیں، پھر وقت نہیں رہے گا اور ہم تمین دن ہے زیادہ ہیاں شہر بھی نہیں سکتے کہ انہیں واپس جانا ہے۔"

کہنے لگے "ضرور ضرور۔" میں آپ کو بالکل نہیں روکوں گا۔ سان مریزو کی شام ہی تو دیکھنے کے لائق ہوتی ہے۔ آپ بھی رہا اور یا نک کی طرف منزد کر کے شام کا نظارہ کرنا، سمندر آپ کے بالکل قریب آ جائے گا۔ حالانکہ یہاں سے چراغ پورہ میں کے قابل ہے۔"

آدمی ملک کا پکڑ لے کر جب ہم ہوٹ لوٹ رہے تھے تو بڑے گرجے کے پاس ایک کافی ہاڑس لوگوں سے کچھ کچھ بھرا ہوا، لوگ گاون کی تائیں اڑزار ہاتھ۔ شہاب صاحب نے کہا "یہاں بینہ کر ایک ایک کپ کافی پیتے ہیں، بہت ہی اچھی خوشبواڑ رہی ہے۔"

کافی دیر انتشار کرنے کے بعد ہمیں تمیں کر سیوں والی ایک چھوٹی سی گول میزی۔ اس کی ایک کرسی پر پہلے ہی ایک نوجوان بینیا ہوا تھا۔ اس نے بخوبی ہم کو ساتھ بخانے پر آؤ گی کا اظہار کیا۔ یہ نوجوان تھوڑی تھوڑی انگریزی جانتا تھا لیکن اس کے فقردوں کو سیدھا کر کے ان سے مطلب نکالنا کافی مشکل ہو جاتا تھا۔ شہاب صاحب تھس اس کی خوشودی کے لیے اس سے گفتگو کر رہے تھے لیکن میں مکمل طور پر رُزِ جو چکا تھا۔

وہ انگلستان جا کر قانون پر ہوتا اور یہ سر بننا چاہتا تھا لیکن اس کے پاس مناسب رقم نہیں تھی۔ شہاب صاحب اس سے کہہ رہے تھے کہ اگر تم ایک مرتبہ زور لے کر کسی طرح انگلستان پہنچ جاؤ تو تمہیں وہاں بہت کامیں جائے گا، پڑھ بھی لو گا اور وہ فی بھی کیا لو گے۔

اس نے بتایا کہ یوں تو برطانیہ ایک طرح سے ہمارا قرض دار ہے لیکن وہاں کے لوگ اور گورنمنٹ بہت چالاک ہے۔ وہ وعدہ کر کے مکر جاتے ہیں اور خخت نادہند قسم کے لوگ ہیں۔ شہاب صاحب کے پوچھنے پر اس نے بتایا کہ جب ہر سوچیں مختلف مذاہوں پر لکھت کہا کرو اپس ہوئیں تو ان میں سے ایک بڑی گلڑی نے سان مریزو میں کچھ دن پناہ لی۔ انگریزوں کو پڑھ چل گیا۔ ان کے جہازوں نے اسی گلڑی پر ایسی انہاد دھندہ بھاری کی کہ ہمارا آدم حاصلک اور حیز کر کر دیا۔

ہمارا جانی نقصان تو کم ہوا البتہ مالی اور ملکیتی نقصان بہت زیادہ ہوا۔ بڑی بڑی تاریخی عمارتیں ذیہ گل اور سرکمیں اور راستے ملکی علاقوں سے کٹ گئے۔ سان مرنیوں کی ساری تجارت بجا ہو گئی اور ملک دیوالیے کی حد تک پہنچ گیا۔ پھر جہاد سیانوں کے اصرار پر برطانیہ نے کچھ لاکھ پاؤ نذر ہرجاں دینے کا وعدہ کیا اور اس معاملے میں لکھت پڑھت بھی ہو گئی۔ مگر اس سات سال میں یہیں، ایک دمی تک نہیں تھیں بلکہ..... اگر وہ رقم مل جائے تو ہمارے کئی سو ڈنیش باہر کے ملکوں میں پاہر تعییم حاصل کر سکتے ہیں اور اپنے ملک کا معیار زندگی بلند کر سکتے ہیں۔

"لیکن!" وہیں کہہ کر خاموش ہو گیا اور اس کے چہرے سے مایوسی پہنچنے لگی۔ شہاب صاحب نے پوچھا "کیا بات ہے؟" تو اس نے اپنی پیچیدہ انگریزی میں کہا "ایسے ملک کا قانون پڑھنے سے کیا فائدہ جو خود ناہبند ہے اور اپنے معاہدوں پر عمل نہیں کرتا۔"

شہاب صاحب نے ایک اچھے آئی سی اسی فیسر کی طرح انگریزوں کا پورا پورا ساتھ دیتے ہوئے اس کی بہت تشغیل کی کہل میں میدان میں اس سے بہتر اور کوئی قوم نہیں، اس لیے ان کا علم حاصل کرنے میں کوئی مصاائق نہیں ہوتا چاہیے۔ اس نوجوان کے ذہن میں ایک بیجی سماں کا شکار اتر اور وہ اپنی میں سربھاتا ہوا تم سے ہاتھ ملا کر کافی پاڑے سے باہر نکل گیا۔

جس لڑکی نے ہمارے سامنے کافی کاسمان لا کر کھکھا، اس کا قد بت بہت ہی کمال کا تھا مگر شکل و صورت کی معنوی تھی۔ شہاب صاحب نے ایک دیسی آدمی کی طرح اس پر کوئی توجہ نہیں کیں میں جو ولایت میں رہ کر قدر و گیسوں قدر و قیمت پہنچان گیا تھا، اسے دیرستک اور درستک دیکھتا رہا۔ اس کا جسم ایسے موی بھتے جیسا تھا جس میں ابھی ابھی جان پڑی ہو اور کسی نے اسے ہاتھ لگا کر بھی نہ دیکھا ہو۔ میں نے سوچا کہ جب وہ برتن اٹھانے آئے گی تو میں اسے اور غور سے دیکھوں گا، خاص طور پر جب وہ جنک کر برتن اٹھائے گی اور جھوٹے تو لیے میز صاف کرے گی۔

شہاب صاحب نے کہا "مرد روزاں سے مورت کی محبت میں بھجنیں آتی کہ اس معاملے میں کیا کرے۔ دنیا کا ہر مرد ہر مورت سے خواہ وہ کہیں کی رہنے والی ہو، کسی بھی رنگت اور شکل کی ہو، کسی بھی جان پڑی ہو اور اکنام کے شکل کی ہو کر لٹکا اور درستک اسے یاد کرتا جائے گا۔"

میں نے کہا "سر اگر یہ نہ ہوتا تو دنیا کا اتنا بڑا لڑپچا بھی اپنی ابتدائی شکل میں ہوتا اور اس وقت تک شکل سے" سوتھرہ کتابیں چھپی ہوتیں۔ اب یہ جو آپ کتابوں کا ایک سمندر دیکھ رہے ہیں، اپنے آگے جھچے اور دا کیں باسیں تو یہ سب عورت کے وجود ہی کی برکت سے ہے..... کیا دنیا میں کوئی لڑپچا مورت کے ذکر کے بغیر وجود میں آسکتا ہے؟"

کہنے لگے "شاید تم غمیک کہتے ہو، بظاہر تو ایسا ہی ظراحتا ہے گر جھیقت اس سے مختلف بھی ہو سکتی ہے۔ میں کوئی یقین سے نہیں کہہ سکتا۔"

پھر ہم ایسے ادب کے بارے میں باتیں کرنے لگے جس میں بھلے عورت کا نام کو رکھا گیں وہ اس کی چول نہیں تھی کہ سب کچھ اسی پر گھوے جاتا۔ تو اپنی شے کمیلہ و منہ الیس کی کہانیاں۔ بدھ جاٹک اور باوں کہانیاں۔ ان سے بلا

ٹرپیڈ اور کونا ہو گا جھاٹکن ایسے نہیں کہ مورت پر خالی ہوئے جا رہے ہیں اور ساتھ ساتھ اس کو بھی ذبح کیے جا رہے ہیں۔ شہاب صاحب نے کہا "میں سمجھتا ہوں کہ ادیب عام آدمیوں سے مختلف ہوتا ہے۔ وہ معاملے کی تھیں اور اس سیانوں کے اصرار پر برطانیہ نے کچھ لاکھ پاؤ نذر ہرجاں دینے کا وعدہ کیا اور اس معاملے میں لکھت پڑھت بھی ہو گئی۔ مگر اس سات سال میں یہیں ہوتی ہے۔ اسی گھری اور پیچیدہ جہتوں کی نشاندہی کرتا ہے جس پر عام انسان کی لگا، بھی پڑی ہیں، ہوتی ہے۔ ہر لکھنے والا اپنے انداز کا غواص ہوتا ہے جو بت گہر اتر کر بہت کی مستور چیزیں ڈھونڈنے کے لاتا ہے اور انہیں اپنے انہار کے حصے پر غماٹی انداز میں پیش کرتا ہے..... بڑا کمال ہے۔"

میں نے کہا "جب اس کمال تو ضرور ہے لیکن ادیب عام طور پر انسان کے اندر کی غلطیں، کیتھیاں اور پوری بیزاریاں اور بے طواریاں خلاش کر کے لاتا ہے لیکن یہ پیش کچھ اچھائیں جس طرح کمیا کرنے والے خود بھی گندے اور پوری بیزاریاں بے طواریاں کے بد پر بیزاری اور بداطوار ہونے کا خدش بھی ساتھی لاحق ہوتا ہے۔ چور کے راروں کو ایک چوری ڈھونڈنے کا ہے اور بد معاملہ اور سظلہ کرواروں تک ایک دوغلہ اور کمین ٹھنڈیں تھیں تھیں کرتا ہے ورنہ اس کو کہے پڑے گا کہ جس شخص....."

انہوں نے میری بات کاٹ کر کہا "شاید آپ کے بیان میں تھوڑی سی شدت آئی ہے۔ میں ماہر نفیات تو

نہیں لیں ایک عام آدمی کی حیثیت سے اتنا کہہ سکتا ہوں کہ ضروری نہیں کسی پیش و رکا پیش اس کی شخصیت اور کردار پر بھی اڑاکنا ہے۔ ایک تھا اور جمل بھی ہو سکتا ہے۔"

میں نے ان کی بات سن تو ہی، مان بھی لی اور اس کا کوئی جواب بھی نہ دیا لیکن اندر سے میں مجھسے کر رہا تھا کہ شہاب صاحب مجھ سے کچھ مغلی کی باتیں کر رہے ہیں، ان کے من میں کچھ اور ہے۔

تحوڑی دیر بعد برتن اٹھانے والی لڑکی آئی اور اس نے جنک کر جب میر صاف کی تو مرا آگیا۔ وہ کچھ اسی بیوی پھر لڑکی تھی کہ اس کے دل پھر بک ہونے میں کوئی شبہ ای نہ رہا تھا!

رات کے وقت ہم کھانا کھا کر، کافی لی کر کرے میں بیٹھنے کپ بازی کر رہے تھے کہ دروازے پر دستک ہوئی۔

شہاب صاحب نے خلاف معمول کڑک کر پوچھا "کون ہے؟" تو باہر سے آواز آئی "مگولا پندے۔ فاران منظر۔"

شہاب صاحب اپنے صوفے سے چلا گک مار کر اٹھنے اور جھپٹاک سے دروازہ کھول دیا۔ فاران منظر سے ان

سے ہاتھ لاتے ہوئے کہا "ان سے ملیے۔ میرے شریک کار مار چیلوڑ و مونیا وزیر واخسل۔ یہ بھی آپ سے کل کے واقعے کی

حوالیات مانگنے آئے ہیں کیونکہ وہ کارمند۔ جس نے آپ سے پاسپورٹ لیے تھے، ان کی منظری کلام اڑا ہے اور آج کل عومنی پر

ہماری منظری میں کام کر رہا ہے۔"

شہاب صاحب نے دروازے سے ایک طرف بنتے ہوئے کہا "کوئی بات نہیں، کوئی بات نہیں۔ آپ کیوں

ٹلف کرتے ہیں۔ معمولی سی بات تھی، آئی گئی ہو گئی۔ غیر ملکی سفر میں تو معمولی سی بات ہے۔ کبھی پا پسپورٹ رکھ لیے جاتے

ہیں، کبھی بذریعہ ادا کیا جائے جاتے ہیں۔" پھر انہوں نے میری طرف ہاتھ کا اشارہ کر کے کہا "ان سے ملیے،

کہر دوست اشخاص احمد، ہمارے ملک کے نامور کہانی نویس۔"

وزیر داخلہ نے میرے ساتھ باتچا لیا تو میں انہوں کو کھڑا ہو گیا۔ کہنے لگے ”مسز کہانی نولیں، میں بہت فی شرمندہ ہوں، میں کیا ہماری ساری گورنمنٹ، ساری کیفیت اس بات پر غجالت میں ڈوبی ہوئی ہے کہ ہم نے آپ کے پاس پورٹ آؤٹے دن تک اپنی نگہداری میں رکھے اور آپ کو پریشانی میں جتا رکھا۔“

میں نے کہا ”کوئی پریشانی نہیں حضرات۔ معمولی بات تھی، آپ نے خواتین اسے اتنی اہمیت دے کر لے اہم معاملہ بنایا۔ چھوڑ دیں۔ دفع کریں، بھول جائیں!“

وزیر خارجہ نے کہا ”معمولی بات نہیں سر۔ اس سے ہمارے غیر ملکی تعلقات پر برے اثرات پر کئے ہیں اس عالمی برادری میں ہمارے ملک کو ایک غیر ملکی ملک سمجھا جا سکتا ہے۔“

جب ہم دونوں نے جیرت سے اس کی طرف دیکھا تو کہنے لگے ”سان مرینڈ، دنیا کے درمیان مہذب ممالک امریکہ، فرانس، برطانیہ کی طرح عالمی برادری کا ایک اہم رکن ہے اور اس کا بھی ویسا ہی ایک دوست ہے جیسا امریکہ برطانیہ اور فرانس کا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ درمیان ملکوں میں ہمارے سفارتخانے نہیں ہیں۔“

وزیر داخلہ نے کہا ”ہماری اسکیلی نے کم مرتبہ فیصلہ کیا کہ کم از کم امریکہ میں ایک سفارت خانہ درخواست جائے لیکن امریکہ میں مکانوں کے کرائے اس قدر زیادہ ہیں کہ ہم کوئی مناسب سی بلندگی کرائے پر نہیں لے سکتے۔“

شباب صاحب نے کہا ”آپ کا ذریعہ معاش کیا ہے۔“ میرا مطلب ہے آپ کے ملک کی اکاؤنٹی کس جنم مشتمل ہے۔“

وزیر داخلہ نے کہا ”ہماری آمدی کا بڑا ذریعہ کمیٹی بازی ہے۔ اس میں تباہ کوئی جنس سب سے زیادہ قیمتی ہے اس کے بعد ڈاک کے نکٹ ہیں۔“

”ڈاک کے نکٹ!“ میں نے جرأتی سے پوچھا تو وزیر خارجہ نے فخر سے سربلاطے ہوئے کہا ”ہمارے ملک سے ڈاک کے نکٹ دنیا بھر میں سب سے خوبصورت ہوتے ہیں۔ ہمارے قلبیک آرٹس دن رات نت نے وزیر اس نہیں رہتے ہیں اور ہمارا سکیورٹی پریس بڑے سلیقے سے چھاپا رہتا ہے۔ باہر سے آنے والے سیاح ہمارے پوشٹ پوس کا ایک ایک سیٹ ضرور لے کر جاتا ہے۔ نکٹ جمع کرنے والے افراد اور نکٹ فروخت کرنے والے ادارے ہمارے ایکسپورٹ پینا سے محفوظ ہیں اور سارا رسالہ ہماری پہلی جاری رہتی ہے دن رات!“

”یہ تو نکٹ جمع کرنے والوں کا کام ہوا۔“ میں نے کہا ”لیکن وہ.....“ گرد و گونہ نشرنوں نے ایک ساتھ ”ا تو نہیں!“ کہتے ہوئے میری بات کاٹ کر کہا ”صرف نکٹ جمع کرنے والے نہیں لے جاتے جو بھی آتا ہے، کم از کم ایک سیٹ ضرور لے کر جاتا ہے۔ نکٹ جمع کرنے والے افراد اور نکٹ فروخت کرنے والے ادارے ہمارے ایکسپورٹ پینا سے محفوظ ہیں اور کہا ”آپ نے بہت اچھا کیا جو اور پر تعریف لے آئے۔ اس وقت ہم آپ تھیں کے ملک کی باتیں کر رہے تھے۔ بڑا خوبصورت اور بے حد تاریخی ملک ہے۔“

شباب صاحب نے کہا ”تو گویا آپ کے نکٹ ترین و آرائش کے لیے ہوتے ہیں۔ ان کا پوشٹ سروس کوئی تعلق نہیں۔“

بڑل صاحب نے کہا ”ہماری فوج ہے تو فوجی لیکن اس ملک کے حساب سے بہت کافی ہے۔ چند ہزاروں سے اس میں بھوپری کے آرزومند تھے لیکن بجت میں گنجائش نہیں تھی مگر کتنا خدا کا یہ ہوا کہ ہمارے سگ مرمر کی ڈیماڈ وہ دونوں پھر ایک ساتھ بول اٹھے اور کہنے لگے ”ہمارا ذا کائن دنیا کا معروف ترین ذا کائن ہے جہاں سے؟“

مشرق و مظلی میں اچاک بڑھ گئی اور ہم کو کیسے زر مہاولہ کی نویں لگی۔ ہم نے پرسوں ہی اپنی فوج میں دس جوانوں کا اساز کی

ہے جو بڑے اجھے نشانہ باز اور قابل شکست نہیں۔ ان کی تربیت کے لیے زیادہ زحمت نہیں کرنا پڑے گی۔

شہاب صاحب نے ایک ذین یورڈ کریٹ کی طرح پوچھا۔ "جزل صاحب آپ کی فوج کتنے نفوس پر مشتمل ہے؟" تو انہوں نے فخر یا انداز میں سراور اٹھا کر کہا "بارہ سو افراد پر..... لیکن اب وہ بڑھ کر بارہ سو دس ہو گئی ہے۔ سر کے سب سور ماساہی اور اعلیٰ پائے کے آفسریں۔ یہ ایک مرتبہ ایڈ او انس کر کے پس اپنے نہیں جانتے۔ جہاں ڈسٹ جائے ہیں، کہ جاتے ہیں لیکن واپس نہیں پہلتے۔"

شہاب صاحب نے کہا "آپ بہت خوش قسمت جریل ہیں جن کو اسی اچھی فوج ملی ہے ورنہ دوسری جنگ عظیم کے بعد تو سب کرائے کے سپاہی ہیں گے ہیں۔"

انہوں نے کہا "ہمارے بیباں ایسا نہیں ہے۔ ہم دوسری جنگ عظیم میں نیزوں تھے، متحادیوں کے ساتھ میں دشمنوں کے ساتھ۔ اس نیٹے سے ہم پر کافی مصیبت آئی لیکن ہم نے میدان نہیں چھوڑا اور ہماری ساری فوج نے ہر مرے میں دل کھول کر راہ چھاٹ دی۔"

پہنچنیں ان کو اسے چھانے کی ضرورت تھی۔ وہ بھی پڑھے لکھتے تھے: میں بھی اعلیٰ یافت تھا۔ پھر ہم دونوں

داؤ شجاعت کے بارے میں مجھے بھیسیں لگتا تھا کہ ایک فوجی مشاعرہ ہو رہا ہے اور سارے جوان سادا دار اب کے طالب علم تھے۔ لکھنے لکھانے والے اس فصل کو چھانتے نہیں بلکہ اجاگر کرتے ہیں۔ اس میں جتنا شے بھی ہوں تو بھی اس کا زکر بڑے شوق و حسائش سے کرتے ہیں۔ ہمارے نزدیک انسان خطا کا پتا ہوتا ہے اور اس کی ہر خطا قابل تقدیر اور ہمیں معافی ہوتی ہے۔ پھر شہاب صاحب اپنا فصل مجھے چھانایا ہے اس کو سمجھتے ہیں اور اس پر شرمende ہو کر کنارہ کشی کا روایہ کیوں اختیار کر رہے ہیں؟ میں تو کچھ نہیں کہتا، مجھے تو اس قسم کے فصل اور اسی زندگی دل و جان سے پسند ہے۔ پھر وہ کیوں

گھرتا ہے اسیں اور خود کو چور کر لیے چھوڑتے ہیں۔ کہ جزل صاحب نے کہا "میں تو خیر بعد میں بھرپی ہوا لیکن میرے چیل ردا فیر اور جوان بتاتے ہیں کہ دوسری جنگ عظیم میں برطانوی بمباریوں نے ہم پر شدید بمباری کی۔ ہماری فوج اس بمباری سے گھبرا لی ہے اور ڈٹ کر اس آفت کا مقابلہ کرتی رہی۔ ہمارے بہت سے جوان مارے گئے لیکن برطانوی کا ایک حل آور جہاز ایک ایک میں کسی اندر ونی خرابی کی وجہ سے کریں گے۔ اس کے دونوں آفسر، پاک اور گزیر اشوث کے ذریعے نیچے اتر آئے۔ ابھی ہم ان کو گرفتار کر لے جائیں گے۔ جہاں ہم نے اپنے جہازوں نے اندھا و حند سڑیاںگ سے ہماری جوانوں کے ساتھ ان کو بھی چشمہ اسل کر دیا۔ لیکن ہم نے ان کی بڑی عزت افرادی کی۔ ان کو پورے فوجی اعزاز کے ساتھ دفن کیا۔ سارے شہر میں ان کے جہاز کو گھمایا۔ جگہ جگہ جہاز رکنے کے اعلان کیے۔ لوگوں نے کھڑکیوں اور درپیوں سے ان پر چھوٹوں کی بارش کی..... کیا آپ نے ان کے مزاد دیکھے ہیں؟"

میں نے کہا "نہیں، ابھی تک تو ان کی زیارت نسبت نہیں ہوئی۔ البتہ کل ضرور جا کر دیکھیں گے۔" کماٹر اچھیف صاحب نے کہا "ان کے ساتھ ایک بڑا خوبصورت بالٹچہ ہے۔ لے کے لزکیاں شام کو بابا محنتی کر دیں۔ جکلی اخواتیں گے اور دونوں دشمنوں میں باری باری لے کر اتنے زور کی چینیک ماریں گے کہ سارے ماحدوں کو خوفزدہ کر دیں۔ گھنیل میں کچھ لوگ بجان اللہ، رحک اللہ کہیں گے، کچھ شرمندی کی بھی نہیں کر کہیں گے" میں تو ہر ای پرواخت کے لیے برطانیہ سے ایک سو پاؤ ڈن مانند صول کرتے ہیں جو روم میں برطانوی ایکسی ہمیں پہلی کی پہلی بھروسہ اور

اصل میں شہاب صاحب ایک متوسط گھرانے کے فرزند تھے۔ اس لیے ان پر آئی اسی قلمی نمیک سے نہ

چھمی تھی۔ جب تک جو دو پرخوت کے سہاگ کا دھونا دیا جائے تکمیلی پکڑنیں کرتی۔ پہلے چنانچہ پڑتے ہیں پھر ساری ہمکدک ختم ہو جاتی ہے۔ ایک اچھے یورڈ کریٹ کے لیے اول تو ایک ملکر گھرانے کا فردہ، وہاں ضروری ہے، اگر نہ ہو تو خود اپنے اندر ایسے خاس کو ختم دینے کی احتیاط رہے جو ریاضت ہوئے کے بعد بھی اس کو نہ چھوڑے۔ پہلے اور دوں کو ڈرانتا رہے پھر صاحب کے خاتمے کا باعث ہن کر جہاز ہگا ہمک اس کے ساتھ جائے۔

آپ کو زندگی میں بڑے اچھے اچھے اور پیارے پیارے یورڈ کریٹ میں گے۔ ان کے چہرے ٹھنڈت اور

آنکھیں روشن ہوں گی۔ بڑے خوش مزان اور بد لمحہ ہوں گے لیکن ان کے اندر بھی خوت اور خناس کی ڈبیہ نے ان کے مزاد دیکھے ہیں؟" میں نے کہا "نہیں، ابھی تک تو ان کی زیارت نسبت نہیں ہوئی۔ البتہ کل ضرور جا کر دیکھیں گے۔"

بہرپ ہے یعنی آپ وہ بننے کی کوشش کریں جو آپ نہیں ہیں۔ گوساری دنیا اس عذاب میں جتنا ہے لیکن اس سے عذاب کی حقیقی تو کوئی کمی واقع نہیں ہو سکتی۔ ہماری اکثریت، ننانوے فحولوگ بہرپ کے عذاب میں زندگی پر کر کے ٹلے جاتے ہیں اور آگے پل کر کر بھی اس عذاب کا تسلسل قائم رہتا ہے۔“  
میں نے کہا ”پھر.....؟“

کہنے لگے ”بہتر بھی ہے کہ آپ اپنے آپ کو جانیں، خود کو پہچانیں، اپنی اصل کہنہ ڈھوندیں اور اس کے مطابق زندگی ہیں۔ پھر آپ دیکھیں گے کہ ابی زندگی سے بڑھ کر اور کوئی نعمت نہیں۔ جان کا روگ اسی کو دینا میں جنت کہتے ہیں اور اسی کو سوچ کے جھوٹے بولتے ہیں۔“

میں نے کہا ”شہاب صاحب، معاف کیجئے گا، ہم ادبی دنیا کی اور ادب کی بات کر رہے تھے اور ان بڑے لوگوں کا نام کرو کر رہے تھے جنہوں نے علم کے دریا بھائے ہیں۔ جن سے تم نے لکھا سیکھا ہے اور جن کے انکار کی خوش چینی کر کے ہم یہاں تک پہنچے ہیں.....“

”بے شک ابے شک!!“ انہوں نے میری بات کاٹ کر کہا ”وہ اتنی کمال کے لوگ ہیں اور بڑی نامور تباہی میں ہیں لیکن اصل علم کی نشانی یہ ہے کہ وہ ہمیشہ عاجز، دھیما، نزہل اور فروتن ہوتا ہے۔ جو علم عاجز، دھیما اور نزہل نہ ہو، وہ علم نہیں ہے بلکہ دھوکا اور دوسرا ہے۔ فربت خیال ہے۔ علم کا زور اعلیٰ اور اس کا نہائی انداز اس بات کی غمازی کرتا ہے کہ یہ علم اپنا نہیں کہیں سے اٹھایا ہوا اور چرایا ہوا ہے۔ آپ نے بھی سائنس دانوں کی تحریریں دیکھی ہیں؟“

میں نے نقی میں سر بالا یا تو انہوں نے کہا ”سائنس دان اور صوفی چونکہ اپنے اپر گزرے ہوئے واقعات اور اپنے پر کئے ہوئے مشاہدات کا اخبار کرتے ہیں، اس لیے ان کا علم بڑا سچا، تھا اور دھیما ہوتا ہے۔“

میں چونکہ ان دونوں فرقوں میں سے کسی کو بھی نہیں جانتا تھا، اس لیے مجھے ان کی بات نے متأثر نہ کیا اور میں نے اس کے خیال کی تائید کی۔

وزیر خارجہ سینور گولاکی طبیعت پر ہمارے پاس پورٹ روڈ کے جانے کا ایسا بوجھ تھا کہ وہ دن میں کم از کم دو مرتبہ فون کر کر رہا تھا شہاب صاحب نے منتظر ہوئے کہا ”اشفاق صاحب! اسی شخص کو بھی اس کی شخصیت اور فردیت نی ہاں نہیں ملتی۔ یہ اس کو محنت کر کے اور مشقت اٹھا کر ہاتا پڑتی ہے۔ یہ رحمت بھی ہے اور رحمت بھی۔ رحمت تو اس لیے کہ انسان کو کمل آزادی عطا کرتی ہے کہ جو بھی راست چاہو جن لوگوں میں اختریار ہے اور رحمت اس لیے کہ ہر دم اس بات کا دم کا لگا رہتا ہے کہ موت اس کے پیچے گئی ہوئی ہے۔ کسی وقت بھی مار گرائے گی اور انسان کچھ کے بغیر انسان بنے بغیر اس دن سے چلا جائے گا۔“

ٹھیک سات بجے وزیر خارجہ اپنی ”تبل و دیرے“ گاڑی لے کر آگئے۔ ان کی گاڑی میری گاڑی سے آٹھاٹ لکھ اور چارائی چوڑی تھی اور اس کے دائیں بٹن دبانے سے خود بخوبی چلانا شروع کر دیتے تھے۔ میری گاڑی میں شیر گھس سے ایک طرف گراموفون جیسی چالی گئی تھی جس کو گھمانے سے واپس چلے تھے۔ جب وندسکرین بارش کی وجہ سے بالکل اندر گئی ہو

میرے دل میں ان کی یہ بات سن کر ایک خوفناک سوال پیدا ہوا لیکن میرا سوال سننے سے پہلے انہوں نے کہا ”آپ کو یہ تو پتہ ہے کہ آپ ہیں۔ آپ کا وجود موجود ہے لیکن آپ کو یہ معلوم نہیں کہ آپ کون ہیں تو پھر آپ کس طرح سے اپنی رہنمائی کر سکتے ہیں؟ کیسے خود کوڑا سیور کر سکتے ہیں کیونکہ اپنا گیر بدل سکتے ہیں۔ دنیا میں سب سے بڑا عذاب

بے خوف آفراج تک اس حکمے میں آیا ہی نہیں۔ مبارک ہوا!

شہاب صاحب بڑے دبو شریلے، بخوب اور دستے انسان تھے۔ ان کے اندر روانے کی صلاحیت نہیں تھی زندگی رسانی اور اذیت ارزانی کی صلاحیت سے بھی محروم تھے۔ چند روزیں میں میں نے بھانپ لیا کہ یہ تو مجھ سے بھی زیادہ کمزور ہے ذرپُک آدمی ہیں۔ ان کو آئی سی ایس ہونا زیب نہیں دیتا۔ وہ جو میں نے اپنے سکول میں ایک آئی سی ایس کی آمد کا دبیر دیکھا تھا اور جس شیر کا نقش اپنے تصور میں باندھا تھا، ان میں سے ایک بات بھی شہاب صاحب میں موجود نہیں تھی۔ میں ان سے کچھ مایوس سا ہو رہا تھا!

اوب پر بات کرتے ہوئے جب میں نے ان کی شاعری کی تعریف کی اور انگریزی شاعروں کے ترجموں سے لطف انہوں ہونے کا اعلیٰ کیا تو انہوں نے یہ کہہ کر بات ختم کر دی کہ وہ طالب علمی کا زمانہ تھا اور ایسی باتیں ہر طالب علم سے سرزد ہو جاتی ہیں، ان میں کوئی کمال کی بات نہ تھی۔

جب معاملہ ان کے معمر کتاب آزادی پر آتا تو سر جھک کر کہتے، بڑی بھول ہو گئی۔ مجھے ایسا ناول لکھنا نہیں چاہیے تھا۔ وہ مثبت کی بجائے منفی رنگ اختریار کر گیا، کاٹ میں اعلان کر سکتا کہ میرا اس ناول سے کوئی اعلیٰ نہیں۔

پھر پہاڑ کی ڈھان پر کسی اوپنی ہی سلگاخ چنان کے ایک چھوٹے سے قبوے خانے میں اردو ادب کی عکفن اور جالات کا ذکر ہوتا تو وہ ہوں ہاں کر کے بات آئی گئی ہی کردیتے، وہ گرجو ٹھی جوان سے پہلی ملاقات میں محسوس ہوئی تھی اور جس کا اعلیٰ رہا نہیں نے ایک سحر طراز مقمر کی طرح نظم ہوئی میں کیا تھا، اب وہ مفتود تھی۔ یوں محسوس ہوتا تھا یہی میں کسی اور شہاب صاحب سے مل رہا ہوں جن کی صرف ٹھیل پر اپنے شہاب صاحب سے ملتی ہے۔

کبھی کبھی گنگلو کے دوران وہ اپنی ہاں کے درمیان کچھ کا نظرے بھی چھوڑ جاتے جن کا بظاہر ہمارے موضوع سے کوئی اعلیٰ نہ ہوتا لیکن رات کو سوتے وقت ان کی گونج دوسرے سارے مباحث پر چھا جاتی۔ ایک اور ہی دن احمد لے کر سامنے آموجو ہوئی۔

میں بڑے سائز کے ”اوپی دنیا“ اس کے میرا جی، اس کے نامور افسانہ ”گار عاشق حسین بن الولی کا ذکر مرے لے کر کر رہا تھا شہاب صاحب نے منتظر ہوئے کہا ”اشفاق صاحب! اسی شخص کو بھی اس کی شخصیت اور فردیت نی ہاں نہیں ملتی۔ یہ اس کو محنت کر کے اور مشقت اٹھا کر ہاتا پڑتی ہے۔ یہ رحمت بھی ہے اور رحمت بھی۔ رحمت تو اس لیے کہ انسان کو کمل آزادی عطا کرتی ہے کہ جو بھی راست چاہو جن لوگوں میں اختریار ہے اور رحمت اس لیے کہ ہر دم اس بات کا دم کا لگا رہتا ہے کہ موت اس کے پیچے گئی ہوئی ہے۔ کسی وقت بھی مار گرائے گی اور انسان کچھ کے بغیر انسان بنے بغیر اس دن سے چلا جائے گا۔“

میرے دل میں ان کی یہ بات سن کر ایک خوفناک سوال پیدا ہوا لیکن میرا سوال سننے سے پہلے انہوں نے کہا ”آپ کو یہ تو پتہ ہے کہ آپ ہیں۔ آپ کا وجود موجود ہے لیکن آپ کو یہ معلوم نہیں کہ آپ کون ہیں تو پھر آپ کس طرح سے اپنی رہنمائی کر سکتے ہیں؟ کیسے خود کوڑا سیور کر سکتے ہیں کیونکہ اپنا گیر بدل سکتے ہیں۔ دنیا میں سب سے بڑا عذاب

خیال میں تین کم ہیں بعد میں اسیں اور مکونا تاپے گی۔“  
شہاب صاحب نے کہا ”اس سے کوئی ایک ہی کافی ہے۔“

میں نے کہا ”عرض کر دیا ہے سراجیں یہ نہیں مانتا، اس کے خیال میں آخر میں ایک اور مکونا تاپے گی۔“  
ہماری باتوں کی سک پا کر اس نے کہا ”ولادے گی تو ایک ہی اور اپنی طلاقی تھا میں ڈالنے کے بعد وہ اپنے چلی  
پائے گی۔ پھر وہیں منت بعد وہی اپنے کر آئے گی اور پھر اتنی ہی دیر بعد تیری۔ اس چھلی کا ذائقہ بھی غصب کا ہے لیکن  
وہ بیان پر چھلی کے پھر سے گوشت چھڑانے کا نثارہ کرنے آتے ہیں۔ یہ کام ان روپوں لیکوں کو ہی آتا ہے اور کوئی  
نہیں کر سکتا۔ وہ جب آئے گی تو آپ خود کیم لیں گے!“

شہاب نے گردن گھما کر دور درست پھیلے برآمدوں کا جائزہ لیا اور پھر کہنے لگے۔ بہت ہی سمجھ سارے پیکھر  
برآمدوں میں نیزوں پر روفی شعیں روتی چیزیں اور باعث ہالوں میں انواع و اقسام کی اشیاء خور و خوش بیٹھیں۔ ایک کو  
امر کی طرز کا بار بی کیو تھا۔ دوسرا ہال میں اطلاعی مویقی کے ساتھ بتیری اور پاستا کھانے والے تھے۔ ساتھ بڑے ہال  
سان مریزوں کی مقامی وائے ”توڑتا“ کا چھٹت تک اوپا پہاڑ تھا۔ ایک زاویے میں سمندری خوارک کے کئی شال تھے۔ ایک  
قطار میں ایسے کھا جائیں تھے جہاں بزری خوروں کی طلب کا سامان بہم تھا۔

ایک دوسرے کو کراس کرتے برآمدوں کے پیچے گایا۔ گھروں میں بڑے بڑے ہال تھے جہاں امداد  
کھانوں کا مخاٹھ بندھا تھا اور جہاں بختے والی مویقی خاص انہی ہالوں کے لیے ترتیب دی جاتی تھی۔  
دیر خارج نے کہا ”آن آپ کوئی میں لپی اور بھول میں دم پخت اسی چھلی کھلاتے ہیں جس کے گوشت بی  
بادام کے ٹھکوں کی خوبی ہے۔“ شہاب صاحب چھلی کا نام سن کر اور وہ بھی بھول میں پکی ہوئی کی خبر پا کر پہاڑ پر  
گئے۔ انہوں نے کرسی پر بیٹھتے ہوئے مجھ سے بخوبی میں کہا ”وزیر خارج کی تزاہہ ہمارے بیساں کے محمد دین ہید کلر کے  
زیادہ نہیں ہو گی، اس لیے اسی پر مناسب بوجو ہی ڈالا۔ میرے خیال میں ایک چھلی کافی رہے گی۔ باقی ہم روپی توں ہا  
خیری وغیرہ خوبی کر پیٹھ بھر لیں گے۔“

جب لڑکی آرڈر لینے آئی تو میرے تو اس انداختا ہو گئے۔ سفید چادر میں بلیس دو دھیا بدنا کی بھی سی لڑکی ابک  
کندھانگا، دوسرے پر سے گزرتی ہوئی یک تھی چادر کانوں میں آؤنے سے، بالوں میں پھول، بھی باتوں میں بلور کا  
فیزiranہ کڑے۔ ہاتھ میں گول طلاقی سینی میں نے دیکھتے ہی پہنچاں لیا۔ ہمیں آف رائے تھی جو ہماری خوشیوں کے بیجا  
بیہاں تک آپنی تھی۔

وزیر خارج نے اسے تین چھلیوں کا آرڈر دیا تو میں نے کہا ”تم کچھ زیادہ ماہی شور نہیں ہیں۔ نہ ہی ہم کو الہ  
عادت ہے۔ تین چھلیاں زیادہ ہیں، ایک ہی مکونا جائیں۔ بیساں اور بھی تو اچار چٹیاں، مرے اور سلاڈ رکھا ہے وہ کسی؟  
آئے گا جھلانا۔“

وزیر خارج نے کہا ”یہ چھلی کچھ زیادہ بڑی نہیں ہوتی، ایک ایک کھا کر بھی ہم بھوکے ہی رہیں گے۔ میرا  
کی طعام گاہ بن گیا۔“

وزیر خارج جب ہم کو اپنے ساتھ ہم کر ہوں سے باہر نکل تو انہوں نے غلطی سے واپس کا ہن دادیا۔ وہ بھائی  
دوسم دفعہ خلک شیش پر نامیہ فرساںی تو انہوں نے جان بوجو کو معدود کرتے ہوئے کہا ”مغاف کیجئے گا، بے خیال ہو  
ہن دب گیا۔“ وزیر خارج سینور گولا پنڈے دیتا کے کسی بھی وزیر خارج کی طرح فراخ قدم، اکڑی گردان، مکفت ملار لو  
ڈوری والی عینک کا حامل تھا۔ یہ ایک شیش مونوکل نہ تھی، دو شیشوں والی پوری عینک تھی مگر اس کی کامیابی نہیں تھی، جس کا  
ڈوری سے بندگی گلے میں لکھتی تھی اور لگاتے وقت دو شیشوں کی درمیانی چکلی ناک پکڑ لیتی تھی۔ میں نے تجوہ بے کفر  
عینک لگا کر دیکھی تو آنکھوں سے آنونکل آئے۔ وزیر خارج نے کہا ”شروع شروع میں ایک دو ختنے ہاں سا گری یا ہو گے  
اس کے بعد پریکش ہو جاتی ہے۔“

جس ریسٹوران میں ہم کھانا کھانے لگے، وہ کوئی ہوٹ نہیں تھا، ایک لمبی چڑی خوبصورتی جو یا ٹیکی جسی  
برآمدوں میں نیزوں پر روفی شعیں روتی چیزیں اور باعث ہالوں میں انواع و اقسام کی اشیاء خور و خوش بیٹھیں۔ ایک کو  
امر کی طرز کا بار بی کیو تھا۔ دوسرا ہال میں اطلاعی مویقی کے ساتھ بتیری اور پاستا کھانے والے تھے۔ ساتھ بڑے ہال  
سان مریزوں کی مقامی وائے ”توڑتا“ کا چھٹت تک اوپا پہاڑ تھا۔ ایک زاویے میں سمندری خوارک کے کئی شال تھے۔ ایک  
قطار میں ایسے کھا جائیں تھے جہاں بزری خوروں کی طلب کا سامان بہم تھا۔

ایک دوسرے کو کراس کرتے برآمدوں کے پیچے گایا۔ گھروں میں بڑے بڑے ہال تھے جہاں امداد  
کھانوں کا مخاٹھ بندھا تھا اور جہاں بختے والی مویقی خاص انہی ہالوں کے لیے ترتیب دی جاتی تھی۔  
وزیر خارج نے کہا ”آن آپ کوئی میں لپی اور بھول میں دم پخت اسی چھلی کھلاتے ہیں جس کے گوشت بی  
بادام کے ٹھکوں کی خوبی ہے۔“ شہاب صاحب چھلی کا نام سن کر اور وہ بھی بھول میں پکی ہوئی کی خبر پا کر پہاڑ پر  
گئے۔ انہوں نے کرسی پر بیٹھتے ہوئے مجھ سے بخوبی میں کہا ”وزیر خارج کی تزاہہ ہمارے بیساں کے محمد دین ہید کلر کے  
زیادہ نہیں ہو گی، اس لیے اسی پر مناسب بوجو ہی ڈالا۔ میرے خیال میں ایک چھلی کافی رہے گی۔ باقی ہم روپی توں ہا  
خیری وغیرہ خوبی کر پیٹھ بھر لیں گے۔“

جب لڑکی آرڈر لینے آئی تو میرے تو اس انداختا ہو گئے۔ سفید چادر میں بلیس دو دھیا بدنا کی بھی سی لڑکی ابک  
کندھانگا، دوسرے پر سے گزرتی ہوئی یک تھی چادر کانوں میں آؤنے سے، بالوں میں پھول، بھی باتوں میں بلور کا  
فیزiranہ کڑے۔ ہاتھ میں گول طلاقی سینی میں نے دیکھتے ہی پہنچاں لیا۔ ہمیں آف رائے تھی جو ہماری خوشیوں کے بیجا  
بیہاں تک آپنی تھی۔

وزیر خارج نے اسے تین چھلیوں کا آرڈر دیا تو میں نے کہا ”تم کچھ زیادہ ماہی شور نہیں ہیں۔ نہ ہی ہم کو الہ  
عادت ہے۔ تین چھلیاں زیادہ ہیں، ایک ہی مکونا جائیں۔ بیساں اور بھی تو اچار چٹیاں، مرے اور سلاڈ رکھا ہے وہ کسی؟  
آئے گا جھلانا۔“

ہم نے یک زبان ہو کر کہا "نہیں۔"

سینور گولانے کہا "اچھا جب دوسرا چھلی لائے تو غور سے دیکھنا۔"

جب دوسرا چھلی آئی تو ہم نے اپنی نگاہیں ہیلن آف ٹرائے پر مرکوز کر دیں۔ ہمارے اس شوری اڑکاڑ کو

بھاپ کر دو چھلی سے مٹی اتارتے ہوئے ذرا سماں کرائی اور پھر چھلی کو دم سے پکڑ کر اس نے داد طلب نگاہوں سے ہماری

لڑکی کھا۔

ہاتھ کے ایک خفیف سے جھٹکے سے اس کا سارا بدن سر سے پاؤں تک کچھ انداز سے دھڑکا کہ ہمیں ردا کے اندر

ہے بن کی آواز آئی۔ اس اک ذرا سی حرکت سے مجھے ایسے لگا جیسے کہ گھان نے خوف کی بوپا کا پانی نشست سے پہلی

پر کڑی بھری ہوا اور پھر اس کا مر نظر دوں سے ادھل ہو گیا ہو۔

ہمیں حیرت میں گم دیکھ کر ہمارے میزبان نے کہا "یہ بہت ہی مشکل بلکہ ناممکن کام ہے۔ جس طرح یہی

انہیں کے لیے چھوٹی بچھوٹی کوششوں سے تیار کیا جاتا ہے، اسی طرح چھلی جھٹکے کافی بھی اوائل عمری سے سکھایا جاتا ہے۔"

سینور گولانے اپنے حصے کی چھلی کا ایک بڑا سماں جیسے اپنی قاب میں ذاتے ہوئے کہا "ایسا ہی ایک روح و بدن کا

ہجوم میں نے ترکی کے رقص درویشوں میں دیکھا تھا۔ انہیں بھی بچپن سے پاؤں کے انگوٹھے میں کبل پکڑ کر بدن کو

چھپ کیا تھا۔ وہ بھی بڑا مشکل فعل ہے۔ آپ نے دیکھا ہے؟"

ہم دونوں نے انہی میں سرہلایا تو اس کو بڑا افسوس ہوا کہ وہ رقص ہمارے دیکھنے کی چیز تھی۔

بڑی دیریکھ ہم اس ہولی کے بغلی دالان میں بیٹھے گپ کرتے رہے۔ سینور گولانے ہم کو بٹھے میں سے کمال

کراپی ٹیلی کی تصویریں دکھائیں جن میں اس کے بچے، پوتے، بیٹے، بہنوں بھی شامل تھے۔ ہمارے دیکھنے کے بعد

اس نے تصویر کو ایسے غور سے دیکھنا شروع کیا جیسے وہ اسے پہلی مرتبہ دیکھ رہا ہو۔ اس کی آنکھوں سے محبت اور پروری

کے قھقھے پھوٹ رہے تھے اور وہ اپنی ٹیلی پر شارہ ہو جاتا تھا۔

سان مارینو کے لوگ بڑے خوش طبع، خوش شکل اور خوش بیان لوگ ہیں۔ بہت اچھی، بے حد خوبصور، وچھپ

اور زندہ دار باتیں کرتے ہیں۔ کسی سے لڑتے جھکڑے، اونچا بولتے یا راست کاٹ کر آگئے ہیں بڑے۔ سرہلک، مکرا کر

سلام کرتے ہیں اور سرہلک کر ہاتھ پھیلا کر سلام کا جواب دیتے ہیں۔ مالی طور پر خوشحال اور فارغ الابas ہیں۔ یوں تو کہیں

ایسا، سمجھ تباہی، پارچات بانی اور شیشہ سازی بھی ان کی آمدن کا ذریعہ ہے لیکن سب سے زیادہ آمد ان کوڑا اک کی

آنکھوں سے ہوتی ہے۔ اب تو تقریباً ہر تیر سے سان مارینو اپنی کے پاس اپنی ذاتی گاڑی ہے لیکن اگر یہاں ڈاکٹکٹوں کی

زیادتی ہو جائے تو پھر اس کی ساری اکاتومی برآمد ہو کر اس نئے سے ملک کی خوشحالی میں اندر ہرے گھول دے گی لیکن ایسا

ہو گا۔ دنیا کے سارے ملک اور سارے ملکوں کے لاکھوں سیاح اس نئے سے ملک سے بڑی محبت کرتے ہیں۔

یہ مہان نواز، سیلچٹ شعار، باوقا اور دل والے لوگوں کا ملک ہے۔ جب ابراہم لکھن نے امریکہ میں سیاہ فام لوگوں

کی جماعت میں اپنے ہم وطنوں کے خلاف جگ کی تو سب سے پہلے سان مارینو کے صدر نے ابراہم لکھن کو مبارکباد کا خط

"اس جیل خانے کا جو شاف بے کار اور یہ روزگار پھر رہا تھا۔ وہ ایک دندنکر جیلر کے پاس آیا کہ ہمارے لیے بھی روزگار کا کوئی بندو بست کرو اور ہماری وقار اور یہاں کا بھی کچھ پا س کرو تو اس نے بندی خانوں کے پندرہ سا ہیوں کو ہر یہ دن کی وردی پہنچا کر ہیرے رکھ لیے ہوتے۔ بیدارانے والے ٹھلاق زن تھے، ان کو آنگوندھے اور جیلرے ہنانے پر ہمارے کر دیا۔ دو پچھائی گھر کے جلا دتے، انہیں گوشت کاٹتے اور قیسہ ہنانے کا پھر سکھا کر ملازم رکھ لیا۔ اس وقت پرانی جیل کا ہارا شاف اس کا ملازم ہے۔ پچھلے تیس سال تو انہوں نے تکا دھرا کر کے نہیں دیا۔ لیکن اب بڑی محنت اور جانشناختی سے کام کرتے ہیں اور اس سارے کارخانے کی دیکھ بھال ان کے ذمے ہے۔"

شہاب صاحب چھپوئے لگے "اب اس گل فروٹ اور یہاں دل جیلر کیا حال ہے؟"

وزیر خارجہ نے بڑے رازدار انداز میں کہا "اب ایک طرح سے وہ اس ملک کا بے تاج بادشاہ ہے اور یہی ہے سرکاری افسر اور سیاستدان اس کی مٹھی میں ہیں، رشتمی دیتا ہے۔ ملائموں پر جسمانی کرتا ہے۔ ہماری بھاری بھری گھنی لے کر کسی برآمدے کا ایک کونہ دکان کے طور پر دیتا ہے۔ پورا انکم تکس نہیں دیتا۔ لذکوں کے ساتھ بذبھانی کرتا ہے جب وہ جیلرخا تو بہت ہی نیس انسان تھا۔"

"وہ اس وجہ سے "شہاب نے کہا کہ" جیل خانی تھی اور اب بازار بھرا ہوا ہے، بھری ہوئی چیز طاقت کا سر پر پڑھتے ہوئے اور طاقت کی بھی سیدھی راہ پر نہیں رہتی۔ اسے سیدھار کھنے کے لیے بڑے مضبوط بند اور توی یہیں قدم ہنانے پڑتے ہیں۔"

سینور گولاپنے نے کہا "آپ کے دست بالکل ٹھیک کہتے ہیں، ہشایہ سب جگدایے ہی ہوتا ہے۔" میں نے کہا "آپ کو بتایا تو تھا کہ یہاں سے ملک کے سب سے بڑے رائز ہیں اور انہوں نے ...." لیکن یہری بات حق ہی میں رہ گئی کہ ہیلن آف ٹرائے چھلی لے کر آگئی۔ اس نے اپنی گول طلاقی ٹھیکرے سے ملکی کالی۔ اس کے اوپر کی پرانی اتنا دل اور چھلی کو دو میں اس کی دنوں سائیزیں دکھائیں۔ دم دا میں ہاتھ میں منبوطي سے پکڑ کر اور باہمیں باڑو فرش کے متوازنی کر کے اس نے نیتی ہوئی چھلی کو اس طرح سے جھکا دیا کہ سارا گوشت پیچھے رکھی ہوئی رکابی میں جنم ہا گیا اور دراپوش لڑکی کے ہاتھ میں چھلی کا خالی پنجرہ رہ گیا۔ اس نے پنجرہ کو اس موی لغا فی میں ڈالا اور "بھوک مبارک" کہ کر کوڈاپس چل گئی۔

وزیر خارجہ نے کہا "آپ نے جھکا دیتے وقت اس لڑکی کا بدن دیکھا تھا؟" ہم دونوں نے ایک ساتھ کہا "نہیں۔" ہماری توچ تو صرف چھلی پر ٹھیک جو ایک ہی جھٹکے کے اندر تھا میں قبہ کر جمع ہو گئی تھی..... بدن کو کیا ہوا؟" اس نے کہا "یہاں لوگ چھلی کھانے تو کم آتے ہیں، چادر کے نیچے لڑکی کے کھلے بدن کی نزت دیکھنے آتے ہیں۔ تم نے بالکل کچھ نہیں دیکھا؟"

لکھا اور اس کو دل کھول کر شاباش دی۔ ساتھ ہی اس نے ابراہم مکن کو سان مارینو کے اعزازی شہری ہونے کی دعوت دے کر اس کا اجازت نام بھی روشن کر دی۔ ابراہم مکن نے اپنے مخصوص انداز میں شاعری بھی نسلکھ کر سان مارینو کے لوگوں کے شکریا داکی اور وعدہ کیا کہ اپنی پہلی ہی فرست میں اس عظیم ملک کی زیارت کے لیے ضرور حاضر ہو گا۔

اگر ابراہم مکن ایک جانکاہ حادثے سے اچاک فوت نہ ہو جاتا تو وہ سان مارینو ضرور آتا کیونکہ یہ اس کے ایجادنے میں شامل تھا اور وہ اپنے دوستوں اور ملاقاً تین سے اپنے ارادہ و سفر کا تفصیل اور کرکیا کرتا تھا اور سان مارینو جانے کے خواب دیکھا کرتا تھا۔

ابراہم مکن تو اس نئھے سے خوبصورت ملک کی زیارت نہ کر سکا لیکن اس کا مجسم آج بھی شہر کے بڑے چک میں لگا ہے جس کی عزت سان مارینو کے لوگ اپنے ایک نامور سپوت کی طرح کرتے ہیں جس نے اس ملک کی شہرین قبول کر کے اپنا ملن تسلیم کی۔

نوہی لوگ بڑے سیدھے، ریاستدار اور مریبوط و وضع دار قسم کے لوگ ہوتے ہیں۔ ان کو زیادہ مل فریب نہیں آتے یا کم از کم اس زمانے میں نہیں آتے تھے۔ جب دیساست میں دخل نہ تھے۔ ایک شام ہمیں کمانڈر انجینیور ہے پڑے چک میں مل گئے۔ وہ اپنی جب میں راؤنڈ کر رہے تھے۔ ہمیں دیکھ کر گاڑی روکی اور ہوٹل چھوڑ آنے کی آذ دی۔ ہم نے کہا: ہم تو مژگوشی کے لیے باہر نکلے ہیں، ابھی واپس جانے کا کوئی ارادہ نہیں۔

کہنے لگے: ”تو چھر ہمارے ساتھ کافی کا ایک پالا چیختے۔“

ہم نے عرض کیا ”چہ غرب! کافی ہی کی طلب میں ہم گھر سے نکلے تھے۔“

شہاب صاحب کو دو دن سے بھی نکل کھائے جا رہی تھی کہ ملک اچھا ہے۔ لوگ یہ اور نیس ہیں، شریف القدر اور ملشار ہیں۔ ملک ہر طرح کے حسن سے مالا مال ہے۔ جموں اور فراوانی بے لیکن صرف ڈاک کی نکلوں پر ساری اکاؤنٹیاں بوجھڑاں کے بیچھر ہنادناتی نہیں۔ اس کے علاوہ بھی کچھ ہوتا چاہیے۔ میں نے شہاب صاحب کی اس چلتا کا اسی سے ذکر کیا تو اس نے قہقہہ مار کیا ”ڈاک کی نکلوں کے علاوہ ہمارے یہاں معیشت کے اور بھی مضبوط سہارے ہیں۔ خلا مکن بازی، اتنا جو اور اعلیٰ درجے کا فروٹ، بے داش سنگ مرمر کی برآمدہ تباہ کو اس کے علاوہ اپنے استعمال کا پیرا، اندرلہ اور شیخی سامان۔ کچھ ایسی فکر کی بات نہیں۔ وہ جو ڈاک کی نکلوں کا معاملہ ہے تو وہ ہماری اول درجے کی آمدن ہے جس نے

ہمارے ملک کی ستر فائدہ معیشت کا بد جو اٹھایا ہوا ہے لیکن وہ بھی کچھ نہیں ہے۔ ہم بڑے آسودہ حال لوگ ہیں۔“

کمانڈر انجینیور کی یہ بات کر کر بھی شہاب صاحب کی تفہی نہ ہوئی۔ ان کے ہن میں یہ بات آئی نہیں رہی تھی کہ ڈاک کے نکٹ بھی نکلی معیشت میں کوئی اہمیت رکھ سکتے ہیں۔ وہ بڑے افسر تھے۔ اپنے مراسلات پر نہندشت، اپنے کلرک یا چپر اسی کو دے دیتے تھے۔ وہی ان پر نکلیں لگا کر پر در ڈاک کر دیتے۔ شہاب صاحب نے تو بھی اپنے پوتل شہپ کی ٹھلکی دیکھی تھی۔ انہیں پڑھتے ہی نہ تھا کہ پاکستان میں ڈاک کا نکٹ چوکور بنتا ہے یا مکونا! انہیں تو بس کھلی کلآلی ڈاک مل جاتی تھی اور کھلے کاغذات بند ہو کر آپ سے آپ اپنی منزل پر روانہ ہو جاتے تھے۔

جب میں نے سی انہی صاحب سے کہا کہ ”میرے ان ساتھی کی بھی بھی پوری تسلی نہیں ہوئی۔“ تو انہوں نے فرمایا، اور کہا ”ایک اور ایک پورٹ تو میں بھول دی گیا۔ اس سے بھی ہمیں کافی آمدی ہو جاتی ہے اور ایک خلیر قزم زور بدل کر طور پر جاتی ہے۔“

پھر انہوں نے ذرا سوچ کر کہا ”تم اپنے ملک سے طلاق ایک پورٹ کرتے ہیں!“

”طلاق!“ میں نے چیخ کر کہا ”طلاق۔ یہ جو شادی شدہ لوگوں کے درمیان ہوتی ہے۔ تمنج نکاح؟“ کہنے لگے ”بالکل بالکل۔ بھی۔ تمنج نکاح۔ ہمارے یہاں اس کے لیے الگ سے ایک کورٹ ہے ہاں صرف طلاق کے مقدموں کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔ زیادہ تر ملک، قانون دان اور مقدمہ بھی کام کرتے ہیں۔“ ہم بھوپنچھے سے بیٹھے تھے کہ شہاب صاحب نے کہا ”آگے پوچھو!“ میں نے عرض کیا ”آگے کیا پوچھوں۔ میری وکھوں پوچھیں آیا، شاید میں غلط سمجھ گیا ہوں۔“

”میں یوں سر ایکہ اور خواس باختہ دیکھ کر کمانڈر انجینیور نے کہا ”کیسوںکے مذہب میں طلاق کی اجازت نہیں ہے۔ ہم بھی کھوکھلے ہیں لیکن ہم دیتے ہیں۔“

”میں نے کہا ”کیا دیتے ہیں سر؟“ کہنے لگے ”طلاق دیتے بھی ہیں اور دلواتے بھی ہیں۔ ہم مذہبی لوگ ضرور ہیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ جو ہر بیت پسند بھی ہیں۔ ہمارا ملک دنیا بھر میں سب سے پرانا جہوری ہے۔ تمہارے سو برس قدیم۔ ایک مرتبہ بھی ہماری جو ہر بیت کے اندر کوئی میز ہاٹی کی ناتلاط۔ ہم اپنے اصولوں کی ہموار سٹپ پر خوٹکوار پر سکون کشی رانی کر رہے ہیں۔

ہمیں آج بھک کوئی تکلیف نہیں ہوئی۔ زرخور فرمائیے یہ ازدواجی سہمندھ دو دلوں کا باہمی سودا ہے۔ جب تک خوشی سے شہاب صاحب کو دو دن سے بھی نکل کھائے جا رہی تھی کہ ملک اچھا ہے۔ لوگ یہ اور نیس ہیں، شریف القدر اور ملشار ہیں۔ ملک ہر طرح کے حسن سے مالا مال ہے۔ جموں اور فراوانی بے لیکن صرف ڈاک کی نکلوں پر ساری اکاؤنٹیاں بوجھڑاں کے بیچھر ہنادناتی نہیں۔ اس کے علاوہ بھی کچھ ہوتا چاہیے۔ میں نے شہاب صاحب کی اس چلتا کا اسی سے ذکر کیا تو اس نے قہقہہ مار کیا ”ڈاک کی نکلوں کے علاوہ ہمارے یہاں معیشت کے اور بھی مضبوط سہارے ہیں۔ خلا مکن بازی، اتنا جو اور اعلیٰ درجے کا فروٹ، بے داش سنگ مرمر کی برآمدہ تباہ کو اس کے علاوہ اپنے استعمال کا پیرا، اندرلہ اور شیخی سامان۔ کچھ ایسی فکر کی بات نہیں۔ وہ جو ڈاک کی نکلوں کا معاملہ ہے تو وہ ہماری اول درجے کی آمدن ہے جس نے

انہوں نے بتایا کہ ڈیڑھ سو برس پہلے ہماری قانون ساز اسٹبلی نے تمنج نکاح کا قانون پاس کیا تو پوپ نے اس کا پتھر سے نوٹ لیا، ہماری قانون ساز اسٹبلی بھی اپنی جگہ فرنی رہی، چنانچہ دس سال بعد پوپ اس مطالبے سے اخود و تبردار ہو گئے اور ہمارا قانون کے طور پر پاس ہو کر مل میں آگیا۔ اب کوئی بھی کھوکھلے کسی بھی ملک کا رہنے والا، ہمارے ملک کل شہری اختیار کرنے کے بعد عدالت میں تمنج نکاح کا دعویٰ دائر کر کے طلاق حاصل کر سکتا ہے؟

”اور دوسرا پارٹی؟“ میں نے جلدی سے پوچھا۔

”ان کو عدالت میں اصلاح یا وکالتا حاضری دیتی پڑتی ہے۔ آنے جانے کا خرچ ہم طلاق مالکنے والے سے

دلواتے ہیں۔ نجی صاحب کے سامنے عدالت میں لین دین، پچکیر پوت، خرچی کے معاملات میں پاتے ہیں اور طلاق، اعلان ہو جاتا ہے۔ اب دونوں آزاد ہیں، دوبارہ شادی کریں یا دونوں کیس اس دھندے کو اور کوئی سخیدہ کام کریں۔ ”پر کر کر کمانڈر صاحب نے اور دیکھ پڑتے رہے۔

میں نے کہا ”اور آپ کے ملک کی شہریت اور آسانی سے مل جاتی ہے؟“

فرمانے لگے ”ایک مہینہ مسلسل سان مارینو میں قیام کرنے کی شرط ہوتی ہے۔ اس کے بعد بیہاں کی شریعت جاتی ہے لیکن لوگ عام طور پر طلاق دینے کے لیے شہریت حاصل کرتے ہیں اور تو بیہاں کوئی کام ہے نہیں، کوئی بولی تجارت۔ بس یہی ایک کشش ہے!“

شہاب صاحب نے کہا ”پھر تو درود رے لوگ بیہاں آتے ہوں گے؟“

کہنے لگے ”زیادہ تر اٹلی، فرانس، ہیمن اور پرنسپال کے لوگ آتے ہیں۔ خرچ تو کافی ہو جاتا ہے لیکن ہمیشہ لیے جان چھوٹ جاتی ہے۔“

میں نے کہا ”اس سے تو سٹیٹ کو کافی آمدن ہو جاتی ہوگی۔“

کہنے لگے ”اب خود ہی اندازہ کر لو، ساری کیتوں کوک دنیا میں بس ایک ہماری ہی مناپی ہے جیسے جوٹ میں تمہاری ہے، اس لیے آمدن تو ہوگی۔“

شہاب صاحب کو جوٹ کی بات سن کر بڑی خوشی ہوئی اور انہوں نے ہمارے ملک کے بارے میں جانے پر کماٹ راجحی صاحب کا شکریہ ادا کیا۔

انہوں نے کہا ”میں تمہارے ملک کے دونوں بازوں کے بارے میں بہت کچھ جانتا ہوں۔ ہم فوجی لوگ ہیں۔ ہم کو ہر طرح کی معلومات کا علم ہونا ضروری ہے۔“

جب ہم اپنے ہوٹل کے گیٹ کی طرف بڑھ رہے تھے تو شہاب صاحب نے سارے ملک پر ایک طاری انفار ڈالتے ہوئے کہا ”یہ تو ایک عجیب سا چانگر ہے۔ بیہاں سے تو جانے کو جی نہیں چاہتا۔“

میں نے کہا ”ایک مہینہ زک جائیے اور شہریت حاصل کر لیجئے۔“

کہنے لگے ”وہ تو پھر شادی کے بعد ہی ہو سکتا ہے، خالی شہریت لینے سے فائدہ!“

چار دن بعد جب ہم اپنے بہت ہی بیمارے دوستوں سے مل کر اور گال سے گال ملا کر اوپرچے اوپرچے چھپے چھوڑا دہاں سے رخصت ہوئے تو شہاب صاحب نے پہچھے مزکر دیکھا اور کہا ”آنچہ جسی طرح سے پہ چلا ہے کہ بادل اندر مکننا دیدہ خوبیار۔ کام کیا مطلب ہوتا ہے۔ میں تو زندگی میں پہلی مرتبہ کوئی جگہ چھوڑتے ہوئے آبدیدہ سا ہو گیا ہوں۔“

واپسی پر جب ہم سان مارینو کے خوش آمدیدی استقبال کے آگے سے گزرے تو فوج کے ایک چاق و پچھہ دستے نے ہمیں گارڈ آف آزرو یا اور گارڈ کے تینوں چاق و چوبنڈس پاہیوں نے ہوا میں فائر کر کے ہم کو الودائی سا ہدایت دی۔ ایک تو یونورٹی ہے سارے ملک میں۔ ایک شہاب صاحب، ایک اور آٹھ فنڈر شرخ تعلیم ہے۔ اس سے آپ کیا توقع کر سکتے ہیں۔ خاک ہو۔

پھر وہ خاموش ہو گئے اور بڑی دیر تک اسی طرح چپ چاپ نیٹھے رہے۔ میرے لیے باہر کار استوتیا تھا ہی اب اور بھی ایک نئی گلڈنڈی پیدا ہو گئی۔ میں نے اس طرح سے کبھی سوچا ہی نہ تھا۔ نہ میر امطا لع تھا، نہ مشاہدہ۔ نہ میرے اندر اس طرح سے تحریر کرنے کی صلاحیت موجود تھی۔ اس وقت میں کچھ سوچتا، کچھ بولتا، زیادہ لڑتا جھگزتا، اعتراضوں پر احتراش کر جاتا چلا جاتا تھا اور خاموش تھا!

میرے پھرے پر ناخوشی کے آثار دیکھ کر انہوں نے کہا "اصل میں نہ ہب سائنس کے خلاف نہیں۔ اگر ایسا کوئی نہ ہب ہے تو پھر وہ نہ ہب نہیں ہے۔ جس طرح نہ ہب سائنس کے خلاف نہیں ہے، اسی طرح نہ ہب کبھی دنیا کے خلاف نہیں ہوتا۔ دنیا نہ ہب کے خلاف ہو سکتی ہے اور ہوتی رہی ہے لیکن نہ ہب کبھی بھی دنیا سے مقابلہ نہیں ہوا۔ نہ ہب پرے کا پورا اور سارے کا سارا آزاد اور غیر متنازع ہوتا ہے۔ اگر دنیا میں کوئی نہ ہب زندگی اور حکمرانی ہے تو وہ نہ ہب نہیں ہے۔ انسان کو جسمانی آسانیاں اور ساری آسانیاں اور ساری آسانیاں انسان کے دکھلوں کو دور نہیں کر سکتیں۔ وقت طور پر انسان کو ریلیف ضرورت ہے لیکن جلد ہی یہ راحت زحمت میں بدل جاتی ہے اور انسان پھر پسلے جھینکا ہو جاتا ہے۔ بات یہ ہے کہ ایسی آسانیاں اس کی بیچارگی اور جنی دستی کا معلق نہیں کر سکتیں۔ اس کو وقت طور پر ضرورت دیتی ہیں..... ان آسانیوں کے عادی ہونے کے بعد ہم مزید آسانیوں کی تلاش میں کل کھڑے ہوتے ہیں اور وہنہ یہ چکر چلتا ہی جاتا ہے۔"

سائنس نے اس دنیا میں بڑا کام کیا ہے اور بڑا نام پیدا کیا ہے۔ اس کے اندر ہونے والی لگاتار سیرج نے اسے ایک بلند مقام پر پہنچا دیا ہے لیکن انسان کے اندر کی آگ دیتے ہیں جل رہی ہے۔ اندر وہی پرانا دھواں دھنک رہا ہے۔

باہر کی ترقی اور باہر کی دریافت اور بیرون در کی یافت نے انسان کو تھا ہی اور قریب کر دیا ہے۔ وہ ذہن اور دو جو درجہ پر بیشان ہے جھگڑا لو ہے اور مکمل طور پر مایوس اور خائف ہے، وہ دوسروں کو اذیت پہنچا کر اور عذاب دے کر کر رہے ہیں لیکن انہوں نے پلت کر میری طرف نہ دیکھا اور شیخے میں سے سامنے دیکھتے ہوئے بولے "ان خوشیوں اور آسانیوں کا ساز و سامان جس قدر بدن پر بڑھتا جائے گا، اسی نسبت سے اندر کو کھلا ہوتا جائے گا۔ اندر کی مظاہر بڑھتی جائے گی۔"

میں شہاب صاحب کی باتیں غور سے سن رہا تھا اور ان کو کچھ میں نوکری نہیں چاہتا تھا اور نہ میرے پاس بھی بہت

پھر وہ ذرا رار کے اور ہلکے سے میری جانب جھک کر بولے۔ "اور یہ جن ملاوں اور ملوثوں کا آپ نے ذکر کیا

ہے، انہوں نے باہر کی زندگی سے آگھیس مند کر اندر کا نارتہ بھیتا شروع کر دیا۔ انہوں نے حقیقت کا سامنا کرنے کی وجایے آگھوں پر اندر صیاریاں پاندھ لیں اور طرز کہن کے غیر حقیقت شدہ اعتقادات کو زندگی کی بیانیا۔ انہوں نے اپنے کے کہر انسان یہ بھول چکا ہے کہ وہ اصل میں کیا ہے اور اس کے مزان کے شناختی کا روز پر کیا کوئی ورنج درج ہیں۔ اپنے

اپنے سے بڑھ کر اور اپنی ذات سے مختلف ہو کر کچھ اور دنایا ایک ناممکن الحصول عمل ہے۔ ایسا ہوئی نہیں سکتا، جو کچھ بھی نہیں ہے، وہ درخت میں کدر سے آسکتا ہے۔ درخت تو اپنے بیچ ہی کا ہو گا اور وہ اس پر ساری عمر خوش بھی رہے گا لیکن انسان اپنی موجودہ صورت سے خوش نہیں ہوتا۔ اپنے دیے گئے وجود پر راضی نہیں ہوتا۔ اس سے مطمئن نہیں رہتا۔ ہر وقت کچھ اور ہوتا چاہتا ہے۔ چنانچہ انسانی معاشرے کی ساری خرابی کی بس ایک بیکی وجہ ہے۔ انسان جب اپنا معاشرہ دوسروں سے کرتا

ہوتا ہے۔ یہ دونوں ہی ہوتا ہے۔ دوسرے کے سہارے زندگی چلتی ہے۔ صرف ایک کامل اختیار کریں گے تو زندگی فتح جائے گی۔ حیات کا سلسلہ رک جائے گا۔"

میں نے کہا "سر! کیا آپ تو قع کرتے ہیں کہ پاکستان میں کبھی سائنس کا دیوار دشمن ہو سکے گا۔ یہ لا لوگوں کے لئے اس کی اجازت دیں گے۔ کیا میزبانیے سائنسی علوم کے پھیلاؤ کو پھیلنے دیں گے؟ تاتائیں ناں ذرا۔ آپ قرار دیں۔ بست کشاد میں سے صاحب اختیار ہیں۔"

شہاب صاحب نے کہا "سائنس اللہ کا عطا کردہ ذہن ہے اور اس کی بڑی نعمت ہے لیکن سائنس میں لیزا انسان کے لیے امن، سرست، فلاں اور خوشیوں کا پیام نہیں لاسکی۔ یہ انسانوں کے لیے آسانی کا سامان ضرور مہیا کر سکتی ہے۔ انسان کو جسمانی آسانیاں اور ساری آسانیاں اور ساری آسانیاں انسان کے دکھلوں کو دور نہیں کر سکتیں۔ وقت طور پر انسان کو ریلیف ضرورت ہے لیکن جلد ہی یہ راحت زحمت میں بدل جاتی ہے اور انسان پھر پسلے جھینکا ہو جاتا ہے۔ بات یہ ہے کہ ایسی آسانیاں اس کی بیچارگی اور جنی دستی کا معلق نہیں کر سکتیں۔ اس کو وقت طور پر ضرورت دیتی ہیں..... ان آسانیوں کے عادی ہونے کے بعد ہم مزید آسانیوں کی تلاش میں کل کھڑے ہوتے ہیں اور وہنہ یہ چکر چلتا ہی جاتا ہے۔"

میں نے ڈرائیور کرتے ہوئے اپنا پورا چہرہ گھما کر شہاب صاحب کو دیکھا کہ یہ کبھی حقائق بہت کر رہے ہیں لیکن انہوں نے پلت کر میری طرف نہ دیکھا اور شیخے میں سے سامنے دیکھتے ہوئے بولے "ان خوشیوں اور آسانیوں کا ساز و سامان جس قدر بدن پر بڑھتا جائے گا، اسی نسبت سے اندر کو کھلا ہوتا جائے گا۔ اندر کی مظاہر بڑھتی جائے گی۔"

پھر وہ ذرا رار کے اور ہلکے سے میری جانب جھک کر بولے۔ "اور یہ جن ملاوں اور ملوثوں کا آپ نے ذکر کیا ہے، انہوں نے باہر کی زندگی سے آگھیس مند کر اندر کا نارتہ بھیتا شروع کر دیا۔ انہوں نے حقیقت کا سامنا کرنے کی وجایے آگھوں پر اندر صیاریاں پاندھ لیں اور طرز کہن کے غیر حقیقت شدہ اعتقادات کو زندگی کی بیانیا۔ انہوں نے اپنے کے نزدیک لیا ہی ڈرودی۔"

"اصل میں دوسروں ہی ایک بیسے ضدی ایک سے جاہل ہیں۔ زندگی نہ صرف اندر ہے اور نہ بھی باہر۔ یا اندر کا باہر دوسروں ہی ہے۔ جو شخص زندگی کے صرف اندر کا داعی ہے، وہ مرکز پر بیٹھا جیھے سے بالکل بے نیاز ہے اور جو محیط کے ساتھ وابستہ ہو گیا ہے، اس نے اپنا مرکز کو خود دیا ہے۔ بھلام مرکز کے بغیر کبھی بھی کوئی میعاد ہو سکا ہے؟"

میں کچھ کہنے لگا تو انہوں نے کہا "زندگی عطا کرنے والا انسان نہ صرف اندر کیچھے والا ہوتا ہے باہر جانے والے الگ ہوتا ہے۔ یہ دوں ہی ہوتا ہے۔ دوسرے کے سہارے زندگی چلتی ہے۔ صرف ایک کامل اختیار کریں گے تو زندگی فتح جائے گی۔ حیات کا سلسلہ رک جائے گا۔"

میں نے اس وقت بولا، نگہ آ کر کوئی بات کی۔ نہ شہاب صاحب کی بی ایس سی کی ذگری کا مذائق اڑایا۔ ناس مکھی طرف کوئی اشارہ کیا۔ بات ہی کچھ ایسی تھی کہ ان کے اور میرے درمیان ایک شدید اختلاف اور وسیع پھیلا دھتھا ہے لیکن اس خالی اور ویران گھر کو آباد کرنے کے بجائے وہ بہاں سے بھاگتا ہے اور پھر ساری عمر بھاگتا ہی رہتا ہے اپنے خالی دشمنوں سے لوتا ہے، بڑی بڑی جگلیں آرست کرتا ہے۔ چھوٹی چھوٹی لڑائیں مول لیتا ہے۔ انتقام یوں کی جھوٹیں اور گوریلوں کے پیدا ہر مرتب کرتا ہے۔ گولہ بارود سے بھی لڑتا ہے اور دور بینہ کراپنے ڈرانگ یوں سے بھی جدال کرتا ہے۔

اگلے روز شہاب صاحب کی دن کے گیارہ بجے فلاٹ تھی اور وہ وطن واپس جا رہے تھے۔ میں نے اپنی زندگی میں ہوائے ایک مرتب کے اور کبھی اتنی ادائی محسوں نہ کی تھی۔ وہ کمال احتیاط کے ساتھ اپنا سامان باندھ رہے تھے اور میں ان کے سامنے کری پر بیٹھا تھا۔ مجھے حکم نہیں تھا کہ میں ان کی چیزوں کو ہاتھ لگاؤں یا ان کا ہاتھ بٹاؤ۔ مجھے صرف اپنی کیس تیار ہوتے رکھنے کی اجازت تھی۔

اپنابراہمکس بند کرنے کے بعد انہوں نے مجھے تمیں کتابیں دیتے ہوئے کہا۔ "مجھے اندیشہ ہے کہ میرے سامان کا دل زیادہ نہ ہو جائے اس لیے یہ کتابیں آپ اپنے پاس رکھیں، اور وہی پر احتیاط کے ساتھ لے آئیں۔"

ان میں ایک تو مولوی فتح محمد جاندھری کے تھے والا قرآن شریف تھا۔ وہ سری ایک چھوٹی کتاب مولانا اثر غلیقہ تاوی کے وظیفوں کی تھی اور تیری نہایت ہی ناماؤں کی کتاب "فونک الفواد" تھی جس کا میں نے کبھی نام بھی نہ ساختا۔ مولانا اشرف ملی سے میں یوں واقع تھا کہ ان کی بہشتی زیور ہمارے گھر میں موجود تھی جسے میری بہنیں اور کبھی بھنیں اور بیان پر حاکر تھیں۔

جب میں نے کتابیں بڑی احتیاط کے ساتھ اپنی گودیں رکھ لیں تو انہوں نے کہا "میں یہاں سے سید حافظہ ہر چارہ بھاگوں۔ اس کے بعد واپس جاؤں گا۔"

میں نے کہا "قابوہ! نہیں! اہرام مصر اور ابوالہول والا؟"

کہنے لگے "ہا۔"

میں نے کہا "شادہ قاروق والا۔"

کہنے لگے "ہا۔"

میں نے پوچھا "جہاں مصر کے مشہور بازار ہوتے ہیں؟"

خس کر کہنے لگے "بالکل وہی۔"

میں نے کہا "سر اہاں جانے سے مطلب اب سیدھے جہاڑ گھر جائیے، مصر کی سیر پھر کبھی کہی۔"

کہنے لگے "پھر میں بذریعہ آلبی جہاڑ جدہ جاؤں گا"

میں نے کہا "جدہ؟"

کہنے لگے "ہا۔"

انسان میں خواہش، غرض و غایت، طلب اور چاہ کیوں پیدا ہوتی ہے تو اس بیماری کی ایک ہی جڑ ہے احرار کتری!..... اپنے اندھر ہر شخص اپنے آپ کو کمزور، نالائق، وغل سمجھتا ہے۔ اچھی طرح سے جانتا ہے کہ اندھر خالی ہے اور قرقہ ہے لیکن اس خالی اور ویران گھر کو آباد کرنے کے بجائے وہ بہاں سے بھاگتا ہے اور پھر ساری عمر بھاگتا ہی رہتا ہے اپنے خالی دشمنوں سے لوتا ہے، بڑی بڑی جگلیں آرست کرتا ہے۔ چھوٹی چھوٹی لڑائیں مول لیتا ہے۔ انتقام یوں کی جھوٹیں اور گوریلوں کے پیدا ہر مرتب کرتا ہے۔ گولہ بارود سے بھی لڑتا ہے اور دور بینہ کراپنے ڈرانگ یوں سے بھی جدال کرتا ہے۔

میں نے حوصلہ کر کے کہا "شہاب صاحب میں نے آپ سے سائنس اور سائنس کی تعلیم کے بارے میں پوچھا تھا لیکن آپ کسی اور طرف ہی چل لئے۔ کیا آپ لوٹ کر پھر اس موضوع کی طرف آئتے ہیں؟"

"ضرور! ضرور! کیوں نہیں، کیوں نہیں۔" شہاب صاحب نے محفوظت آئیز لیجھ میں جواب دیا۔ "میں فریبی بات سوچ رہا تھا کہ یہ سویں صدی انسانیت کو اسی چھوٹی پر لے کر پہنچ چکی ہے جہاں سے شعوری عمل کا ایک اور اسے ملک دل زیادہ نہ ہو جائے اس لیے یہ کتابیں آپ اپنے پاس رکھیں، اور وہی پر احتیاط کے ساتھ لے آئیں۔"

کی دلدل سے تو نکل آئے ہیں لیکن ابھی ہماری پیغمبری مستقبل کے اندر نہیں لگ کی..... اصل میں ہم انسان کے ایک عرصہ ارتقاوی دوڑیں داخل ہونے والے ہیں۔ اب انسان، صورت میں تو ویسا ہر ہے گا لیکن مصنوعی طور پر اس میں غلبہ خوشگوار تبدیلیاں پیدا ہو جائیں گی۔ دیکھنے والی آنکھ کیکھ رہی ہے اور جانے والے لوگ جان گئے ہیں۔ انسان اب وہاں نہیں رہے گا جیسا کہ اب ہے۔"

"سائنس نے پرانے خیالات اور فرسودہ اعتمادات پر ضرب کاری لگائی ہے۔ اس نے ذہنوں کو آزاد کر کے ایک نئے ذہب کی طرف رجوع کیا ہے۔ ایسا نہ ہب جو اندھے بہرے اعتماد کے بجائے لٹکر اور تردیر پر اپنی نیادیں استوار کر رہا ہے۔ آپ دیکھیں گے کہ بہت جلد ذہب شور بڑات کی سائنس بن جائے گا اور یہ سب کچھ اس عہد کے ساتھ عمل کی بدولت ہو گا۔"

"ذہب کی سائنس ازل سے روشن لگر بزرگوں اور روشن تمیز بر بالوں کے احتیارات میں رہی ہے لیکن یہ غلام اور لوگوں کے عویی گروہوں میں نہیں پھیل سکی لیکن اب سائنس کی برکت سے اصل، صحیح اور پچ ذہب کو روح حاصل ہو گا۔ اس اساطیری عقیدے ختم ہو جائیں گے۔ سائنس کی آتش ذہب کے اندھے بہرے طرح کی ملاوٹ جا کر اسے زرخاں بنائے گی اور ذہب اس کے شکرانے کے طور پر انسانی شعور کو مطلباً پور عطا کرے گا اور انسان بڑی آسمانی کے ساتھ اس مقام موعود پر پہنچ جائے گا جس کا اس سے وعدہ کیا گیا ہے۔"

پھر انہوں نے سر گھما کر میری طرف دیکھا اور کہا "پاکستان ایک نظریاتی ملکت ہے۔ اس کے نظریے کو سمع عطا کرنے کے لیے سائنس اور سائنس کی حکمت اور اس کے گیان کی اشد ضرورت ہے۔ اصل اور صحیح سائنس کے ماخذ مصادر کی، بی ایس سی، ایم ایس سی، ایم بی بی ایس اور جنیز مگ سائنس کی ذگریوں کی نہیں!"

رات کا کھانا ہم نے وہیں کرے میں سٹوڈیا کراور آلو، ٹماٹر، شملے کی مرچ اور مٹن مشروم ڈال کر پکایا اور پلیٹ میں ڈال کر اپر سیاہ مرچ کا دیزر جوڑا دیا۔ (اس کھانے کو وہ اپنے آخری دم تک یاد کرتے رہے اور مجھے اعلیٰ درجے کا ہر پیٹ حلم کرتے اور کرتے رہے!)

شہاب صاحب کے چلے جانے کے بعد اگا پورا ہفتہ بڑی اذیت میں گزارا۔ میں روایا تو نہیں البتہ گریکی کیفیت ہر ٹن طاری رہی۔ میرے ساتھیوں کو تھیک سے سمجھنا آیا کہ یہ سب کیا ہے لیکن اس قدر ضرور جان گئے کہ بھائی کی مشکل میں ہے!

فرقہ کا ایک ایسا ہی دور مجھ پر پہنچی آیا تھا جب میں نویں جماعت کا طالب علم تھا۔ اس وقت تو میں مررتے رہیں پھر تھا اور میرے گھر والے کافی پریشان ہو گئے تھے لیکن یہاں مرنے جینے والی بات تو نہیں تھی البتہ جدائی کے دکوں نے لیل پر غاردار تار کا ایک چکو سا چڑھا دیا تھا جو دل کو ہر وقت زخمی کرتا رہتا تھا.....!

جو کتاب میں شہاب صاحب میرے پاس چھوڑ گئے تھے، ان میں سے قرآن شریف اور وطن اکف کی کتاب تو میں بڑی لجاجت سے بولے "اب میں نے ضروری کاغذات بھی جمع کر کر دیے ہیں۔ فیض بھی ادا کر چکا ہوں۔" ایک سچے خاکی کا نقش میں پیش کر ان پر بر بینڈ پڑھا کر الماری کے سب سے اور والے خانے میں رکھ دیا البتہ اجازت بھی مل گئی ہے۔ معلم کا نام اور پتہ بھی موجود ہو گیا ہے۔ بہتر بھی ہے کہ آپ خوش ولی سے اجازت دے دیں۔" اوناں کا نام "نوائد الفواد" نامی کتاب کو کھوں کر ادھر ادھر سے پڑھا۔ یہ کسی خواجہ حسن دہلوی کی کتاب تھی جو اس نے اپنے مرشد کے ارشادات کو تعمیق کر کے مرتب کی تھی۔ مرشد اس کے کوئی نظام الدین اولیا صاحب تھے جن کا نام کچھ انوس ساتھا۔ میں نے اپنے قبیلے میں برسات کے موسم میں قوالوں کو گاتے ساتھا جن کے گاؤں میں ان کا نام بار بار آتا تھا۔ پھر میں نے تاریخ شہاب صاحب کہنے لگے "اجازت طلب کرنا ہمارے یہاں کا ایک معروف طریق معاشرت ہے۔ اس نام

ٹڑاں نہیں ہوتا۔ محبت اور عقیدت کی بات ہوتی ہے۔ ہر بڑے جیجہ ہرگز چھوٹے چھوٹے کو ہر ادھر میں چھوٹے ہر بڑے کا سوال نہیں ہوتا۔ محبت اور عقیدت کی بات ہوتی ہے۔ ہر بڑے جیجہ ہرگز چھوٹے چھوٹے کو ہر ادھر میں چھوٹا اس قسم کے لوگوں کا کوئی ذکر از کار نہیں ہوتا، اس لیے میں ان سے واقع نہیں تھا۔ ادب کے علاوہ مجھے تاریخی و اقتاعات اور تاریخی افکار کا بہت اچھا علم تھا اور میں تاریخی کرداروں خاص طور پر ورنہ کوئی چھوٹا اور کوئی بڑا۔"

میں پہلے ہی بھرا بینا تھا، ان کی یہ بات سن کر سکیاں بھر کر دنے لگا۔ وہ شر میلے اور جنپی سے آدمی صرف اپنے قدم آگے بڑھا کر میرے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کھڑے ہو گئے۔ ان لوگوں کے ناموں تک سے ناواقف تھا جو "نوائد الفواد" جیسی کتابوں میں گھوٹتے پھر تے نظر آتے تھے۔ وجہ تھی کہ ان لوگوں کا ذکر نہ تو اپنی کہانیوں میں نہ بھی نیاز فتح پوری، ل، اکبر آبادی۔ ٹا۔ انصاری، مہاش شریش یا مشی پرم چند نے اصل میں یہ بات نہیں تھی۔ بات کچھ اور تھی۔ پانچ چھوٹن ایسی قربت کے بعد اگر کبھی کاپچے بھی آپ سے ۷۴ ان لوگوں کا ذکر نہ تو اپنی کہانیوں میں نہ بھی نیاز فتح پوری، ل، اکبر آبادی۔ ٹا۔ انصاری، مہاش شریش یا مشی پرم چند نے ہونے لگے تو آپ اسے گود میں اوپنچاٹھا کر جھوڑی سے دبانے پر مجبور ہو جائیں گے۔ یہ تو میرے ساتھی، یہرے گھر کیا تھا۔ ہماری پڑھت اور ہمارے مطالعے میں ایسے لوگ آئے ہی نہ تھے، اس لیے ہمارے نزدیک ان کا کل ابھوڑی نہیں تھا۔

فرافت کے اوقات میں میں جب بھی "نوائد الفواد" کو ادھر ادھر سے دیکھتا تو سنائے میں آ جاتا۔ یہ سارے کا

میں نے کہا "جو جا جیوں کی آمد و رفت کے مشہور ہے؟" "کہنے لگے "بالکل وہی۔"

میں نے کہا "وہاں آپ کا کیا کام؟"

کہنے لگے "میں حج کرنا چاہتا ہوں اور حج کے بعد ٹلن و اپنے جانا چاہتا ہوں۔"

میں نے کہا "جی!"

کہنے لگے "ہاں!"

میں نے پوچھا "وہ جو بڑی عمر کے لوگ کیا کرتے ہیں..... وہی؟"

کہنے لگے "بالکل وہی!"

میں نے کہا "اتھی گری میں..... صحرائے اندر..... وہ تو آپ پر واشتہ نہیں کر سکیں گے۔"

کہنے لگے "اتھاں مجھے بھی ہے کہ پر واشتہ نہ کروں گا لیکن دل بہت چاہتا ہے اور دل کے آگے کسی کا بس نہیں چلدا۔"

میں نے کہا "شہاب صاحب اول تو اس عمر میں حج کی چند اس ضرورت نہیں۔ اگر آپ سمجھتے ہیں کہ ہمہ را

ٹھہر جائیے گا اور سرد یوں میں سمجھنے گا۔"

بڑی لجاجت سے بولے "اب میں نے ضروری کاغذات بھی جمع کر کر دیے ہیں۔ فیض بھی ادا کر چکا ہوں۔"

اجازت بھی مل گئی ہے۔ معلم کا نام اور پتہ بھی موجود ہو گیا ہے۔ بہتر بھی ہے کہ آپ خوش ولی سے اجازت دے دیں۔"

لو بھلا میں کون تھا اجازت دیئے والا، کیا پدپی کیا پدپی کا شور، میری بھلا کیا بساط تھی ان کو اجازت دیئے کیا۔

میں آبدیدہ سا ہو گیا۔

شہاب صاحب کہنے لگے "اجازت طلب کرنا ہمارے یہاں کا ایک معروف طریق معاشرت ہے۔ اس نام

ٹڑاں نہیں ہوتا۔ محبت اور عقیدت کی بات ہوتی ہے۔ ہر بڑے جیجہ ہرگز چھوٹے چھوٹے کو ہر ادھر میں چھوٹے ہر بڑے کا سوال نہیں ہوتا۔ محبت اور عقیدت کی بات ہوتی ہے۔ یہ محبت و موانست کی بات ہوتی ہے

صاجزہ داگان سے دست بست اجازت طلب کر کے خانقاہوں سے لکھا کرتے تھے۔ یہ محبت و موانست کی بات ہوتی ہے

ورنہ کوئی چھوٹا اور کوئی بڑا۔"

میں پہلے ہی بھرا بینا تھا، ان کی یہ بات سن کر سکیاں بھر کر دنے لگا۔ وہ شر میلے اور جنپی سے آدمی صرف اپنے

قدم آگے بڑھا کر میرے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کھڑے ہو گئے۔

اصل میں یہ بات نہیں تھی۔ بات کچھ اور تھی۔ پانچ چھوٹن ایسی قربت کے بعد اگر کبھی کاپچے بھی آپ سے ۷۴

ان لوگوں کا ذکر نہ تو اپنی کہانیوں میں نہ بھی نیاز فتح پوری، ل، اکبر آبادی۔ ٹا۔ انصاری، مہاش شریش یا مشی پرم چند نے

ہونے لگے تو آپ اسے گود میں اوپنچاٹھا کر جھوڑی سے دبانے پر مجبور ہو جائیں گے۔ یہ تو میرے ساتھی، یہرے گھر کیا تھا۔ ہماری پڑھت اور ہمارے مطالعے میں ایسے لوگ آئے ہی نہ تھے، اس لیے ہمارے نزدیک ان کا کل ابھوڑی نہیں تھا۔

میں ان کو ان کے ہوٹ میں چھوڑ کر گھر آ گیا کہ ان کی خلوت کا وقت تھا اور مجھے ان کے سارے اوقات ۸۱

گئے تھے۔ پہنچنے والے تھائی میں کیا کرتے تھے!

سار اول علم اقتصادیات سے بالکل بے بہرہ تھا اور اس کو معاشریت کی الف بے سے بھی واقف نہیں تھی۔ اپنی آمدن کو اپنی پچت کو سنبھال کر رکھنے کے بجائے ضرورت مندوں اور حاجت مندوں میں تقسیم کر دیتے تھے اور خود بالکل غایل از ہو کر واپس گھر جا کر نئے سرے زندگی شروع کر دیتے تھے۔

ایسے لوگ کس طرح سے ترقی کر سکتے تھے اور اپنے بدهال معاشرے کی کوئی تغیر کر سکتے تھے۔ یا تو کسی نے ان کو جایا سمجھا یا نہیں تھا یا انہیں کتب میں اور درسگاہوں میں علم نہیں پڑھایا جاتا تھا۔ یہ کتاب پڑھتے ہوئے کسی کسی جگہ تو نئے یوں لگانا تھا جیسے ان لوگوں کو اپنی محنت کی کمائی اور اپنے خون پینے کی یافت کے ساتھ کوئی ہمدردی یہ نہیں تھی۔ اپنے بال میں اور گھر والے اعلیٰ درجے کی زندگی برقرار نہیں کیا تھا۔ اپنے گھر کا سیدہ زندگی بلند کرنے کے بجائے دوسروں کی ضرورتوں کی کوئی لگاتے پھرتے تھے۔

میں بھی تاریخ کا طالب علم تو نہیں رہا لیکن اس کتاب کو پڑھ کر میرا یہ خیال یقین میں تبدیل ہو رہا تھا کہ ایسے لوگوں نے اپنے معاشرے کی معاشری، معیشتی اور اقتصادی زندگی پر بے اثرات ڈالے اور اپنے سماج کو ساہو کرائے۔ سرمایہ دارانہ بنیادوں پر استوار نہیں ہونے دیا۔ لوگوں کے درمیان ازم و قدم کی اخوت اور بھائی چارے کی فضاقم کر لے کی کوشش میں گزرے اور ترقی کرنے سے مدد و روح گئے۔ تجارت کا یہ حال تھا کہ عام برداشت و فرش ہبھی ترقی کرنے اور اسے بڑھانے کے بجائے رزقی حالانکی علاش میں سرگردان تھے۔ لکھا تھا قدم بوی کی دولت نصیب ہوئی۔ حضرت شیخ عثمان خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہ کا ذکر ہو رہا تھا۔ آپ نے فرمایا۔ بہت بڑے بزرگ تھے۔ انہوں نے قرآن کی ایک تفسیر بھی لکھی ہے۔

وہ غزنی میں رہتے تھے۔ بزری پکاتے اور بیچتے۔ شاعر، چندراں قسم کی چیزیں دیگر میں پکاتے اور بیچتے۔ اگر کوئی شخص آپ کے پاس آتا اور کھوٹا درہم دے کر جو کچھ آپ کے پاس پکا ہوتا، اسے خریدنا چاہتا تو وہ اس سے کھوٹا درہم لے لیتے۔ اگرچہ انہیں پہ ہوتا کہ درہم کھوٹا ہے لیکن وہ خریدار کے من پر کچھ نہ کہتے۔ نیز جو کھرادرہم لاتا، اسے بھی اسی طرح پورا سالن دیتے۔ حتیٰ کہ لوگوں کو گمان ہونے لگا کہ وہ کھوٹے اور کھرے میں امتیاز یعنی نہیں کر سکتے۔ چنانچہ بہت سے لوگ آتے اور انہیں کھوٹے درہم دے کر چلے جاتے، وہ انہیں کھرا بھجو کر لے لیتے۔ مگر ان پر ظاہر نہ کرتے اور انہیں سالن دے دیتے۔ جب ان کے انتقال کا وقت آیا تو انہوں نے اپنا من آسان کی طرف کیا اور کہا "آج روز عید ہے۔ ہر بندے اور بچے نے اپنے آقا، خواجہ اور بڑے سے عیدی لی ہے۔ مجھے بھی عیدی عطا ہو!"

بعد ازاں حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء نے فرمایا کہ ایک مرتبہ ایک صاحب دل قبول فرمایتا۔ اس کو رونہ کرنا، تیری ہمہ بانی!"

درویش ان کے پاس آیا اور ان کی دیگر میں سے سائن طلب کیا۔ شیخ عثمان نے لفگیر دیگر میں ڈالا کہ اس سے شور پہنکا لے تو جب اسے باہر کالا تو وہ موستوں اور ہیروں سے بھر جاتا۔ یہ دیکھ کر درویش نے کہا "اوہ جائی میں انہیں کیا کروں؟" جب شیخ نے پھر لفگیر ڈالا اور دیگر میں سے باہر کالا تو سرتاسر سونا آمد ہوا۔ اس نے درویش نے کہا "وہ سب سنگ رینے تھے اور یہ سب سنگ ہے۔ میرے کس کام کے؟..... اس دیگر میں سے کوئی دوسری چیز نہ کا لو جو میں کھاؤں۔" تیسرا مرتبہ شیخ نے لفگیر دیگر میں ڈال کر کالا تو وہ بیزی برآمد ہوئی جو اس دن انہوں نے پکائی تھی۔

اس درویش نے جب یہ دیکھا تو شیخ عثمان سے کہا کہ اب اس سے زیادہ حمیں اس دنیا میں نہیں رہتا۔ چنانچہ ایسے ہی ہوا۔ چند دنوں کے اندر اندر شیخ عثمان رحمۃ اللہ علیہ اس دنیا سے رخصت کر گئے۔

ان دنوں میں باقاعدگی کے ساتھ بال پول خریدا کرتا تھا۔ تجوہ اور عمومی تھی لیکن میں اس کا ایک بڑا حصہ اس کے ساتھ بیان کیا تھا۔ اکیلامیں یعنی نہیں ہمارے محلے کے سارے لوگ خریدتے تھے۔ ڈاکٹر بالداری، فنورتی، ریاستی، جوانی، سماختی، جو پے، مارچا، ہم سب بیٹھ کر تناک کے ساتھ اپنے تمبر ملاتے تھے اور خاک سیاہ ہو جاتے تھے کہ ہر اہر کی ایک آج چک کی کسرہ جاتی تھی۔..... ایم ہونے کو کس کا دل نہیں چاہتا۔ ہر کوئی ہر وقت اسی خیال میں رہتا تھا کہ اس دوست ملے، بے شمار ملے اور چھپر پھاڑ کر ملے۔ میں نے تو آج نکل نہیں ساتھا کہ کوئی شخص اس دنیا میں ایسا بھی ہے جن کو دوست سے اور روپے پیسے سے رغبت نہ ہو اور وہ کڑ جوچے میں زر و جوہ اور سونا دیکھ کر اسے لینے سے انکار کر دے۔ میں کو دوست سے اور روپے پیسے سے رغبت نہ ہو اور وہ کڑ جوچے میں زر و جوہ اور سونا دیکھ کر اسے لینے سے انکار کر دے۔ میں نے تو آج نکل جتنی کتابیں پڑھیں تھیں اور جتنا لہر پیچ کر گلا تھا، اس میں انسان کی جنمتوں کے لاکھوں شہنشہ بیان کیے گئے تھے۔ کہیں اسی باتیں نہیں تھیں جو اس کتاب میں نظر آئیں۔ دولت تو دولت یا لوگ اپنی کسی خصوصی نعمت کو بھی باشندے یا پوری کلپری الخادینے سے گریج نہیں کرتے تھے۔

حضرت خواجہ نے فرمایا کہ لاہور میں ایک صاحب تھے جنہیں "شیخ زندہ دل" کہتے تھے۔ وہ بڑے بزرگ تھے۔ عید کے دن جب لوگ عید کی نماز پڑھ کر واپس لوٹے تو ان بزرگ نے آسان کی طرف منہ کیا اور کہا "آج روز عید ہے۔ ہر بندے اور بچے نے اپنے آقا، خواجہ اور بڑے سے عیدی لی ہے۔ مجھے بھی عیدی عطا ہو!"

جب انہوں نے یہ بات کہی تو آسان سے رشی کپڑے کا ایک لکڑا نیچے آیا جس پر لکھا تھا کہ تم نے تجھے دوزخ کی آگ سے فلاح دی!

جب لوگوں نے یہ دیکھا تو برکت حاصل کرنے کے لیے ان بزرگ کے ہاتھ پاؤں پومنے لگے اور ان کی بہت عزت و مکریم کی۔ اسی دوران ان بزرگ کے دوستوں میں سے ایک دوست ان کے پاس آیا اور ان سے کہا "آپ نے حضرت رب العزت سے عیدی لے لی،

اور اپنے حکم سے وضع کیا ہے۔ اس کے آگے بند باندھنے یا اس پر پابندی لگانے کو میں خدا کے کاموں میں دل دینے کے تراویح بحث تھا تا یعنی وہاں کی محااجت:

ایک وحدہ ایک شخص دہلي سے اجودھن کی طرف روانہ ہوتا کہ وہاں جا کر شیخ الاسلام بابا فرید گنج شکری خدمت میں تابع ہو۔ راستے میں ایک لڑکھڑا تی ہوئی مطربہ اس کے ساتھ ہو گئی۔ وہ مطربہ بہت چاہتی تھی کہ اس شخص کے ساتھ اس کا تعلق ہو جائے اور وہ اسے چھانس کر اپنے راستے پر لگا لے لیں گے وہ شخص پونکہ پچی نیت کے ساتھ تابع ہونے کے لیے اجودھن جارہا تھا، اس لیے اس نے اس بدکار عورت کی طرف کوئی توجہ نہ دی۔

راستے کی منزاویں میں سے ایک منزل پر ایسا بھی ہوا کہ وہ شخص اور مطربہ دونوں ایک ہی بھلی میں سوار ہوئے۔ وہ مطربہ آگے کھکھ کر اس شخص کے زندیک ہو گئی۔ اب پونکہ دونوں کے درمیان کوئی مجاہد ماننے تھا، اس لیے اس حالت میں اس شخص کا دل چاہا کہ اس مطربہ سے بات کرے یا اس کی طرف پناہ تھوڑا حصہ۔ یہ فیصلہ کریں رہا تھا کہ اس شخص نے دیکھا کہ ایک آدمی آیا اور اس نے اس کے مت پر زور کا تھیز مارا اور کہا تم توہہ کی نیت سے بابا فرید کی خدمت میں جا رہے ہو، یہ کیا حرکت ہے؟ وہ شخص نور امتیز ہو گیا اور اس کے بعد اس نے اس عورت کی طرف نہ دیکھا۔ کسی حکم کی توجہ نہیں۔

الغرض جب وہ شیخ الاسلام بابا فرید کی خدمت میں پہنچا تو سب سے پہلی بات جو حضرت شیخ بابا فرید نے ان سے کی، وہ تھی کہ خدا تعالیٰ نے اس مشکل وقت میں آپ کی بیوی نگداشت کی۔

میں جو کہ ایک بہت ہی پھوٹ افسوس ہے اور تھا اور بھی اس میدان میں بلوغت کو نہ پہنچا تھا۔ میں بھی لڑکھڑا تی مطربہ پر کمال کا بھڑکیا افسانہ لکھ کر سکتا تھا یعنی انگریزوں ممنو یا عصمت آپ اس پلاٹ پر با تھوڑا ایس تو "رحمتی" کے عنوان سے دیکھے ادب کو ایک یادگار کہانی دے کر جائیں گے افسوس کی ایسی کتابیں ان کی نظر سے نگزیری تھیں ورنہ وہ ایسے واقعات کے نفیا تی جھیزے کے بعد انسانی فطرت پر ایک کش جہات تھیں زمانے کو عطا کرتیں۔

بھلایا کس طرح سے ممکن ہو سکتا ہے کہ ایک چلپل، بٹ کھٹ، شوخ مطرب، ایک جوان آدمی کی ران سے ران ملا کر تھوڑی میٹھی رہے اور جوان رعناء کی جبلت اپنے پورے پنج کھول کر اس پر جملہ آور نہ ہو۔ کیونکہ تا قبل یقین اور تھوڑی نیتیں تو اگر شکار ہاتھ آجائے تو شکار کر لیتا ہے مگر اس کا پیچھا نہیں کرتا اور نہ ہی اس کے لیے بہت زیادہ دوڑتا ہے۔ اسی طرح آدمی کو بھی چاہیے کہ ضرورت کے مطابق رزق طلب کرے۔ نہ تو وہ بہت زیاد طلب کرے اور اس کے پیچھے پیچھے بامارا پڑے۔

یہ تو ہوئی اتفاہیات اور معایشیات کے علم کی کی اور مستقبل کو کسی نامعلوم طاقت کے پردازدہ ہے کام، ان لوگوں نے اپنی جبلت اور خواہش کے خلاف بھی بند باندھ کر اپنی فطرت کا رخ موزنے کی کوشش کی ہے۔ حالانکہ اس کا چند اس ضرورت نہ تھی۔ فطرت اور جبلت تو اللہ کی تھیں۔ خدا نے ہر شے کی نظرت اور اس کے مزاج کو اپنی مرشدی سے

"نوائد الفواد" کی دینی کے سارے آدمیوں کی ہر بات زیارتی تھی۔ کوئی بھی ہم سے نہیں ملتا تھا۔ مشکل و صورت و شعشع قلع، کام و پیام، زندگی کا چلن اور انہوں زیست ہم سے بالکل مختلف بلکہ ہمارے ہمیں بر عکس تھا۔ اس طرح کوئی شخص زندگہ رہ

اب مجھے آپ عیدی دیجئے۔"

اس بزرگ نے جب یہ بات سنی تو رسمی کپڑے کا دو گھروالے اس دوست کو دے دیا اور کہا "جاوے یہ تمہاری عیدی ہے۔ کل قیامت کے دن میں جانوں اور دوزخ!"

محنت سے حاصل کی ہوئی چیز کو یوں اللہ تلیٰ کر کے صالح کر دینا یہ بھی تو کوئی داشتمانی نہیں ہے۔ پہلے ہائی اس کے بعد اپنی ذات کا حق، پھر اپنے وجود کا حق، اس کے بعد اگر کچھ بچھے بیاناتی رہ جائے تو اپنے خویش واقر اب کو دیے میں کوئی حرج نہیں لیکن اپنی ضرورت کے مقابلے میں دوسرے کی ضرورت کو اہم جاننا اور اسے مقدم گروہ اسلام اقصاد باند کسی بھی نو شتے میں موجود نہیں۔ یہ کیسے لوگ تھے اور انہیں کیا ہو گیا تھا کہ دوسروں کا حق اپنے حق پر فائز بھجتے تھے۔ درسروں کی زندگی برقرار رکھنے کے لیے اپنی زندگی قربان کر دیتے تھے۔

پھر دولت کا نے اور رزق جمع کرنے کی طرف بھی ان کا کوئی دھیان نہیں تھا یعنی آنے والے وقت اور مستقبل سے پورے طور پر غافل ہو کر زندگی بصر کرتے تھے۔ نہ ان کوئی سال منصوبہ ہانتے کی کجھ تھی، نہ کوئی اقتصادی پلان تھا کرنے کا علم تھا۔ اس جو زندگی میں مل گیا، اسی پر کنایت کریں، جو جھوپی میں گزی گی، اس کو خفت کا پہاڑ بھجو کر قول کر لیا۔ جب بے قُلے لوگ تھے کہ رزق کی حلاش میں سرگردان نہ تھے اور مال و متاع کے حصول کے بھیجے بھاگتے دوڑتے نہ تھے۔ وہ سامنے آگیا۔ سے قبول کر لیتے تھے اور اپنی اس کم کوشی کو شیری اور پانگی کا نام دیتے تھے۔

فرمایا مولا نا حافظ الدین نے اپنی کتابوں میں لکھا ہے کہ جس طرح شکاری کتے کو شکار کے لیے سدھایا جاتا ہے اسی طرح چیتے کو بھی شکار کرنا سکھاتے ہیں۔ البتہ چیتے کے ساتھ یہوں شکار کیا جاتا کہ شکار کی آمد و دوست کے راستے پر لے جاتے ہیں اور جب شکار زندیک آتا ہے تو چیتے کو اس پر چھوڑ دیتے ہیں۔ چیتے جست لگاتا اور شکار کر لیتا ہے۔ اس کے برخلاف کتے کو بہت دوڑتا نہیں تھا۔ وہ شکار کے پیچھے دوڑ رکھ کر دوڑا چلا جاتا ہے۔

مولانا نا حافظ الدین نے اپنی کتابوں میں لکھا ہے کہ آدمی کو چند خصلتیں چیتے سے سکھنی چاہئیں۔ ان میں سے ایک خصلت یہ ہے کہ چیتا کتے کی طرح رزق کے پیچھے بھاگتا نہیں۔ اگر اس کے سامنے کوئی جیز میرا جائے تو لے لیتا ہے ورنہ چھوڑ دیتا ہے۔ دوسرے چیتے جب شکار کے لیے لکھا ہے تو اگر شکار ہاتھ آجائے تو شکار کر لیتا ہے مگر اس کا پیچھا نہیں کرتا اور نہ ہی اس کے لیے بہت زیادہ دوڑتا ہے۔ اسی طرح آدمی کو بھی چاہیے کہ ضرورت کے مطابق رزق طلب کرے۔ نہ تو وہ بہت زیاد طلب کرے اور اس کے پیچھے پیچھے بامارا پڑے۔

لکھا ہے بھلا؟ لکھا تھا۔

چند لمحے قضاقد کی طرف سے جو کچھ ہوا، اس کو تسلیم کر لے اور اس پر راضی ہو جائے۔ نہ شکوہ کرے، نہ طعن الہنادے نہ ردا و قدح کرے۔ اس موقع پر آپ نے ایک حکایت بیان کی کہ ایک درویش بیٹھا ہوا تھا۔ ایک مکھی آئی اور آ کر اس کی ناک پر بینچنگی۔ درویش نے اس مکھی کو اڑایا اور وہ پھر آ کر اس کی ناک پر بینچنگی۔ اس نے پھر اسے اڑایا اور وہ پھر آ کر اس کی ناک پر بینچنگی۔

جب درویش نے تیسری مرتبہ اسے اڑایا اور وہ تیسری مرتبہ آ کر اس کی ناک پر بینچنگی تو درویش نے کہا ”اے خدائے بزرگ و برتر، میں چاہتا ہوں کہ مکھی میری ناک پر نہ بیٹھے اور تو چاہتا ہے کہ

میری ناک پر بیٹھے۔ میں نے اپنی خواہش چھوڑی اور جو تیری خواہش ہے اس سے موافقت کر لی۔ اب میں اس مکھی کو اپنی ناک سے نہیں اڑاؤں گا۔“ جب درویش نے یہ کہا تو مکھی اس کی ناک پر نہیں بیٹھی!

یہ کام پورا اور بے عمل لوگوں کی نشانی ہے۔ ہمارے شرق میں اور ہماری تیسری دنیا میں کروزوں افراد ایسے ہیں جنہوں نے کوشش، جدو، جہد، عمل، ہمہ اور مسلسل محنت کا راست چھوڑ کر تسلیم و رضا اور فقر و استغنا کی چور بینچک دریافت کر لی ہے۔ وہ اپنی ساری زندگی اس بے عملی کے منڈپ میں گزار کر ”فائدہ الغواد“ بیسے لوگ اس دنیا میں چھوڑ کر چل جاتے ہیں۔ اسی طرح کے اور بہت سے لوگوں کے قصے میں نے اپنے ماں مذر کی زبانی سے تھے لیکن بزرگوں کی جذباتی اور رائق باتوں کا نہ کبھی میں نے بطلان کیا ان پر اپنی رائے کا اظہار کیا۔ بس ہر وقت بھی بیٹھ نظر ہتا تھا کہ اگلے دنوں کے ہیں، یہ لوگ انہیں پکونہ کہو جو سے دنیہ کو انہوں نے رکھتے ہیں!

گواگلے دتوں کے یہ سارے لوگ اس جہان قابلی سے کوچ کر چکے تھے لیکن ان کے احوال پڑھ کر مجھے دکھنا تھا کہ انہیں اقتصادیات کے اسرار و موز سمجھانے والا کوئی شخص بھی اس وقت موجود نہ تھا جو زر کے اصول ان کے ذہن نشین کر کے انہیں ایک اچھی، خوشحال اور خوشنگوار زندگی بسکرنے پر مائل کرتا۔ یہ سارے لوگ یوں تو بڑی سمجھداری اور دافع کی باتیں کرتے تھے لیکن مال و دولت، دنیا اور رشتہ دیوند کے سلطے میں ان کا نشانہ ہر بار چوک جاتا تھا۔ چوک کیا جانا، ان کا کوئی ہدف نہیں تھا۔ بس ایسے ہی زندگی کی چاند ماری میں صروف تھے، ایک حکم اور ایک فرض سمجھ کر ورنہ ان کو اس تھل سے کوئی ملا جائیں تھا۔

پھر کچھ دیر یہ نشانہ تھا کہ آدمی کو چاہیے کہ کسی سے کوئی چیز نہ مانگے، نہ زبان سے مانگے، نہ دل میں یہ سوچے کہ اگر فلاں شخص مجھے کوئی چیز دے تو یہ اچھا ہوں گے اگر بغیر مانگے اور بغیر اس کی خواہش کیے کوئی چیز اس کے پاس آئے تو وہ جائز ہو گی۔

پھر اسی کتاب میں لکھا تھا کہ:

ایک دفعہ کا ذکر ہے میں ایک ایسی جماعت کے پاس سے گزر جو صوفیا کے لباس میں

بلوس تھی۔ ان میں سے ایک نے دوسرے سے کہا ”میں نے رات اس طرح کا خواب دیکھا ہے۔“ دوسرے نے اس کی تعمیر کرتے ہوئے کہا ”یہ تو بڑا اچھا خواب ہے جو تم نے دیکھا ہے۔“ تمہارے حالات ایجھے ہو جائیں گے۔ تمہیں اسہاب دینا مہیا ہوں گے۔ اور تمہاری معیشت بہتر ہو جائے گی۔“ میں نے چاہا کہ اس شخص سے کہوں کاے خواجہ! جس لباس میں تم ہو، کیا اس لباس والے خوبیوں کی تعمیر اس طرح کرتے ہیں جیسی تم نے کی؟۔۔۔ پھر میرے دل میں خیال آیا کہ میں کوئی ہوں گے اس طرح کی بات ان سے کہوں۔ یہ جانیں اور ان کا کام، چنانچہ میں نے کچھ نہ کہا اور ان بزرگوں سے الگ ہو گیا۔

اس وقت چونکہ ہم کوئی نئی آزادی ملی تھی اور ہم پاریمانی جس ہبہ دہور ہے تھے، اس لیے بادشاہوں اور بادشاہت کے تصور سے اور ماضی کے اس خیال سے جن کے اندر بادشاہوں کی حکومت رہتی تھیں، تحریر ہاپ رہے تھے۔ شہنشاہیت اور ملوکت کے اندر بادشاہوں نے جو علم انسانوں پر روا رکھے تھے، انہیں یاد کر کے ہماری دہمیں کا پہنچی تھیں لیکن خدا کا لاکھلا کھڑک تھا کہ اسے تاریک اور اگر گز رکھے تھے اور اُنل انسانی اس و آشی کے گھوارے میں جو ہم رہتی تھیں۔

”فائدہ الغواد“ میں ایک ظالم اور جابر بادشاہ کا قصد درج تھا کہ:

خلفاء میں سے ایک خلیفہ نے ایک نوجوان کو قید کر لیا۔ اس نوجوان کی ماں خلیفہ کے پاس آ کر آہ و زاری کرنے لگی اور خلیفہ سے درخواست کرنے لگی کہ میرے بیٹے کو چھوڑ دو، وہ بے قصور ہے۔

خلیفہ نے کہا، میں نے حکم دیا ہے کہ تیر ایٹا اس وقت تک بر ایقید میں رہے جب تک کہ میری آل اولاد میں سے ایک فرد بھی باقی ہے۔ پھر اس نے خوفناک آواز میں کہا ”کان کھول کر سن لو بڑھیا کہ جب تک اس علاقے میں میرے خاندان کی حکومت ہے، تیر ایٹا قید خانے سے باہر کی ہوں گے میں سانس نہیں لے سکے گا۔“

بُرُّ گی عورت نے جب یہ بات سنی تو اس کی آنکھوں میں آنکھ آگئے۔ اس نے اپنا من آسان کی طرف اٹھا کر کہا ”خلیفہ نے تو اپنا حکم سادیا، اب تو کیا حکم دیتا ہے کہ تیرے حکم کی خاطر ہوں۔“

خلیفہ نے یہ بات سنی تو اس کا دل چھل گیا۔ اس نے بڑھیا کے بیٹے کو رہا کرنے کا حکم صادر فرمایا اور ساتھ ہی یہ فرمان بھی جاری کیا کہ ایک قیمتی گھوڑا بڑھیا کے بیٹے کو منع خلعت کے دیا جائے اور اس نوجوان کو گھوڑے پر سوار کر کے سارے بندوں میں پھرایا جائے اور اس کے آگے آگے یہ اعلان کیا جائے کہ یہ نوجوان اللہ کے خلیفہ کی مرضی کے خلاف خداوند کی طرف سے آزاد کیا

گیا ہے اور یہ خلیفہ کی مرثی کے خلاف اللہ کی بخشش ہے۔

پھر اسی طرح کتاب میں ایک جگہ مجھے تھوڑی سی امید کی کرن نظر آئی تھیں آخوندی فقرے سمجھ پہنچتے ہوئے دیکھا:

ترک دنیا نہیں کہ کوئی شخص کپڑے اتار کر برہنہ ہو جائے اور انکوٹ باندھ کر بیٹھ جائے۔ ترک دنیا یہ ہے کہ وہ لباس بھی پہنے، کھانا بھی کھائے۔ البتہ جو کچھ اس کے پاس آئے اسے خرچ کرتا رہے، جمع نہ کرے۔ اس کی طرف راغب نہ ہو اور دل کو کسی چیز سے دلبست نہ کرے۔

اب یہ بھی عجیب دوڑنی ہے کہ کپڑے اتار کر برہنہ نہیں ہوا، انکوٹ باندھ کر اور بمحبوت مل کر جگلوں میں بھی نہیں ہٹھنا۔ دنیا کو تین گناہ نہیں۔ اس دنیا میں انہی لوگوں کے درمیان رہتا ہے لیکن اس دنیا سے دل نہیں لگتا اور دل نہ لگائے۔ آسان نہیں ہے بتایا ہے کہ جو کچھ کمائے جو کچھ پاس آئے، اسے خرچ کرتا رہے۔ جمع نہ کرے۔ اس کی طرف تو جمع نہ لے۔ دل کو کسی چیز سے وابستہ نہ کرے۔ اب آپ ہی خیال فرمائیے کہ اس طرح سے کوئی ملک کوئی معاشرہ، کوئی گروہ، ترقی کر سکتا ہے؟ دنیا میں رہتے ہوئے دنیا کا دامن چھوڑ کر زندگی بسر کرنا اور کہ ارض پر سکونت اختیار کر کے اس خالدار سے وابستگی ترک کر کے زندہ رہنا کبھی ممکن ہو سکتا ہے!

یہ سارے منظہ ولائک، دن بھر، قدم قدم پر میرا دامن تھام کر جلتے اور ہر گام پر میرا خیال یقین میں تہذیل ہے۔ رہتا ہے جب رات آتی اور میں اپنے کمرے کی حق بجا کر بستر پر لیٹ جاتا تو باہر کی سڑیت لائس میری کھلی گزیری سے اندر داٹل ہو کر دیوار پر کچھ عجیب قسم کے نقشے بناتے شروع کر دیتیں۔ میں چھپلے ڈیندہ برس سے ان روشنیوں کا عادی مرے سے میٹھی نہ نہ سوتا تھا اور کبھی مجھے اس بات کا احساس نکل نہ ہوا تھا کہ میرے سامنے کی دیوار اور پاؤں سے اوپر کی چھپت پر کچھ تصویریں بھی نہیں۔ ان میں حرکت بھی ہوتی ہے اور ان کے کچھ مطالب بھی ہیں۔

ان سایوں کو دیکھتے دیکھتے میں ایک اپنے دوہم میں مبتلا ہو گیا کہ یہ سائے نہ صرف حرکت کرتے ہیں بلکہ بولے بھی ہیں، میرے سامنے نہیں، آپس میں گھنگوکرتے ہیں اور ان کی گھنگی ہوتی ہیں۔ اب دوہم کی دو اوقات کے پاس گی نہیں تھی، اٹلی کے بچپارے ڈاکٹر اسے کہاں سے فراہم کرتے امیں اس پیاری سے نکل نہ سکا۔ دن کو تو بالکل نیک ٹھاک پورے طور پر ناول رہتا ہے جس کے وقت میرے کمرے میں ان سایوں کا میلے ملا گک جاتا۔ پرانے سایوں میں کچھ کتنے سائے آ کر شامل ہو جاتے۔ بیٹھے ہوئے انہوں کھڑے ہوتے۔ کھڑے ہوئے ایک طرف ہو کر راست دے دیتے۔ کچھ اس نکل جاتے اور کچھ تھوڑی دیر بعد اسی راستے سے اندر آ جاتے۔

وہ کوئی انسانی ٹکلوں کے سائے نہ تھے۔ نہیں ان پر جانوروں کے وجود کا مگان ہوتا تھا، نہیں وہ اساطیری کوئی تھے۔ ان کا ذہل عجیب ساتھا۔ آپ انہیں سائے بھی نہیں کہ سکتے، وہ کچھ عالمیں اور نیشن سے تھے جو اپنی نشوونما کا انتشار کر رہے تھے۔ میں ان سے کچھ اس قدر ماوس ہو گیا تھا کہ اس عین یقین نے مجھے یہ سوچنے پر مجبور کر دیا کہ جاہلی

ہفت کے علاوہ ایک اور حقیقت بھی ہے جس کا ہمیں پورا پورا ادا رک نہیں۔ وہ جدا گانہ اصلیت ہمارے ساتھ ساتھ ہمارے اور گرد ہمارے قرب و جوار میں رہتی ہے لیکن ہمیں اس کا احساس نہیں ہوتا۔ شاید وہ لوگ جو "فُوَادِ الْفَوَادُ" میں نظر آتے ہیں، ان کو اس حقیقت کا احساس ہو اور ان کو دونوں حقیقوتوں کے درمیان زندگی بسر کرنے کا فن آتا ہو اور ہم ان کے کواروں کو اس لیے اپنی طرح سے نہ سمجھ سکتے ہوں کہ وہ ہمارے والی حقیقت سے نکل کر دوسری حقیقت میں داخل ہو جائے ہوں تو ہماری گرفت سے نکل جاتے ہوں۔ غالباً ان کی ساری کیمسٹری تہذیل ہو جاتی ہے اور وہ ایک نئی ریاضیاتی مسارات میں ڈھل جاتے ہوں۔ یہ اور ایسی اور بہت سی بے معنی باتیں میرے اندر سے ہو کر جھنجھٹا ہوئی بہر نکل جاتی ہیں۔ یہ شہوت کی ہر سارے بدن کی بیانیں بلا کر بہر نکل کے ارتح ہو جاتی ہے۔

میں نے آپ سے کہا تاں کہ وہم کی دو اوقات کے پاس بھی نہیں تھی، اس لیے میں تھکا ہارا ملکوں کا مارا جوں ہیں۔ دنیا کو تین گناہ نہیں۔ اس دنیا میں انہی لوگوں کے درمیان رہتا ہے لیکن اس دنیا سے دل نہیں لگتا اور دل نہ لگائے۔ آسان نہیں ہے بتایا ہے کہ جو کچھ کمائے جو کچھ پاس آئے، اسے خرچ کرتا رہے۔ جمع نہ کرے۔ اس کی طرف تو جمع نہ لے۔ دل کو کسی چیز سے وابستہ نہ کرے۔ اب آپ ہی خیال فرمائیے کہ اس طرح سے کوئی ملک کوئی معاشرہ، کوئی گروہ، ترقی کر سکتا ہے؟ دنیا میں رہتے ہوئے دنیا کا دامن چھوڑ کر زندگی بسر کرنا اور کہ ارض پر سکونت اختیار کر کے اس خالدار سے وابستگی ترک کر کے زندہ رہنا کبھی ممکن ہو سکتا ہے!

یہ سارے منظہ ولائک، دن بھر، قدم قدم پر میرا دامن تھام کر جلتے اور ہر گام پر میرا خیال یقین میں تہذیل ہے۔

اور کسی کوئی تھاں کے گھر والوں نے ایک مرتبہ پھر بینٹ کا شکریہ آجلا کے گھر والوں نے ایک مرتبہ پھر آیزی جانے کا پروگرام بنایا کہ سب مل کر ایک مرتبہ پھر بینٹ کا شکریہ ادا کر سکیں اور آجلا کے گھر اپر بر اقدب کر کے مستقبل کی زندگی کے لیے تقویت حاصل کر سکے۔ جب سے آجلا چلنے پڑنے لگی تھی، وہ لوگ سات مرتبہ بینٹ کے گھر اپر حاضری دے آئے تھے۔ اب کی بار انہوں نے مجھے بھی زبردست اپنے چاقی میں شامل کر لیا۔ میرا اپنی چیزوں پر بالکل اعتقاد نہ تھا اور میں مافق الفخرت چیزوں پر اعتماد کرنے کو ذاتی، فکری، عقلي اور روحی کمزوری خیال کرتا تھا لیکن جب سے شہاب صاحب کے ساتھ ان کی قربت میں چھ سارہ روزگارے تھے، میری آج کافی حد تک پلٹ کر ادھر ہو گئی تھی۔ گوانہوں نے نتواس موضوع پر کوئی بات کی، نہ اس کی طرف کوئی اشارہ کیا۔ نہ مجھے تھا پڑھنے کی یقین کی نہ جو پر ساتھ لے جانے کے لیے اکسایا۔ ہم تو کچھ اور ہمیں کتابیں کرتے رہے۔ خراب خراب، ہالغتی، جسی ادب کے فروع کے متعلق اور آزادی افہارکی ضرورت کے متعلق۔ بس واپسی پر انہوں نے کچھ باتیں کی تھیں جو تمہب سے زیادہ سائنس کے بارے میں تھی۔ پھر یہ کیا ہوئے لگا تھا کہ گاڑی پیچھے کو چلنے پر زور مارنے کی تھی۔ مجھے ذر

ہوئے۔ ان کا سارا فلسفہ فتحیری پر فخر کی بنیاد پر قائم ہے جو بے ذری کی آزادی کو زرداری کی نتائج پر ترجیح دیتا ہے۔ جب آنجلیا میرے کندھے پر ہاتھ رکھ کر اور میں سینور دامی کا ہاتھ پکڑ کر جسے کے اندر داخل ہوئے اور سینت سے مزار کے سامنے کھڑے ہے، تو کاس کی فتح بلاائی اور پھر وہ دلوں اور پوچی توای گھنٹوں کے میں ہو کر سر جھکا کے دعا مانگتے گئے تو پھرے اندر ایک شدید بھجنی کی پیدا ہوئی، پتھریں یا اس ماحول کا اثر تھا۔ اس بھجنے کا درمیں تھا جس نے آنجلیا کو اس کے پاؤں پر کھڑا کر دیا تھا۔ یا اس خوف کا کچوک تھا جو مجھے آنکھ مار کر کہہ رہا تھا کہ کچھ وہ شکر کیا کر رہا ہے یا شاید کر جے کی اندر آ کیجئن کم تھی جس نے مجھے من بھر کے سانس لینے پر مجھوڑ کر دیا تھا یا میرے اندر کچھ نہیں ہوا تھا اور باہر سے کسی کپکی نے مجھے پکڑا تھا، کچھ تھا ضرور جس کی مجھے سمجھنیں آ رہی تھی۔ یہ بھجنی ختم نہیں ہوئی تھی۔ خونزدہ لڑکی کے پاؤں سے نکلی ہوئی جما بھر کی طرح ڈھلوان چنان پر بھتی چلی جا رہی تھی۔

مجھے یہ سب کچھ اچھا نہیں لگا کیونکہ میں اس یا تراپ اندر سے کافی ڈر گیا تھا۔ پھر انہی میں بالعموم اور روم میں

بلخوس ایسے ایسے کہنہ مقامات کے ارد گرد سے گز نہ پڑتا تھا جہاں اور کچھ نہیں تو تاریخ ہی اوت اوت کر جلتے رہی تھی۔

جب روی اور ہودی سیکھوں پر ٹکرم کرنے سے رک جاتے تو پھر تاریخ آگے بڑھ کر کچھ ایسے حالات پیدا کر دیتی کہ یہیں فس والدین ڈاکٹروں کا پچھا چھوڑ کر بچے سے دعا کرنے کے لیے اسے گاؤں کے گرجے میں لے گئے۔ وہاں تو جوان فرانس کو مرائبمیں یوں محسوس ہوا چیزیں یہوں اس کے سامنے کھڑے کہہ رہے ہوں ”فرانس واپس جاؤ اور میرے اس خراب خش گھر کو تعمیر کرو۔ دیکھتے نہیں ہو کہ سارے کاسارا ایک خرابے میں تبدیل ہو رہا ہے۔“

فرانس اپنے گھر سے باپ کی نقی چہا کر گئے کی مرمت کے لیے مزدور اور مستری لے آیا اور اپنی گھانی میں اس کی مرمت شروع کر دی۔ باپ کو اپنے جن جنچے میں سے جب ایک بھاری رقم کی کیا حساس ہوا تو اس نے نوجوان فرانس پر سرقت کا مقدمہ دائر کر کے اسے بشپ کی عدالت میں پیش کر دیا۔ یہاں سے باپ بیٹے کے درمیان ایک اصولی جنگ شروع ہو گئی۔ اس جنگ میں ماں نے شوہر کا ساتھ دیا کہ اس کا مستقبل دولت اور پر سکون زندگی سے وابستہ تھا۔

بشپ کی عدالت میں جب فرانس کا مدھی باپ اس پر الاتمات کی بوچھاڑ کر رہا تھا تو فرانس نے اپنے گھر کا عطا کر دہ رہی لباس اتنا کرو پھیکا اور اس کی جگہ ایک مزدور کی گذری پہن کر کھڑا ہو گیا۔ یہ ایک عالمی بڑائی تھی جس میں فرانس نے ہارنا مانی اور ساری دنیا کے کہنے کے باوجود اپنی بات پر غثہ رہا۔ اس کے بعد اس نے کسی حرم کی مذہبی تربیت افتخی مطالعے کے بغیر حضرت میسی کی تعلیم دینا شروع کر دی۔ جس کی بنیاد میت اور صرف محبت تھی۔ فرانس کی ساری طائف اس کی سادگی اور مخصوصیت میں تھی۔ اس کو محبت پر انحصار تھیں تھا اس کے سو اس کا کوئی اور سہارا نہ تھا۔ محبت! محبت! محبت! ابھی بے غرض و غایت بغیر مقصود و مطلب، بغیر حرص و طلب صرف ہوا کے جھوکے بھی تعالیٰ اور محبت! گل جسکی قرابت!

سینت فرانس آف آسیزی نے غربی اور مظاہری کے ساتھ ایک گہری طبق پیدا کر لیا تھا اور وہ ہر وقت بے ناگزین بے ذری کے گن گاتے تھے کہ پھاٹک اور پکڑنے لوگ آزاد، بے باک اور بے غم ہوتے ہیں۔ کسی کے مختار اور دست گرفتار

لگ رہا تھا کہ میں ربعت پسند ہو جاؤں گا اور جہاں سے دنیا چلی تھی، اس پھر اور دعات کے زمانے میں پھنچ جاؤں گا۔

ہم نے کوئی کے اندر بیڑی، چیز اور شہنما کے سینٹوں پر جو کھائے اور تمہروں سے گرم گرم کافی پی۔ آنجلیا کی ماں لے جلدی جلدی ساری چیزوں سینت کر انہیں ڈبے میں پیک کیا۔ سر پر جیاہ رو مال باندھا۔ پس سے دعاوں کی ایک چھوٹی ہی کتاب تکال کر آنجلیا کو دی اور دوسری خود پڑھنے پہنچی۔ آسیزی قریب آ رہا تھا۔ میں نے سر سے نوب اتار کر زانگوں کا

تھا اور آنجلیا دنوں ہاتھوں کی کٹکٹی گود میں ڈال کر سیدھی ہو کے بیٹھنی تھی۔ میں نے سائیں فرانس کے مزار کے سامنے کھڑے ہو کر دل میں کہا ”کہو سائیں ہا باہر مازاج اچھے ہیں۔ طبیعت خوش ہے؟ کیسا دقت گزر ہا ہے اور اب کن مارچ میں ہو۔ میری ان باتوں کا تو کیا جواب ملتا ہے مجھے سائیں میں کا وہ زمانہ یاد آ گیا جب وہ اپنے امیر بکر باب پ کے گھر میں یعنی عشرت کا لڑکن گزار رہا تھا۔ نکوئی جھکڑاں جھیرداں مغلبو

ناقہ، یعنی یعنی، سرور ہی سرور۔ پھر ایک روز اس لڑکے کو بنار پڑھا اور لمبا ہی چڑھتا گیا۔ بڑے معانی بدلے لیکن کوئی اتفاق نہ ہوا۔ ماں ہاپا جان کے لالے پڑ گئے۔ بخار نوتا تو نہیں باری میں تبدیل ہو گیا۔ اس باری کے بخارانے بچے کو بالکل لا غر اور پاہمال کر دیں والدین ڈاکٹروں کا پچھا چھوڑ کر بچے سے دعا کرنے کے لیے اسے گاؤں کے گرجے میں لے گئے۔ وہاں تو جوان فرانس کو مرائبمیں یوں محسوس ہوا چیزیں یہوں اس کے سامنے کھڑے کہہ رہے ہوں ”فرانس واپس جاؤ اور میرے اس خراب خش گھر کو تعمیر کرو۔ دیکھتے نہیں ہو کہ سارے کاسارا ایک خرابے میں تبدیل ہو رہا ہے۔“

فرانس اپنے گھر سے باپ کی نقی چہا کر گئے کی مرمت کے لیے مزدور اور مستری لے آیا اور اپنی گھانی میں اس کی مرمت شروع کر دی۔ باپ کو اپنے جن جنچے میں سے جب ایک بھاری رقم کی کیا حساس ہوا تو اس نے نوجوان فرانس پر سرقت کا مقدمہ دائر کر کے اسے بشپ کی عدالت میں پیش کر دیا۔ یہاں سے باپ بیٹے کے درمیان ایک اصولی جنگ شروع ہو گئی۔ اس جنگ میں ماں نے شوہر کا ساتھ دیا کہ اس کا مستقبل دولت اور پر سکون زندگی سے وابستہ تھا۔

بشپ کی عدالت میں جب فرانس کا مدھی باپ اس پر الاتمات کی بوچھاڑ کر رہا تھا تو فرانس نے اپنے گھر کا عطا کر دہ رہی لباس اتنا کرو پھیکا اور اس کی جگہ ایک مزدور کی گذری پہن کر کھڑا ہو گیا۔ یہ ایک عالمی بڑائی تھی جس میں فرانس نے ہارنا مانی اور ساری دنیا کے کہنے کے باوجود اپنی بات پر غثہ رہا۔ اس کے بعد اس نے کسی حرم کی مذہبی تربیت افتخی مطالعے کے بغیر حضرت میسی کی تعلیم دینا شروع کر دی۔ جس کی بنیاد میت اور صرف محبت تھی۔ فرانس کی ساری طائف اس کی سادگی اور مخصوصیت میں تھی۔ اس کو محبت پر انحصار تھیں تھا اس کے سو اس کا کوئی اور سہارا نہ تھا۔ محبت! محبت! محبت! ابھی بے غرض و غایت بغیر مقصود و مطلب، بغیر حرص و طلب صرف ہوا کے جھوکے بھی تعالیٰ اور محبت! گل جسکی قرابت!

سینت فرانس آف آسیزی نے غربی اور مظاہری کے ساتھ ایک گہری طبق پیدا کر لیا تھا اور وہ ہر وقت بے ناگزین بے ذری کے گن گاتے تھے کہ پھاٹک اور پکڑنے لوگ آزاد، بے باک اور بے غم ہوتے ہیں۔ کسی کے مختار اور دست گرفتار

آپاں میں مگر تو بڑے بڑے جید عالم اور نامی گرامی فلسفی بھی کہا کرتے تھے کہ ہم نے بڑی دیکھی ہیں ایسی میریاں۔ بچپن کی طرف دیکھنے لگ جانا اور نیچے کے نظاروں میں گھوکر ان میں اعماق پیدا کر لیتے کیسے اخاطط، کس قدر رہنمی اور جعل رہنمی بات ہے! ایکن پے در پے کچھ واقعات نے کچھ بولتے اور کچھ ناموش واقعات نے مجھے مجبور ساختا کر کھو دیا تو اب میں زیادہ مزاح میں کرتا تھا اور مختصر میں کی صرف سے لکھتا جا رہا تھا۔

جب میں نے آجلا کے مجھے کا واقعہ پروفیسر اگاریتی کو سنایا اور ان سے خرق عادت اور کرامت و فخر کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے سمجھا کہ کہا، "فلسفی اور دانشور تو مجھے کی تردید کرتے ہیں اور اس تردید کی اور بالطل وحومے میں سب سے اول نمبر پر ذیبوڈ ہیوم ہے جو ایک بہت ہی لائق اور عین فلسفی ہونے کے رشتے سے ہیں۔ اس بات میں مجبور کرتا ہے کہ ہم بھی اس کا ساتھ دیں لیکن سائنس دانوں کا رویہ فلسفیوں سے مختلف ہے۔ وہ کہتے ہیں کوئی بات، کوئی واقعہ کوئی حدائق قانون قدرت کے خلاف رونما نہیں ہو سکتا۔" لاز آف نچر" طے شدہ ہیں اور ان میں کسی صورت میں بھی رود پول نہیں ہو سکتا لیکن چونکہ ہم سارے "لاز آف نچر" سے واقعہ نہیں ہیں اس لیے ہم اس ممکن صورت سے ابھت نہیں کر سکتے کہ ایک نامعلوم "لاز آف نچر" نے طے شدہ قانون قدرت پر سبقت حاصل کر کے اسے ناکارہ کر دیا اور اس کی چلہ خود ممکن ہو کر قائم ہو گیا۔"

میں نے کہا "استاذی تکری آپ کی یہ بات بالکل دل کوگتی ہے اور اس میں منطقی جواز نظر آتا ہے لیکن یو چور اصل میں ہے کیا؟"

انہوں نے ذرا رکتے رکتے کہا "میں سمجھتا ہوں کہ کوئی فعل، کوئی عمل یا کوئی واقعہ جو فونق بشری بینش یا ما فوق انبیاء ارش کے ارادگر روز بروز حقی باری ہیں۔" میں نے کہا "اوراب تک اڑ رہا ہے اوراب تو اس کی اڑائیں کرہے لیکن اپنا قانون توڑنے کی اجازت نہیں دے سکتی۔"

"لیکن اس اصول کو توڑ کر ہوائی جہاڑ بنا....." میں نے کہا "اوراب تک اڑ رہا ہے اوراب تو اس کی اڑائیں کرہے لیکن اپنا قانون توڑنے کی اجازت نہیں دے سکتی۔"

ارش کے ارادگر روز بروز حقی باری ہیں۔"

کہنے لگے اب نفیات دان بیہاں تک کہتے ہیں کہ ذہن انسانی جسم کی لاشوروز ہم، بدن پر اور جو جو پر اور جسم پر اپنی طاقت سے حاوی ہے اور اس کا اختیار دوسرا تمام چیزوں سے توہی تر ہے جن کو سائنس دان میکنیکل تصور یوں کی ہے پہنچتی ایمان رکھا اور اس کے وجود کو اپنے لیبارٹری میں لے جا کر پر کھنے کی ضرورت محسوس نہیں کی۔" اب تک پیچیر کے اس انجلاں کے قابل ہو گئے ہیں جو تملک میں کہتا ہے کس اس دنیا میں زندگی و آسان کے مابین: بہت سی ایسی چیزوں ہیں جن کو نہ تو ہم جانتے ہیں اور نہیں الحال انسانی سمجھی سکتے ہیں۔ اب باہر سے دیکھ کر یا اندازہ لگانا کافی مشکل ہے کہ کوئی واقعات مجھے کے ذمیں میں آتے ہیں اور کوئی تدریتی نوعیت کے ہیں۔"

پروفیسر اگاریتی نے اسکندریہ میں اپنی جوانی کے ایام کو یاد کرتے ہوئے کہا "اسلام اصول نظری اور فرض علمی کے طور پر مجھے کو تسلیم کرتا ہے لیکن تجھیکر خدا نے مجھے دکھانے سے کلی طور پر انکار کر دیا اور اپنی امت کو بتایا کہ اللہ اپنی اگر کر لے تو پھر ساری عمر اس عذرداری اور اس کی تائید کا غلام بن کر گزارے۔"

میں نے کہا "ماہست (meastro)، جب ہمارا گیلو زمین کی گدوں کا دعویٰ کر بیٹھا تھا تو اس پر کیا گزری تھی۔"

انہوں نے بات کاٹ کر کہا "یہ بات تو ساری دنیا جانتی ہے اشغال! لیکن جب گیلو ہیچارہ اپنی دور بینی میں

کر کے کہتا تھا، اس میں ایک مرتبہ دیکھو تو کسی تم کو دور کی جیزی نہ دیکھ رہا تھا۔ اسی میں کوئی اختلاف

نہیں، میرا مطلب ہے سائنس اور اعتقاد اور ایمان میں کوئی تضاد نہیں، کوئی ضد نہیں۔ وہ خدا بزرگ و برتر جو اپنے آپ کو

جبر گیری کی دلالت دے۔ میرا مطلب ہے دلالت خمنی فراہم کرے، اس کو ہم مجھے اور کرامت کی بنیاد کر سکتے ہیں۔"

"لیکن سراہیوم کہتا ہے....." میں نے ذرتے ذرتے عرض کی "کہ انسان کتنی بھی شہادتیں فراہم کر لے"

مجھے کو ثابت نہیں کر سکتا۔ شاید ممکن ہو جو ہے سر کر بڑے بڑے دانشوروں اور سائنس دانوں نے بھی اس مفرغت پر

بلائقیت ایمان رکھا اور اس کے وجود کو اپنے لیبارٹری میں لے جا کر پر کھنے کی ضرورت محسوس نہیں کی۔"

پروفیسر اگاریتی نے آنکھیں بند کر کے اور سارے اپنے اٹھا کے کہا "اس کی وجہ شاید یہ ہے۔ اور یہ میری سوچ ہے

کہ آج کی خلاف عقل، بیداری قیس اور غیر اٹھاب باتیں آنے والے کل کی بنیادی سچائیاں ہوں

گی۔ دنیا کے سب سے بڑے سائنس دان نہیں کو اپنا نظریہ تعارف کرنے کے لیے اتنی مشکلات کا سامنا کرنا پڑا اگر اس

نے رنجیدہ ہو کر گوگر انداز میں کہا "میں اس نتیجے پر کھنچا ہوں کہ یا تو انسان کوئی نی شے سامنے لانے کا تھیہ نہ کرے۔"

اگر کر لے تو پھر ساری عمر اس عذرداری اور اس کی تائید کا غلام بن کر گزارے۔"

میں نے کہا "ماہست (meastro)، جب ہمارا گیلو زمین کی گدوں کا دعویٰ کر بیٹھا تھا تو اس پر کیا گزری تھی۔"

انہوں نے بات کاٹ کر کہا "یہ بات تو ساری دنیا جانتی ہے اشغال! لیکن جب گیلو ہیچارہ اپنی دور بینی میں

کر کے کہتا تھا، اس میں ایک مرتبہ دیکھو تو کسی تم کو دور کی جیزی نہ دیکھ رہا تھا۔ اسی میں کوئی اختلاف

نہیں، میرا مطلب ہے سائنس اور اعتقاد اور ایمان میں کوئی تضاد نہیں، کوئی ضد نہیں۔ وہ خدا بزرگ و برتر جو اپنے آپ کو

آشکار کرتا ہے (وہی یا کلام کے ذریعے) وہی خدا ہے جس نے یہ طبعی دنیا بنائی ہے اور اس کے ساتھ انسانی ذہن بھی تھیں۔ ہے تو اسی خدا، نعمہ باشد اپنے آپ کی مخالفت پا اپنی ظلاف گوئی نہیں کر سکتا۔ میرا خیال ہے کہ مجرمے اور کرمائیں قدرتیں راہ میں ایک مداخلت یا قوانین قدرت کی روشن و چھت میں تو قف اور تعطیل ضرور ہیں لیکن یہ قوانین قدرت کا بطلان نہیں کرتے اور یہ کسی نہیں ضرورت کے تحت عمل میں آتے ہیں۔“

پروفیسر انگریز کمال کے استاد تھے۔ اپنی تعلیم تدوہ کسی بھی لحاظ سے پوری نہ کر سکے تھے لیکن ان کی نظریں عینیں اور مربوط پر موضوع ہوتی تھیں۔ میرا خیال ہے بلکہ یقین ہے کہ ان کو کشف بھی ہوتا تھا۔ وہ شاعر کے ملاودہ ایک صاحب کشف بزرگ بھی تھے جن کی محبت میں بہت سے اسرار آپ سے آپ حملے جاتے تھے۔

میں جب ان کے گھر سے لوٹا تو بفتکی شام ہونے کی وجہ سے ریلک کا باؤ بہت بڑھ گیا تھا۔ وہ بڑھ کر سامنے تو کے درمیان سان کا لوگوں کے پاس راستے کی ایک قیچی سی خیتی ہے وہاں کافی دیر کرنا پڑتا ہے اور تھی کے انقلاب میں بر کا مظاہرہ کرتا ہوتا ہے۔ تھی کی تہذیلی کے انقلاب میں قیچی پر کھڑے کھڑے مجھے نیلانگند میں رہیں مہریں ہناں والے دکان اپا نک یاد آگئی جہاں سے میں روزگر رکرتا تھا۔ گورنمنٹ کالج سے واہی پر میرے گھر کا رستہ نیلانگند سے کوکل ہاؤس تک جاتا تھا۔ یہاں گھنٹہ دو گھنٹے گزارنے کے بعد میں اے جی آفس کے پہلو میں واقع اپنے گھر پہنچتا۔ ہر روز میں بھگڑا ہوتا کہ میں نے روٹی نہیں کھانی نہ کیا کریں۔ ہر روز وہ میرے لیے روٹی پکا تھیں اور رات کو وہی کھا کر سو رہتی۔ میں قیچی شش راہے پر کھڑا اپنے گھر کو، اپنی ماں کو اور مہریں ہناں والی اس دکان کو دیکھ رہا تھا جہاں ایک بڑے سے سارے بورڈ پر بہت ایسی قیچی بی تھی اور اس کے نیچے جعل قلم سے "ادھار محبت کی قیچی ہے" لکھا تھا۔ میں اس بورڈ کو دیکھ کر ہر روز چڑھتا تھا کہ یہ سوکن اب اتنا پرانا ہو گیا ہے، اس میں کوئی جاذبیت باتی نہیں رہی۔ پھر مولوی صاحب نے اسے اپنی دکان کیوں لکھا کر کھا۔ ہر شام اتنے بڑے بورڈ کو اٹھا کر اندر رکھتے ہیں اور ہر رُخ آ کر پھر لکھاتے ہیں۔

اب میرے شش راہے کا راستہ مکل گیا تھا اور مجھے وہ بزرگ یاد آنے لگے تھے جن کے پاس تن چار مرے یہ جو مفتی محمد حسن صاحب تھے، ان کی ناگہ پر کوئی پھوڑا تھا۔ بہت ہی زہری یا تم کا جس کی جڑیں ان کی ناگہ کی نجد مسجد میں درس دیتے تھے۔ بڑے اچھے شیق، حیم، خوش وضع اور خوش پوش بزرگ تھے۔ چھرے پر طہانتی اور ہنزا پر مسکراہٹ تھی۔ آنے جانے والوں کے ساتھ بڑی عاجزی اور فروتو کے ساتھ ملے لیکن دین کے معاملے میں بڑے غصے اور اس میں کسی حتم کی رعایت دینے پر مائل نہ ہوتے تھے۔ تقریباً سارا الہا ہوراں کا گردیدہ تھا اور ان کا درس سننے کے لیے لاہور آئے۔ لوگ دور دوسرے آتے تھے۔ خود میرے ماموں جو اکاڑہ میں قیام پذیر تھے، محض ان کا درس سننے کے لیے لاہور آئے۔ اسی میں محنت مندی کے آثار قمیاں ہو جانے تھے لیکن ان کی ہر پیٹ ناکام مرہم پیاری کا بال بھی بیکانہ کر پکار لئے ہیرواپس پلے جاتے۔

ابا جی نے اور ماموں نذر نے بڑی کوشش کی کہ میں بھی ان کی طرح اس بزرگ کا گردیدہ ہو جاؤں لیکن وہ اپنے شش میں کامیاب نہ ہو سکے۔ دراصل اس زمانے میں ہر ہیں طالب علم تحریڑا یا تیر میں سو شلث ہو جاتا تھا۔ کوئی کوئی کیونٹ بھی بن جاتا اور کندھے پر تھیلا لٹکا کر مولے موٹے سڑیپ کے چپل پہن کر اور آنکھوں پر لا جبری فریم کی بیک

کارپنے ساتھیوں میں کچھ اونچے درجے کی جیزین بن جاتا تھا۔ ہاؤس میں ہم نہب کی خرایوں، فتنہ سازیوں اور تحریب کارپوں کے قلعے بیان کیا کرتے۔ ان دونوں ہر گنگوں اس فقرے سے شروع ہوتی کہ "نہب عموم انسان کے لیے انہوں ہے" اور آخر میں اسی فقرے پر ختم ہو جاتی۔ پھر ہم اپنے اپنے گھر چلے جاتے اور مضبوط جلد کی، سفید کانڈوالی، تصوریوں کے میں وہ سستی کتابیں پڑھتے جو روپ سے آتی تھیں اور ڈینڈ دوروپے میں مل جاتی تھیں۔ ایسی کتابوں کی لاغت تو پہنچا رکھ رہے ہے کہ کم نہ ہوتی تھیں ماسکوشا شاعت گھر انہیں ماں لکھ دے کر برائے نام قیمت پر بیچتا تھا۔ اس کے مقابلے میں مولویوں کے درس، جمعی تمازیں، دینی جلسے، رجعت پسندی کے مبنی نہونے نظر آتے تھے۔

ماموں نذر نے بتایا کہ یہ جو مفتی صاحب ہیں، یہ ایک بزرگ کے شاگرد ہیں جو دنیاۓ اسلام کے بہت بڑے ہم تھے۔ وہ بزرگ یہاں سے بہت دور تھا۔ بھوون میں رہتے تھے اور ان کا نام اشرف علی تھا۔ اسلامی دنیا کے ہم تھے۔ وہ بزرگ یہاں سے بہت دور تھا۔ بھوون میں رہتے تھے اور ان کا نام اشرف علی تھا۔ اسلامی دنیا کے ہم تھے۔ ہے بڑی کے عالم تھا۔ بھوون آکر مولوی صاحب سے تربیت حاصل کرتے رہے ہیں اور واپس جا کر ان کے پیغام کو دیکھا بھر میں پھیلاتے رہے ہیں۔ پھر میرے ماموں نے اپنی محبت کا ہاتھ عقیدت کے دل پر رکھ کر کہا "اور یہ جو ہمارے ملی مفتی محمد حسن صاحب ہیں، یہ مولانا اشرف علی تھا تو یہ کے چیزیں شاگردوں میں سے ہیں۔"

مجھے اور میرے بڑے بھائی کو شہر بھوون کے ساتھ "تھان" کے لفظ نے بڑے مخفیانہ انداز میں متاثر کیا اور ہم ہر دن بھگڑا ہوتا کہ میں نے روٹی نہیں کھانی نہ کیا کریں۔ ہر روز وہ میرے لیے روٹی پکا تھیں اور رات کو دیکھ کر سو رہتی۔ میں قیچی شش راہے پر کھڑا اپنے گھر کو، اپنی ماں کو اور مہریں ہناں والی اس دکان کو دیکھ رہا تھا جہاں ایک بڑے سے سارے بورڈ پر بہت ایسی قیچی بی تھی اور اس کے نیچے جعل قلم سے "ادھار محبت کی قیچی ہے" لکھا تھا۔ میں اس بورڈ کو دیکھ کر ہر روز چڑھتا تھا کہ یہ سوکن اب اتنا پرانا ہو گیا ہے، اس میں کوئی جاذبیت باتی نہیں رہی۔ پھر مولوی صاحب نے اسے اپنی دکان کیوں لکھا کر کھا۔ ہر شام اتنے بڑے بورڈ کو اٹھا کر اندر رکھتے ہیں اور ہر رُخ آ کر پھر لکھاتے ہیں۔

اب میرے شش راہے کا راستہ مکل گیا تھا اور مجھے وہ بزرگ یاد آنے لگے تھے جن کے پاس تن چار مرے یہ جو مفتی محمد حسن صاحب تھے، ان کی ناگہ پر کوئی پھوڑا تھا۔ بہت ہی زہری یا تم کا جس کی جڑیں ان کی ناگہ کی نجد مسجد میں درس دیتے تھے۔ بڑے اچھے شیق، حیم، خوش وضع اور خوش پوش بزرگ تھے۔ چھرے پر طہانتی اور ہنزا پر مسکراہٹ تھی۔ آنے جانے والوں کے ساتھ بڑی عاجزی اور فروتو کے ساتھ ملے لیکن دین کے معاملے میں بڑے غصے اور اس میں کسی حتم کی رعایت دینے پر مائل نہ ہوتے تھے۔ تقریباً سارا الہا ہوراں کا گردیدہ تھا اور ان کا درس سننے کے لیے لاہور آئے۔ لوگ دور دوسرے آتے تھے۔ خود میرے ماموں جو اکاڑہ میں قیام پذیر تھے، محض ان کا درس سننے کے لیے لاہور آئے۔ اسی میں محنت مندی کے آثار قمیاں ہو جانے تھے لیکن ان کی ہر پیٹ ناکام مرہم پیاری کا بال بھی بیکانہ کر لئے ہیرواپس پلے جاتے۔

ایسا جی کی اسی تفصیلات سامنے آتی تھیں جنہیں سن کر ہم جیسوں کے بھی روشنگئے ہوتے تھے۔ اب ابی تھا اور کندھے پر تھیلا لٹکا کر مولے موٹے سڑیپ کے چپل پہن کر اور آنکھوں پر لا جبری فریم کی بیک

ہوئی تھی جیسے بھروس کا جھنڈا ہو۔ یہ ایسا کریہ اور تکلیف دے سکتی تھا کہ مفتی صاحب کسی کو اپنی بیانات نگہ دیکھنے پڑے وہ حق۔ کہہ بد کر کے یا تو خود اس کی مرہم پی کرتے کہی معتقد سے کرتے۔ میرے والدے کی مرتبہ ان کے نامور اور ذرا تھا اور بحیثیت ایک ذاکر کے جو کچھ بھی اس لیے جو بزرگ تھا، وہ سب اکارت ثابت ہوا تھا اور ناگ کی حالت روز بروز افزائی ہوتی جا رہی تھی۔

مفتی صاحب ایک شدید اور جانکاہ تکلیف میں سے گزر رہے تھے اور ان کے چاہئے والے اس صورت میں اور بھی پریشان ہوتے تھے کہ جب مفتی صاحب سے بیاری کا حال پوچھا جاتا تو ہمیشہ "الحمد لله" کہہ کر کیسی فرمائے جو کہ پہلے سے بہتر ہے۔ ہمیشہ شاش بشاش رہتے۔ باقاعدگی سے درس دیتے اور آنے والوں کے ساتھ جن میز بالی خندہ پیش کے ساتھ ادا کرتے۔ میرے ابتدی کا خیال تھا کہ ناگ فوراً لٹکنے چاہیے کیونکہ ناسور کا زہر سارے جسم میں پھیلے کا اندر بیٹھ جائے گی جو حسن قریشی اور ذاکر جیعت سنگی، پروفیسر میڈیکل کالج لا ہور کی بھی سبی رائے تھی۔ اس کے علاوہ اور بہت سے معلمین تھے جن کی بھی رائے تھی کہ ناگ فوراً کاٹ دیتی چاہیے۔

چنانچہ معاجلین کے اصرار پر مفتی صاحب ناگ کو اپنے پر رضا مند ہو گئے۔ سر جرجی میں لے جا کر اور مفتی صاحب کو آپریشن نیل پر لانا کر جب ذاکر وہ نے اپنی بے ہوش کرنے کے لیے ٹوپی چڑھانا چاہی اور میکدے کر بے سدد کرنے کی تیاری کی تو مفتی صاحب نے فرمایا "اس کی ضرورت نہیں، لیکن میرے حال پر چھوڑ کر اپنا کام شروع کیجئے۔"

اب ذاکر، سر جن، اتحدی اسٹنٹ جیران کھڑے ہیں اور مفتی صاحب اصرار کر رہے ہیں کہ داروںے یہاں دینے کی پہنچا ضرورت نہیں، آپ اپنا کام جاری کریں۔ سب ذاکر حضرت کے جانے اور ماننے والے تھے جو نہیں جانتے تھے، ان پر مفتی صاحب کے رو جانلہا جمال کا کچھ ایسا عرب طاری ہوا کہ وہ بھی کچھ بول سکے۔ چنانچہ بھجو را بے ہوش کیے بغیر ان کا ناشروع کی۔ ذاکر امدادیں سر جن ران کاٹ رہے تھے۔ ان سخت بسٹھن باتیں لے کر خوفزدہ میٹھے تھے اور چھوٹے ذاکر اور طالب علم کرت تھے۔ بھجوں میں بھیزیلی رہ، آرام سے گزروں اسکے طے کردے تو لگکی بھیزیں روند کے اڑوں گی۔ بھیزیے کی ضرورت ہی نہ رہے گی۔

اس آپریشن میں اتفاق پیدا ایک گھنٹہ کا اور مفتی صاحب جس بیانات کے ساتھ آپریشن روم میں داخل ہوا تھے، اس سے بہتر پر واقع اور منور چہرے لے کر سڑپچھ پر باہر لٹکے۔ ایک مرتبہ بالوں بالوں میں مفتی صاحب نے خود کی مفتی کو اور داشت کرنے کی تاب تو تھی گھن سیا اور اس بیویش سے زندہ و سلامت برآمد ہو کر پھر اپنے کام کا ج میں لگ کر۔ سر ایگزینڈر فلیٹس کے ہماری بیویوں تھے اور انہوں نے شب سانس میں تین بیست افراد ہوئے تھے اور ناگ کاٹ رہے تھے۔ ذاکر ریاض قدیر بھی خوفزدہ تھے اور ناگ کاڑ رہے تھے اور کل ذاکر نیا ادا صاحب بسٹھن باتیں لے جیان ہو رہے تھے کہ بھی زندگی کے آثار باقی ہیں۔ وہ لوگ یہ سمجھ رہے تھے کہ میں بھی پر بڑا ہوں گا لیکن میرے لیے تو یہ یوم عیرتھا۔

کوئی صاحب جوان کے آپریشن کے بعد یہاں پری کے لیے آئے تھے، ان سے کہا "دیکھنے حضرت انہا"

دوالات آتے ہیں وہ دو قسم کے ہوتے ہیں۔ ایسے حالات جو طبیعت کے مطابق ہوں اور خوش کن ہوں۔ دوسرا سے وہ حالات جو طبیعت کے ممانی ہوں اور ناگوار ہوں تو ان حالات میں عمدہ یہ یہ ہے کہ یوں سمجھے کہ حق تعالیٰ مجھے قرب عطا زیادا چاہتے ہیں۔ خوٹگوار حالات پر تو شکر کروں گا اور ناگوار حالات پر صبر کروں گا۔" یہ سب باتیں میرے ماموں اور میرے ابا بھی نے میری بڑی آپ کو تھائی حصیں جو مفتی صاحب کی معتقد اور گردیدہ نہیں اور ان کے بارے میں ایک ایک بات سنبھال کے رکھی تھیں۔ ان کی کاپی میں مفتی صاحب کے بہت سے ملفوظات میں اور ان کے بارے میں ایک ایک بات سنبھال کے رکھی تھیں۔

مفتی صاحب کی ناگ کثنه کے بعد مجھے اپنے دنوں بزرگوں کی معیت میں صرف ایک بار ان سے ملنا نصیب ہوا اور اس مرتبہ مجھے پرانے عزم واستقلال اور خدا پر کامل اعتقاد و اعتماد کا بڑا اربع طاری تھا۔ کچھ بیوبت بات تھی کہ جب بھی میں ان کی خدمت میں حاضر ہاں، میرے اندر کوئی شخص خیال اور باہر کوئی گستاخ جملہ وجود میں نہ آسکا۔

اب میں پروفیسر انگاری کے گھر سے اپنے گھر کو جارہا تھا اور دراستے میں سرکوں کی قیضی سے ادارہ کی قیضی پر ہوتا تھا۔ مفتی محمد حسن کے نیلا گنبد میں بیٹھ گیا تھا اور مجھے آنکھ کے اپنے پاؤں پر کھڑے ہونے کے ساتھ ساتھ مفتی

سراحت۔ مفتی محمد حسن کے نیلا گنبد میں بیٹھ گیا تھا اور مجھے آنکھ کے اپنے پاؤں پر کھڑے ہونے کے ساتھ ساتھ مفتی سر جرجی میں لے جا کر اور مفتی صاحب کو آپریشن نیل پر لانا کر جب ذاکر وہ نے اپنی بے ہوش کرنے کے لیے ٹوپی چڑھانا چاہی اور میکدے کر بے سدد کرنے کی تیاری کی تو مفتی صاحب نے فرمایا "اس کی ضرورت نہیں، لیکن میرے حال پر چھوڑ کر اپنا کام شروع کیجئے۔"

اب ذاکر، سر جن، اتحدی اسٹنٹ جیران کھڑے ہیں اور مفتی صاحب اصرار کر رہے ہیں کہ داروںے یہاں

دینے کی پہنچا ضرورت نہیں، آپ اپنا کام جاری کریں۔

سب ذاکر حضرت کے جانے اور ماننے والے تھے جو نہیں جانتے تھے، ان پر مفتی صاحب کے رو جانلہا

جال کا کچھ ایسا عرب طاری ہوا کہ وہ بھی کچھ بول سکے۔ چنانچہ بھجو را بے ہوش کیے بغیر ان کا ناشروع کی۔ ذاکر امدادیں سر جن ران کاٹ رہے تھے۔ ان سخت بسٹھن باتیں لے کر خوفزدہ میٹھے تھے اور چھوٹے ذاکر اور طالب علم کرت تھے۔ بھجوں میں بھیزیلی رہ، آرام سے گزروں اسکے طے کردے تو لگکی بھیزیں روند کے اڑوں گی۔ بھیزیے کی ضرورت ہی نہ رہے گی۔

پھر اس کم عمری میں مجھ پر ایک اور جملہ ہوا۔ ٹلن سے دور، عزیز و اقارب سے پرے اور اپنوں سے بھید بھیزیں

تھے، اس سے بہتر پر واقع اور منور چہرے لے کر سڑپچھ پر باہر لٹکے۔ ایک مرتبہ بالوں بالوں میں مفتی صاحب نے خود کہ جب میری ناگ کاٹی گئی تو ذاکر وہ کو اندر بیٹھتا کہ میں جا بھر نہیں ہو سکوں گا۔ ذاکر امیر الدین صاحب بھی بھرنا ہوئے تھے اور ناگ کاٹ رہے تھے۔ ذاکر ریاض قدیر بھی خوفزدہ تھے اور ناگ کاڑ رہے تھے اور کل ذاکر نیا ادا صاحب بسٹھن باتیں لے جیان ہو رہے تھے کہ بھی زندگی کے آثار باقی ہیں۔ وہ لوگ یہ سمجھ رہے تھے کہ میں بھی پر بڑا ہوں گا لیکن میرے لیے تو یہ یوم عیرتھا۔

در اصل وہ عمر کے آخری حصے میں روم اور روم کے گرجے اور روم کی نہیں اور روحانی فضائے لطف انہوں نے آئے تھے اور جیسا کہ دستور ہے کہ کوئی اتنا بڑا آدمی شہر میں آئے اور اس شہر میں ایک داشتگار بھی ہو تو اور اس ہی سے آمد کی شہرت اور عزت علم کی بنابر ہو تو طالب علم اور اسندہ ایسے دو دو ان کو اپنی یونیورسٹی ضرور کھینچ لاتے ہیں کہ علم کے ہمدردار کچھ دا ان دکھنے کو بھی عطا ہو۔ چنانچہ ہم نے سرٹیفیکٹ کو بھی اپنی یونیورسٹی میں کھینچ لیا۔

سرائلزیڈ فلینگ صرف ایک عام سائنس دان اور سائنسی علوم کے استاد ہی نہیں تھے بلکہ اپنے وقت کے ایک مہا دو دان اور عالم پا گل تھے۔ انہوں نے پہلیں جیسی شے دریافت کر کے انسانیت پر بہت بڑا احسان کیا تو انہیں لاکھوں، کروڑوں، اربیوں انسانوں کو موت کے منہ سے بچایا تھا۔ دوسرا جنگ عظیم کے دوران اور اس کے بعد انہیں اور مفتوح فوجوں کے سارے زخمی ایک ایک اسی دریافت کے سہارے زندہ تھے اور اسی کی آس پر محنت کامل کی ایجاد ہے وقت شفا کے منتظر تھے۔

مجھے چونکہ مشاہیر سے ملنے کا، ان کے قریب جانے کا، ان سے ہاتھ ملانے اور بات کرنے کا شوق شروع ہوئے۔ اس لیے میں پردو کا کل کی پرداہ کیے بغیر دوسرے پچھے کے آخر میں سرٹیفیکٹ کے قریب بیٹھ گیا اور ان سے ایک خصوصی ملاقات کا شرف حاصل کرنے کے لیے تھوڑے سے وقت کی درخواست کی۔ انہوں نے بڑی خندہ پیشانی سے میری درخواست قبول کر لیں۔ میں اس تھوڑی بھی ایک خوبی نہ تھی جس کا سہارا لے کر میں مرغوبیت کے باوجود ساتھ کی گلی میں سے ہو کر باہر کل

ہوئے۔ اگر میں طلبے پر آرچوٹا لایا جاسکتا یا استاد اللہ عجیش جیسا درخت بنا سکتا یا حضرت علام جیسا "ساقی نامہ" لکھ سکتا یا اسی میں کھنڈی پر بینٹے کر دو ہرے تار کا کھدر بن سکتا یا ہم بخش سلم جیسا خطبہ دے سکتا یا رفیق سین جیسا افسانہ بنا سکتا یا پڑھنے کی طرح بندناہی کا ڈاکھوں سکتا تو پھر میں بڑے آدمیوں سے بھی بھی اتنا مرغوب ہوتا لیکن میری ذات میں کوئی فلکی اور میرے اندر کوئی گن تھا۔

میں تھیک چار بجے سرٹیفیکٹ کے ہوٹل پہنچا تو وہ میری انتظار کر رہے تھے۔ انہیں ہماری یونیورسٹی میں ایک ایک پھر راجا تھا۔ جس کے نواس بنا کر انہوں نے میز پر کچھ ہوئے تھے۔ ان کی طرف اشارہ کر کے بولے۔ یہ ذرا مشکل اور قل موضع ہے لیکن تمہارے شبہ سائنس میں بڑے بلا کے پردہ سر مرغوب ہیں جو فوراً بات کی تہہ تک پہنچتے ہیں اور بت کر جیدہ سوال پوچھتے ہیں۔ مشکل صرف زبان کی بہوتی ہے جس سے کئی مرتبہ خلا بحث ہو جاتا ہے۔

میں نے کہا "سر آپ تو خود نو تسلی انعام یافت ہیں، آپ کو کیا ضرورت ہے کہیں اور انعام یافت سے ملنے یا اس کے قریب جانے کی۔ آپ تو خود مندر ہیں۔"

کہنے لگے "ہوں تو میں نو تسلی انعام یافت ہیں بھی اپنے ساتھ بیٹھنے اور اپنے آپ کو جانے کا کوئی موقع نہیں ملا۔ میری بھی یہ حضرت ایسے ہی چلی جا رہی ہے۔ خیر کوئی بات نہیں۔ تم کل میرے ہوں آ جانا۔ شام چار سے پانچ بجے تک قارئوں، اس کے بعد مجھے تاریخی مقامات کی سیاحت کے لیے جانا ہے۔ اب تا تو تمہارے لیے یہ وقت مناسب ہے۔" "کوئی سا وقت بھی مناسب ہے سر۔" میں نے چیخ کر کہا "اور شام چار سے پانچ بجے تک کا وقت تو آپلیا ہے۔ میں حاضر ہو جاؤ گا۔"

انہوں نے مجھے اپنے ہوٹل کا نام اور پیدا دیا۔ تیسری منزل پر اپنے کمرے کا رخ سمجھایا اور پھر مجھے سے ہاتھ ملا۔ اسندہ کرام کے ساتھ لابی میں چلے گئے۔

جب میں واپس گھر پہنچا اور بوث اتار کر بستر پر کر سیدھی کرنے کو جھکا تو بوث کے تسمیہ کھولنے ہوئے تھے۔

میں نے کہا "سر آپ ہی سے کیا تباہ ہوں کوہنگاٹی سے کیا نہش، آپ تو پہلیں کے موجود ہیں، اس کے کوئی

ایسا بھی احساس ہوا کہ میں نے کیا جھک ماری اور کس لیے اتنے بڑے آدمی کے ساتھ وقت مل کر لیا۔ میں اس سے کیا بڑ کر دیں گا۔ کیا پوچھوں گا اور کس طرح گفتگو آگے بڑھا دیں گا۔ اگر ہر اور اس کا سمجھیت ایک ہوتا تو بھی کوئی بات تھی یا کر لے کر مجھے ابتدائی سائنس کی الف بے معادم ہوتی تو بھی پچھو گفتگو ہو سکتی لیکن اس صورتحال میں کیا ہو سکتا ہے بھلا۔ فرمدی دیو! ہاں ہی! اہا جی! اور "بہتر بہتر" کہہ کر مجھے اجازت مانگی پڑے گی اور میرا فقرہ کمل ہونے سے پہلے مجھے سرائلزیڈ فلینگ صرف ایک عام سائنس دان اور سائنسی علوم کے استاد ہی نہیں تھے بلکہ اپنے وقت کے ایک مہا دو دان اور عالم پا گل تھے۔ انہوں نے پہلیں جیسی شے دریافت کر کے انسانیت پر بہت بڑا احسان کیا تو انہیں لاکھوں، کروڑوں، اربیوں انسانوں کو موت کے منہ سے بچایا تھا۔ دوسرا جنگ عظیم کے دوران اور اس کے بعد انہیں اور مفتوح فوجوں کے سارے زخمی ایک ایک اسی دریافت کے سہارے زندہ تھے اور اسی کی آس پر محنت کامل کی ایجاد ہے وقت شفا کے منتظر تھے۔

مجھے چونکہ مشاہیر سے ملنے کا، ان کے قریب جانے کا، ان سے ہاتھ ملانے اور بات کرنے کا شوق شروع ہوئے۔ اس لیے میں پردو کا کل کی پرداہ کیے بغیر دوسرے پچھے کے آخر میں سرٹیفیکٹ کے قریب بیٹھ گیا اور ان سے ایک خصوصی ملاقات کا شرف حاصل کرنے کے لیے تھوڑے سے وقت کی درخواست کی۔ انہوں نے بڑی خندہ پیشانی سے میری درخواست قبول کر لیں۔ میں ساتھ ہی یہ دریافت فرمایا کہ مجھے سے کیوں مٹا جا چے ہو؟

میں نے کہا "سر میں نے آج تک کوئی نوبل انعام یافت نہیں دیکھا۔ میری آزاد ہے کہ اسے قریب سے دیکھوں اور کم از کم آدھ گھنٹا اس کی معیت میں گزاروں۔ مجھے بہت ہی اچھا لگتا ہے۔ کسر۔" وہ اپنے خصوصی انداز میں مکرانے اور کہنے لگے تھیک ہے تھیک ہے کوئی بری بات نہیں۔ میں خود تمہاری طرزی بات کا خواہش مند ہوں لیکن میری بھی یہ آرزو پوری نہیں ہو سکی، بالکل تمہاری طرح!

میں نے کہا "سر آپ تو خود نو تسلی انعام یافت ہیں، آپ کو کیا ضرورت ہے کہیں اور انعام یافت سے ملنے یا اس کے قریب جانے کی۔ آپ تو خود مندر ہیں۔"

کہنے لگے "ہوں تو میں نو تسلی انعام یافت ہیں بھی اپنے ساتھ بیٹھنے اور اپنے آپ کو جانے کا کوئی موقع نہیں ملا۔ میری بھی یہ حضرت ایسے ہی چلی جا رہی ہے۔ خیر کوئی بات نہیں۔ تم کل میرے ہوں آ جانا۔ شام چار سے پانچ بجے تک قارئوں، اس کے بعد مجھے تاریخی مقامات کی سیاحت کے لیے جانا ہے۔ اب تا تو تمہارے لیے یہ وقت مناسب ہے۔" "کوئی سا وقت بھی مناسب ہے سر۔" میں نے چیخ کر کہا "اور شام چار سے پانچ بجے تک کا وقت تو آپلیا ہے۔ میں حاضر ہو جاؤ گا۔"

انہوں نے مجھے اپنے ہوٹل کا نام اور پیدا دیا۔ تیسری منزل پر اپنے کمرے کا رخ سمجھایا اور پھر مجھے سے ہاتھ ملا۔ اسندہ کرام کے ساتھ لابی میں چلے گئے۔

جب میں واپس گھر پہنچا اور بوث اتار کر بستر پر کر سیدھی کرنے کو جھکا تو بوث کے تسمیہ کھولنے ہوئے تھے۔

میں نے کہا "سر آپ ہی سے کیا تباہ ہوں کوہنگاٹی سے کیا نہش، آپ تو پہلیں کے موجود ہیں، اس کے کوئی

جنہاں اور "ملکیتی" اجازت دیتا ہوں کہ دنیا کا کوئی ملک، کوئی شہر، کوئی انسان، معاشرہ جہاں بھی اسے بنائے، وہ اس کے پیشے گے" بات تو تمیک ہے۔ ہوتا تو ایسا ہی ہے لیکن میرے ساتھ دھوکا ہو گیا۔ جب دنیا کو میرے ساتھ کارنا میں کام ہوا اور مجھے تو عمل پرائز کے لیے جن لیا گیا تو دنیا نے دو اداروں کے تجارتی ادارے میری طرف بھاگ گئے۔

مجھے ان کے پاس کے اس فیصلے کا اعلان اپنے حال میں سن کر دی صدمہ ہوا۔ اتنی بڑی دولت جاریہ سے یوں احتفاظ طور پر کارہائی کیا اور مجھے دس فیصد رائٹی گی آفرڈی۔ مجھے ان کی آفرڈی کی خونجھانی کی آنکھیں دیتا تھا۔ آخر سے اپنے عزیز و اقارب، اپنی اولاد اور آنکھوں کے لیے بھی کچھ چھوڑ کر جانا چاہیے تھا۔ یہ اس شخص نے کیا کیا۔ اس سے تو میرے ملک کے ان پڑھ، جالی، بے علم، گوارہ زمیندار بھی یا نے ہیں جو آخترت پر پکایاں رکھتے ہوئے بھی ساری عمر اپنی آل اولاد کے لیے انداخت جمع کرتے رہتے ہیں اور اصل ماں کو اس کے جائز حق سے محروم کر رہے ہیں۔ میں نے انکا کرو دیا۔

میں نے دل ہی دل کے اندر رتائی بجا کر کہا "آپ نے خوب کیا، ان ظالمہ جاروں کے ساتھ یہی سلوک ہوا تھا یہی"۔

کہنے لگے "میں چند روز اڑا کر تو میرے دل کیلئے کہا ایکر بند رتم پڑتا کر تو دیکھو تو تمہاری دس فیصد رائٹی اسی اور بے کام ہوئی کیوں کیوں اور کہا تو پہلے چاکر میری رائٹی پڑھنے قدر بنے گی۔ میں نے کہا دیکھو لو۔ چنانچہ ایک میڈیس کمپنی کی معرفت اندازہ لگوایا گیا تو پہلے چاکر میری رائٹی پڑھنے کیلئے آبادی کو اور بنے کے لیے چھوپنے والی بھک میسر نہیں، ہم تو پھر اس خوبصورت محل نما عمارت میں آرام سے بیٹھے ہیں۔"

مجھے ابھی تک ان کی رائٹی کے شائق ہو جانے کا غم کھائے جا رہا تھا اور میرا تھی چاہتا تھا کہ دنیا کے ہزاروں دو اساز ادارے جو پہنچلیں کے جہازوں کے جہاز تیار کر کے اربوں پاؤں مبارے تھے، پھر تو جیا کریں اور ایک سادہ لوگ انسان کو کچھ تو مان دیں اور اس کی کچھ تو مالی امداد کریں جس نے اپنی دریافت کو عطیہ خداوندی بھجو کر اسے انسانیت پر پنجاہوں کو سنبھال کر رکھنا بھی ناممکن تھا۔"

میں نے کہا "سر اس سے آپ کچھ رفاقتی کام شروع کر دیتے۔ پچوں کے لیے سکول، یورتوں کے لیے کرمانہ سلامانی کے دستکاری ادارے، بیوٹھوں اور بے یار و مددگار لوگوں کے لیے اپنی خانے۔ یہ بڑے ثواب کے کام ہیں۔"

کہنے لگے "تمیک ہے، ہیں تو بڑے ثواب کے کام لیکن میں ان کی دیکھ بھال کیسے کر سکتا تھا۔ چنانچہ میں اسکے انتشار کر کے ایک فرم سے وعدہ کریں کہ "نخوبیں بھیں کو دوں گا اور پہنچلیں دیا میں تھی ہاؤچے میں ایک فیصد رائٹی پر اکتشاک کے ایک ایک لیکھتے کا ایک ذریعہ ضرور تھا۔ ایک آرڈر ضرور تھا لیکن میں اس کا موجود یا مختصر ایک شرط ہے کہ معابده نامہ میں تیار کروں گا اور ساری شقیں میری ہوں گی، وہ مان گیا۔"

"اس کو اور کیا پاہیے تھا مر! میں نے کہا "اس نے تو مانای تھا۔"

یہ کہہ کر وہ رکھنے کے اور تین چار سینٹ کے دفعے کے بعد بولے "معاف کرنا تم خدا پر ایمان رکھتے ہو یا نہیں؟"

میں نے کہا "بالکل رکھتا ہوں سارا پورے کا پورا رکھتا ہوں۔ وہ تو دراصل ہے ہی ہمارا آپ یورپ والوں کو تو ہم نے ادھار دے رکھتا ہو اس کی واپسی شروع ہو گئی ہے۔"

کہنے لگے "میں نے اس لیے پوچھا تھا کہ تم سے بہت سارے نوجوان، خواہ وہ مشرق کے ہوں یا مغرب کے ساری عمر بھی اس کا کچھ بجا زندگی کیا تھا۔ اس نے بڑھ بڑھ کر میرے لیے کام بڑھا دیا تو خود کو ایک آمنہ حیثیت میں پایا۔ میں نے اپنے طور پر حساب لکھا تو ایک فیصد کے حساب سے بھی مجھے اتنی رقم مل رہی تھی کہ میں اس کے مقابلے میں میں صرف زندہ رہتا تھا اور کچھ سیر و سیاحت اور کچھ مزید تحقیق کر رہا تھا۔ اس کا کچھ بجا زندگی کیا تھا۔ اس کے مقابلے میں ایک ہو گیا تھا اور کچھ سیر و سیاحت اور کچھ مزید تحقیق کر رہا تھا۔ چنانچہ میں نے اسی قبولی کی دیر قبولی میں نے آدمی رات کے وقت ایک معابدہ لکھا کہ میری یہ دریافت میری ذاتی ملکیت نہیں۔"

میں نے کہا "سر! علی اور عقلی طور پر تو میں اپنے دہریے دوستوں کے ساتھ شامل ہوں لیکن جذباتی طور پر میں ایک عطیہ ہے جو مجھے امامت کے طور پر ملائے۔ اس دریافت کا عطا کننہ خدا ہے اور اس کی ملکیت پوری خدا ہے۔ اب بھی خدا کا بندہ ہوں اور اس سے دامتہ ہوں۔"

اور اکٹھاف کرنے والے ہیں۔ آپ کو روپے پیسے کی کیا پردا؟"

کارنا میں کام ہوا اور مجھے تو عمل پرائز کے لیے جن لیا گیا تو دنیا نے دو اداروں کے تجارتی ادارے میری طرف بھاگ گئے۔

کہنے لگے ایک امریکی ادارے نے رجوع کیا اور مجھے دس فیصد رائٹی گی آفرڈی۔ مجھے ان کی آفرڈی کی خونجھانی پڑھنے کے لیے بھی میں جان تو میں نے ماری اور یہ مجھے دس فیصد رائٹی پر خارج ہے ہیں۔ خود کچھ کیے کرائے بغیر تو فیصد آمدن کے مالک بن رہے ہیں اور اصل مالک کو اس کے جائز حق سے محروم کر رہے ہیں۔ میں نے انکا کرو دیا۔"

میں نے دل ہی دل کے اندر رتائی بجا کر کہا "آپ نے خوب کیا، ان ظالمہ جاروں کے ساتھ یہی سلوک ہوا تھا یہی"۔

کہنے لگے "میں چند روز اڑا کر تو میرے دل کیلئے بند رتم پڑتا کر تو دیکھو تو تمہاری دس فیصد رائٹی اسی اور بے کام ہوئی کیوں کیوں اور کہا تو پہلے چاکر میری رائٹی پڑھنے کتنے لاکھ پاؤں ملہا ہے بھی گی۔ سالانہ نہیں ماناتا!"

میں نے خوش ہو کر پہ چھا "کتنی تھی سر؟"

کہنے لگا "کچھ بہت ہی زیاد تھی۔ بالیڈ اور بلیڈم کے سالانہ بجٹ کو مل کر تقریباً اس جیسی۔ میرے لیے تو اتنے اساز ادارے جو پہنچلیں کے جہازوں کے جہاز تیار کر کے اربوں پاؤں ملہا ہے تھے، پھر تو جیا کریں اور ایک سادہ لوگ انسان کو کچھ تو مان دیں اور اس کی کچھ تو مالی امداد کریں جس نے اپنی دریافت کو عطیہ خداوندی بھجو کر اسے انسانیت پر پنجاہوں کو سنبھال کر رکھنا بھی ناممکن تھا۔"

میں نے کہا "سر اس سے آپ کچھ رفاقتی کام شروع کر دیتے۔ پچوں کے لیے سکول، یورتوں کے لیے کرمانہ سلامانی کے دستکاری ادارے، بیوٹھوں اور بے یار و مددگار لوگوں کے لیے اپنی خانے۔ یہ بڑے ثواب کے کام ہیں۔"

کہنے لگے "تمیک ہے، ہیں تو بڑے ثواب کے کام لیکن میں ان کی دیکھ بھال کیسے کر سکتا تھا۔ چنانچہ میں اسکے انتشار کر کے ایک فرم سے وعدہ کریں کہ "نخوبیں بھیں کو دوں گا اور پہنچلیں دیا میں تھی ہاؤچے میں ایک فیصد رائٹی پر اکتشاک کے ایک ایک لیکھتے کا ایک ذریعہ ضرور تھا۔ ایک آرڈر ضرور تھا لیکن میں اس کا موجود یا مختصر ایک شرط ہے کہ معابدہ نامہ میں تیار کروں گا اور ساری شقیں میری ہوں گی، وہ مان گیا۔"

کہنے لگے "رات میں اپنا ناپ رائٹر کاں کر نشیبوں کی طرح بیٹھا اور بڑے غور اور اشہاک سے شرطیں ہیں کرنے لگا۔ شرطیں کچھ بخت تھیں اور ساری میرے حق میں تھیں۔ میں نے رک کر ان کا جائزہ لیا تو خود کو ایک آمنہ حیثیت میں پایا۔ میں نے اپنے طور پر حساب لکھا تو ایک فیصد کے حساب سے بھی مجھے اتنی رقم مل رہی تھی کہ میں اس کا کچھ بجا زندگی کیا تھا۔ اس نے بڑھ بڑھ کر میرے لیے کام بڑھا دیا تو جائز تھا اور دیکھ کی طرح مجھے اس کا کچھ بجا زندگی کیا تھا۔ اس کے مقابلے میں میں صرف زندہ رہتا تھا اور کچھ سیر و سیاحت اور کچھ مزید تحقیق کر رہا تھا۔ اس کا کچھ بجا زندگی کیا تھا۔ اس کے مقابلے میں ایک ہو گیا تھا اور کچھ سیر و سیاحت اور کچھ مزید تحقیق کر رہا تھا۔ چنانچہ میں نے آدمی رات کے وقت ایک معابدہ لکھا کہ میری یہ دریافت میری ذاتی ملکیت نہیں۔"

ایک عطیہ ہے جو مجھے امامت کے طور پر ملائے۔ اس دریافت کا عطا کننہ خدا ہے اور اس کی ملکیت پوری خدا ہے۔

میں اس دریافت اور اس اکٹھاف کو خپے دیے گئے فارمولے کے مطابق عام کرتا ہوں اور اس بات کی قانونی خواستہ میں

ہنس کر کہنے لگے "بس! اس ذیل میں جذبائی و ایسگی ہی کی ضرورت ہے، ہو ہے۔ رہے علم و عمل تو ان کے شفایے بدلتے رہتے ہیں۔ ان کی کچھ ایسی فکر نہیں کرنی چاہیے۔"

میں نے کہا "سر! یہ پوٹی گورے کی جھوپی میں ہی کیوں گرتی ہے، کالے کی جھوپی میں کیوں نہیں گرتی؟"

کہنے لگے "اس کے زد دیک گورے اور کالے میں کوئی فرق نہیں، سب اس کی خلوق ہیں۔ وہ جب علم کی پوٹی کاٹ کر پہنچ رہا تھا کہ تو کالے کو بھی آزاد رہتا ہے کہ جھوپی پھیلا کر علم آ رہا ہے۔ دامن کشادہ کرو، تھی بات بھجوائی جا رہی ہے۔ اس پوکالا ہمیشہ ایک ہی جواب دیتا ہے کہ دامن کدر ہے پھیلاواں، میں نے تو آج ٹھیس ہی نہیں پہنچی، حد روچ گرفتی تھی۔ پہر وہ پیارہ شوٹ پوٹی اپناراست تبدیل کر لگتی ہے اور ان ہزاروں، لاکھوں قص کناس سانش دنوں کے اوپر لہرانے لگتی ہے جو جو جاتا ہے۔"

میں نے کہا "اس کا ثبوت؟"

فرمانے لگے "اگر انسان اپنی کوشش، محنت، جدوجہد اور لگن کے ساتھ کسی نادریافت کو دریافت کرنے پر عمل جائے تو وہ اس وقت تک دریافت نہیں ہو سکتی جب تک کہ اس دریافت کے اترنے کا حکم نہ ہو جائے۔"

ان کی بات چیخیدہ تو نہیں تھی البتہ تھی۔ اس لیے میں اس کو نمیک سے بھونڈ سکا، مگر کر بولے۔ "علم مطلق ہے اور اس کے پاس ہر شے کا علم ہے۔ وہ جب چاہتا ہے اور جب پسند کرتا ہے اور جب مناسب خیال کرتا ہے جس علم کو دنیا نے انسان کو عطا کر دیتا ہے۔ نہ پہلے نہ بعد میں، نمیک وقت مقررہ پر، اپنے حکم کی ساعت کے مطابق۔۔۔ میں نے اس اصول کو نہ دن کے ایک مقامی سکول میں بچوں کی آسانی کے لیے یوں سمجھا تھا کہ خدا کے آستانے پر ایک لمبی سلسلہ کے ساتھ علم کی بے شمار پوٹیاں لٹک رہی ہیں۔ وہ جب چاہتا ہے اور جب مناسب خیال فرماتا ہے، قبچی سے ایک پوٹی کا دھماکا کاٹ کر کھدمت دیتا ہے کہ "سبجا! علم آ رہا ہے۔۔۔" ہم سانش داں جو دنیا کی ساری لیبارزیوں میں عرصے سے جھوپیاں پھیلا کر اس علم کی آرزو میں سرگردان ہوتے ہیں، ان میں سے کسی ایک کی جھوپی میں یہ پوٹی گرجاتی ہے اور وہ خوش نصیب ترین انسان گردانا جاتا ہے۔"

میں نے کہا "سر! پھر تو میرے ہیں۔ آدمی مند اخا کر علم کی پوٹی کے انفار میں بیٹھا ہے اور جو نبی پوٹی تریب آئے، اسے کافی مار کر لے بھاگے۔"

کہنے لگے "اس سے پنگ تو لوٹے جاسکتے ہیں، علم نہیں۔ بھی وجہ ہے کہ مشرق کے لوگ آج تک پنگ ہی لوئتے رہے، علم پر دسروں حاصل نہ کر سکے۔ علم کا اتر اس صرف ان لوگوں پر ہوتا ہے جو اپنی لیبارزیوں کے اندر علم کی آرزو میں رقص بدل میں ترچھے رہتے ہیں۔ ایک وقت مقررہ پر ان کی خواہش پوری ہو جاتی ہے اور ان کے کسی ساتھی کو "سر" میں جاتا ہے۔ یہ بھیدان سب کی مشترکہ ملکیت ہوتی ہے اور یہ مشترکہ ملکیت ان کی معرفت دنیاۓ انسان میں تعمیم ہو جاتی ہے۔ کام ہمارا ہوتا ہے حکم اس کا۔ محنت ہماری ہوتی ہے، آرزوہاں سے چلتا ہے۔ کوشش ہم کرتے ہیں، مختاری اس کی ہوتی ہے۔ نہیں ہوتا کہ ہم صرف محنت، کوشش اور جدوجہد کے زور پر کامیاب ہو جائیں۔ سرمادتے رہنے سے کچھ نہیں ہوتا لیکن مارتے رہنا پڑتا ہے کہ سرمادتے والے ہی کے پاس پیغام پہنچتا ہے، دریا کنارے بننی بجانے والے کے پاس

ہنس۔ پوٹی دیں گرتی ہے جہاں جھوپی پھیلی ہوئی ہو۔ یہ بات الگ کہ جھوپی میں ایک ہی پوٹی اترتی ہے اور وقت مبارکل کی فرنے سے معین ہوتا ہے۔"

میں نے کہا "سر! یہ پوٹی گورے کی جھوپی میں ہی کیوں گرتی ہے، کالے کی جھوپی میں کیوں نہیں گرتی؟"

کہنے لگے "اس کے زد دیک گورے اور کالے میں کوئی فرق نہیں، سب اس کی خلوق ہیں۔ وہ جب علم کی پوٹی کاٹ کر پہنچ رہا تھا تو کالے کو بھی آزاد رہتا ہے کہ جھوپی پھیلا کر علم آ رہا ہے۔ دامن کشادہ کرو، تھی بات بھجوائی جا رہی ہے۔ اس پوکالا ہمیشہ ایک ہی جواب دیتا ہے کہ دامن کدر ہے پھیلاواں، میں نے تو آج ٹھیس ہی نہیں پہنچی، حد روچ گرفتی تھی۔ پہر وہ پیارہ شوٹ پوٹی اپناراست تبدیل کر لگتی ہے اور ان ہزاروں، لاکھوں قص کناس سانش دنوں کے اوپر لہرانے لگتی ہے جو کمال سے اپنی آرزو کے چہرے اور پر اٹھائے اور اپنی عمل کی آنکھ پہنچ پر جائے بے جتنی سے جھوم رہے تھے۔"

میں نے کہا "آپ یہ کس طرح سے کہہ سکتے ہیں کہ یہ سب کچھ عطا سے تعلق رکھتا ہے اور اس میں انسانی عمل کی کل خوبی نہیں۔"

کہنے لگے "کوشش، عمل اور جدوجہد سے کچھ نہیں ہوتا گر کرتے رہنا چاہیے کہ یہی انسان کا کمال اور سب کی خوبی نہیں۔"

میں نے کہا "یہ بات کہ علم اللہ کی طرف سے ملتا ہے اور علم مطلق کے حکم سے عطا ہوتا ہے اور ایک مقررہ وقت پر باری کیا جاتا ہے۔ اس کی کوئی سانسی توجیہ میرے ذہن میں نہیں آتی۔ انسان اپنی زندگی کی ارتقائی منازل طے کر رہا ہے۔ اس کے علم میں تدریجی طور پر اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے اور وہ اپنے علم کی سیر صیان ایک ایک طے کر کے بلند یوں کی طرف پر ہوتا جاتا ہے۔ اس میں ذیست کس طرح سے متبرکی جائیکی ہے۔"

کہنے لگے "پدن کی، ماحدل کی اور روح کی ارتقائی منازل ایک ترتیب سے چلتی ہیں اور ان میں ذیل ہندی سے ایک حلسل سے ترقی ہوتی چلی جاتی ہے لیکن ذہن انسانی کسی ڈپلن کا پابند نہیں ہوتا۔ خیال کے دانے کی مالا میں پر دعے نہیں ہوتے۔ فکر اور ترشیل میں صفت بندی نہیں ہوتی۔ ذہن انسانی شاخ پشاخ ایک بندہ کی طرح چھلانگیں مارتا رہتا ہے۔ اگلی بات پہلے ذہن میں آجائی ہے، کوئی بعد میں۔ سوچ ارتقائی منازل طے کرنے کی پابند نہیں ہوتی۔ چنانچہ ایجاد اور اخراج کی دنیا میں انسان نے بہت سی ایک چیزوں کو سمجھیں بکھپنا نے کی کوشش کی جو آج تک کھل نہیں اور جواب

کی دنیا میں انسان کی بہت سی ایک چیزوں کو سمجھیں بکھپنا نے کی کوشش کی جو آج تک پنگ ہی لونتے رہے، علم پر دسروں حاصل نہ کر سکے۔ علم کا اتر اس صرف ان لوگوں پر ہوتا ہے جو اپنی لیبارزیوں کے اندر علم کی آرزو میں رقص بدل میں ترچھے رہتے ہیں۔ ایک وقت مقررہ پر ان کی خواہش پوری ہو جاتی ہے اور ان کے کسی ساتھی کو "سر" میں جاتا ہے۔ یہ بھیدان سب کی مشترکہ ملکیت ہوتی ہے اور یہ مشترکہ ملکیت ان کی معرفت دنیاۓ انسان میں تعمیم ہو جاتی ہے۔ کام ہمارا ہوتا ہے حکم اس کا۔ محنت ہماری ہوتی ہے، آرزوہاں سے چلتا ہے۔ کوشش ہم کرتے ہیں، مختاری اس کی ہوتی ہے۔ نہیں ہوتا کہ ہم صرف محنت، کوشش اور جدوجہد کے زور پر کامیاب ہو جائیں۔ سرمادتے رہنے سے کچھ نہیں ہوتا لیکن مارتے رہنا پڑتا ہے کہ سرمادتے والے ہی کے پاس پیغام پہنچتا ہے، دریا کنارے بننی بجانے والے کے پاس

علم انسان کے اندر سے نمودار نہیں ہوتا بلکہ بھیٹ اور پر سے عطا ہوتا ہے..... انسان کی کتنی آرزو کی تھی کہ ہو ائیں اڑے مگن خدا کی بالکل مرشد نہ تھی کہ وہ اڑے، چنانچہ سُکنڈوں ہزاروں انسان اس کوشش میں جان سے ہاتھ دھوپیٹھے اور گوہر حصہ ہاتھ نہ آیا اور پھر جب علم اُنمرا اگیا اور ایک خاص وقت آنے پر ہوایا تھا کا اصل اصول ذہن میں ڈالا گیا تو بات شیش ہو گئی اور انسان پہلی تھی فلسفت میں سُمندر پا رکر گیا۔

میں نے کہا "سرفیٹنگ ایسی تو میں کہہ رہا ہوں کہ تجربے کر کر کے اور اپنی غلطیوں سے سبق سیکھ کر انسان بالآخر کامیابی کی منزل پر پہنچ جاتا ہے اور بھر۔"

"ضروری نہیں، ضروری نہیں۔" انہوں نے بات کاٹ کر کہا "انسان غلطیوں پر غلطیاں کیے جاتا ہے، سبق سیکھ جاتا ہے لیکن کامیابی کی منزل تک نہیں پہنچ پاتا۔ اردو گرد غلطیوں کے انجار لگ جاتے ہیں۔ ذمہروں ڈیمیر غلطیاں جنم ہو جاتی ہیں لیکن کامیابی کی منظوری کہیں اور سے ملتی ہے۔"

پھر راز کر بولے "ایک بیماری ہے، عام لوگ اس سے اتنے آگاہ نہیں ہیں لیکن ڈاکٹر، سائنس دان، ماہرین طب اس سے حدوج خائن ہیں اور اس کے علاج کی علاش میں سرگردان ہیں۔ دنیا کے ہر بڑے ملک کی یلمبارزی اور سائنس کے ہر بڑے معاملہ میں اس پر ریسرچ ہو رہی ہے۔ لاکھوں پاؤ نہ ہر مینے اس ریسرچ پر لگ رہے ہیں اور ہزاروں ماہر اس پر ریسرچ کا ذخیراً اکٹھا کر کے اپنی میں نوٹس بولارہے ہیں لیکن اس بیماری کا کوئی اور چھوڑی نہیں ہے۔"

"اور علم مطابق کے پاس اس بیماری کا علاج ہے؟" میں نے پوچھا۔  
کہنے لگے "بالکل ہے، بلاشک و شبہے اور سو فیصد تیر بدھ ہے لیکن انسان کو اپنی کوشش اور جدوجہد سے اس کی الف بے بھی معلوم نہیں ہو سکی۔"

میں نے کہا "سر! کوئی ہے وہ اسی موزوی بیماری جس کا کوئی بھیدتی اب تک نہیں مل سکا۔"

کہنے لگے "اس کو کیفر کہتے ہیں اور یہ بیماری بڑی تیزی کے ساتھ دنیا کے ہر خطے میں پھیل رہی ہے۔ دنیا بھر کے ماہرین طب اور بڑے سائنس دان و دنیا رات اس کے علاج کی دریافت میں لگے ہیں اور انہیں بخالی تھا بھیتے ہیں۔" "اوہ ایک وقت آئے گا کہ اس موزوی مرض کا علاج ایک پوٹی میں بندھا بندھا یا پر اشوفت میں رکھا ہوا آئے" اور اس وقت جو طلبگار قسم والا ہو گا اسے حاصل کر لے گا۔

آج اس نوبت ہے اور میں یہ سطور مسجد نبوی میں بیٹھ کر لکھ رہا ہوں۔ پہلے بھی میں یہاں سے اپنے بچوں کو خط لکھتا رہا ہوں اور آج بھی میں یہ پیدا ای غرض سے لے کر آیا ہوں کہ یہاں بیٹھ کر اپنے بڑے بیٹے کو خط لکھوں گا جو امریکہ میں قائم حاصل کر رہا ہے اور اپنے بیوی بچوں کے ساتھ میں سن شہر میں مقیم ہے۔ میرا رادہ تو اُن کو خط لکھنے کا تھا لیکن یہاں آکر میرا رادہ تھدیل ہو گیا ہے۔

مسجد نبوی کے کھلے گھن میں جو آج سے چند سال پہلے بالکل کھلا تھا ہم نے آسان تھے بیٹھ کر مغرب کی نماز پڑھ رہے تھے۔ اب اس کھلی جگہ پر دیزئن ہائون کی چھ بڑی بڑی چھتریاں تھیں جن سے روشنی اُسی طرح سے اُن کو جن مسجد میں بھیل رہی ہے جیسے کھلے گھن میں پھیلا کر تھی۔ ان چھتریوں کے اجلیں لکھوں نے اُن کے پہلے لکھا کر اپنی ساری سخیوں پیچے منتقل کر دی ہے اور فرش پر بیٹھ ہوئے سرخ کوبوی قالین اور واضح ہو گئے ہیں۔ اچھے سٹوڈیو کے ماہروں نو گرفتاری میں اکٹھا کر کے اپنی میں نوٹس بولارہے ہیں لیکن اس بیماری کا کوئی اور چھوڑی نہیں ہے۔ ایک غمید چھتری سے قلیش اچال کر پورا ریٹ میں جو بولان بولنا ساتھ دیتے ہیں ایسا ہی پکوان سفید چھتریوں نے کیا ہے۔ ان سے منکس ہونے والی روشنی اس گھن خانہ میں مکالمہ سی اور اس کو تھیک سے نہیں سن سکتا البتہ کہنے والے کہتے ہیں کہ روشنی کا درود سلام اسی زبان اور اسی لسان میں ہوتا ہے اور اس کے لئے بھی صورت ہے۔

آج سے چند برس پہلے جب شہاب صحیح اور بانو کو پڑ کر یہاں لایا تھا تو مسحعف مسجد کے اندر کے سارے ستون براؤ شریٹ تھے۔ اب یہ سارے سفید ہو گئے ہیں۔ وہ بھی بڑے مونے تھے یہ بھی کمال دلکش ہیں۔ اندرا صاحب صد کے چھترے کے پیچے حضرت عباس والے دو جزوں ستونوں کے ساتھ شہاب کے بیٹھنے کی مستقل جگہ مقرر تھی۔ وہ نماز سے بہت پہلے یہاں آ کر بیٹھ جاتا اور پھر اگر کسی ضروری کام سے اغماض ہوتا تو عشاہ بھک اسی جگہ بیٹھا رہتا۔ میری اس کی دوستی ضرور تھی لیکن ہمارے مزا جوں میں زمین آسان کا فرق تھا۔ وہ سکون و سکینت کا ایک مختناخ تو را تھا اور میں بیٹھنے اور یقیناً ضرور تھی کہ ایک فریبہ ستون تھا۔ وہ لیعنی عمل کا ایک سفید ستون تھا اور میں تھیک و گل ان کا ایک ایسا بگولا جس کو کسی پل کی پیغمبر اُنہیں ہو۔ اصل میں وہ جانتا تھا اور میں نہیں جانتا تھا۔ جس کو پہنچو گا اس پلیٹ فارم سے اتنے بچے چلے گی اور انہیں کلاس کا ذریعہ یہاں آئے گا اور ذریعہ خالی ہو جانے کے بعد چھوٹی سیٹ کس جانب کی کھڑکی کے پاس ہو گی اس سفارکو کوئی نکر نہیں ہوتی۔ وہ اٹھاٹھ کر اور بھاگ کر قلیوں سے باؤوں سے مسافروں سے اور خواصے والوں سے پوچھا جائیں کرتا آرام سے اپنی ترکی پاؤں کے پاس رکھے ٹھنکی کی بڑی چھت کی گولائی کو دیکھتا رہتا ہے۔ اپنی سوچ میں ڈوبتا رہتا ہے۔ اس سرچ میں جس کا سفر سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ کسی اور ہی جہت سے ہوتا ہے۔ شہاب بھی اپنی گھر تھی گود میں رکھے ہر جگہ

اطمینان سے بیٹھا رہتا اور جب وقت آتا تو اسی طہانت کے ساتھ انہی کھڑا ہو جاتا اور دھکا کھائے اور دھکا دیے لیے مطلوب دروازے میں داخل ہو جاتا۔ اصل میں اس کو گھری سنبھالنے کا اور قدم قدم چلنے کا ہر آگئی تھا۔ وہ اپنی راہ پر مدد تھا۔ اسی تھا نہ رکتا تھا نہ کہداں مارتا تھا۔ نہ سچیت تھا نہ کھیت تھا۔ بن چلے جاتا تھا کسی دعوے اور نمائش کے بغیر۔ رہیں اور رہنمائی کے بغیر۔ بار بار لشکر کو ڈائریکشن کسی اور طرف سے آئی تھی۔ اصل میں اس کی ڈائریکشن کسی بخیر۔ اسی ہماری گہری دوستی کے باوصف ہمارے مراج نسل کے کیمپری ڈائریکشن ایک دوسرا ہے جو اسے وابستہ تھی۔ میں لوگوں سے ملک تھا۔ انسانوں کے Approval کا خواہ شدید تھا۔ عوام انسان سے اپنی کارکردگی کا دادطلب تھا۔ شہاب کی ہاتھ کہیں اور تھی۔ وہ لوگوں کا احترام کرتا تھا۔ ان سے محبت کرتا تھا۔ ان کے دکھکھ میں شرکت کرتا تھا لیکن ان کی رضا مندی طلبگار نہیں تھا۔

کوئی باذبیت ان کو ان کے مقصد سے مخفف نہیں ہونے دیتی۔ بڑے بڑے سورے 'پہلوان اور شمشیر زن' انکوئے کے بچے ہوتے ہیں اسی طرح بزرگ صوفی اور اللہ والے روحاں کی منزلیں جلد طے کر لیتے ہیں اور بڑی چیکنی کے ساتھ ان پر ہم رہتے ہیں۔ ہمارے کمزور اور کمزور تر جسے کے لامناہی معاشرے نے ایک روز بینجھ کر بیکی سوچا کا پنے سے بہتر اس چلن کو کچھ اس انداز سے پامال کیا جائے کہ پھر ہتھی دینا تک ان کے فرما کسرادنچانہ رہ سکے۔ چنانچہ ڈاکٹر احمد نے کہا "میر اخیال ہے کہ کمزور یووے اور کرائے کے کھھڑیوں نے اپنے پروپیگنڈے کے زور پر اسی تھلوق کو بدنام اور پر اگنہ کرنا شروع کیا اور شاہی درباری ہنگانڈوں کے زور پر انہیں پکھ سے کچھ بنا دیا۔ آج ہندوستان اور پاکستان میں جس ہنگانہ حالت میں یوگ زندگی بس رکرتے ہیں ان سے چاروں بھیگیوں اور مرد اور خوروں کی حالت کہیں بہتر ہے۔"

اس وقت مجھے وہ سر پر بیاد آ رہی تھی جب میں نے شہاب کا بہنچ کھینچ کر اسے اٹھانے کی کوشش کی تھی کہ چلو

اصحاب صفت کے چوتھے پر تم بھی جا کر نفل ادا کرلو۔ میں وہاں بڑی مشکل سے جگد ہا کر آیا ہوں اور ایک عرب صوفی کو اپنے پا کستانی صوفی ہونے کا یقین دلا کر آیا ہوں کہ ابھی میں اپنے بڑے بھائی کو لاتا ہوں۔ اس کے لیے یہ جگہ محفوظ رکھنا۔" بالکل اسی طرح جس طرح پہلے ہوتا تھا۔ میں نے اصحاب صفت کے چوتھے پر دھنل ادا کیے۔ خدام روضہ شریف جو پا کیا جرم سرا کے گردہ پر مشتمل قانون سے مصروف کیا۔ سب سے بڑی چیز خواجہ سرا کے ہاتھ کو بوس دیا کہ بڑے بڑے جیداں اور فیضہ شہر جو شہری حاشیوں والے جہے میں ملبوس تھے، لوگ دروازے میں داخل ہو کر اصحاب صفت کے چوتھے پر بیٹھے ہوئے اس قدر اور خواجہ سرا کے ہاتھ کو بوس دیتے تھے۔ میں نے بھی خوصل کر کے بھی کیا اور انہوں نے بھی ہماری فراز میری خواہش کے سامنے اپنا ہاتھ آگے پڑھا دیا۔

مجھے اس کی بات پر غصہ بھی آیا اور کفر ان نعمت پر افسوس بھی ہوا لیکن وہ ایسا ہی تھا۔ صبح بھی جب میں نے اس کو تباہی کا چلو حضور کے محراب میں یوگ نفل ادا کر رہے ہیں تم بھی میرے ساتھ چلو میں جگ۔ خداوں کا اور ایک دو دھنل کا کر خراب خالی کرادوں گاہیں وہ نہیں مانا اور شرمندہ سماں کو کہنے لگا۔ یار حضور کی محراب میں کھڑے ہو کر نفل پڑھنا بڑے دل کر دے کام ہے۔ وہاں تو حضرت ابو بکر گوہجمی حضرت حیری آئی تھی میرا کیا منہ ہے جو اس جگہ کے قریب بھی جاؤں۔ میری نفل دیکھتے ہو یہ اس محراب میں کھڑے ہونے کے قابل ہے۔ تم جاؤ اور وہاں جا کر نفل پڑھو اور اس مسجد کی بھاریں حصی بھی اونچے مقام پر پہنچے۔ شجاعت، شرافت، بزرگی، اقدام اور عرفت میں ان کا درج بہت بلند تھا۔ محلات کے اندر پورے احتیاروں سے لیس حرم کی حفاظت کا کام انجی کے پرستی میں جگ لزاں اور ترازو کے قول تل جاتی تھی اور شہزادی نو میں پہاڑ ہوئے تاگی تھیں تو مغل بادشاہ اور خاندان غلامان کے حکمران اکثر کسی خواجہ سرا جیل کو لک دے کر روان کر جائے اور وہ ہر خادم پر خوبی بھری سے لڑ کر اور اپنے سپاہیوں کو محنت اور چاہکدستی سے لڑا کر ہماری ہوئی بازی جیت لیتا تھا۔

میں نے اپنے ملک کے کئی تاریخ دانوں بشوں ڈاکٹر اشتیاق قریشی کے خواجہ سراوں کی طاقت اور تیار اور عام شجاعت کی وجہ معلوم کرنے کی کوشش کی تھی لیکن وہ کوئی خاطر خواچہ جواب نہ دے سکے۔ بلکہ انہوں نے میرے اس سوال پر توجہ اور تفسیر کے انداز میں پیٹ دیا۔ ڈاکٹر احمد نے البتہ اس قدر بتایا کہ چونکہ یہ لوگ قدرتی طور جتی سی ہوتے ہیں اور Sublimation کی بنیاد پر زندگی بس رکرتے ہیں اس لیے ان میں انسانیت کی ارفی اور اعلیٰ صفات موجود ہوتی ہیں۔ رجولیت سے عاری اور سنگل ٹریک کا رکن ہونے کی وجہ سے ان کی توجہ اپنے بیٹف کے ساتھ استوار رہتی ہے اور کوئی عرض کا

اپنے لیے سبی جگہ مقرر کر رکھی ہے اور وہ تمماز کے طے شدہ وقت سے بہت پہلے یہاں آ کر بیٹھ جاتا ہے اور عشاہ تک میں بیخارتا ہے۔ اس دوران میں بازاروں میں جا کر گموم پھر بھی آتا تھا۔ کھانا بھی کھا لیتا تھا۔ شام کی چائے پی کر تھوڑی دم آ رام بھی کر لیتا تھا اور جب مغرب کی تمماز کے لیے مسجد میں اٹھ ہوتا تھا تو وہ اسی جگہ اسی اطمینان اسی سکراہت اور اسی اذن و اجازت کے ساتھ بیٹھا ہوتا جو اس نے مجھے مزے کرنے کے لیے دے رکھی ہوئی تھی۔

میں جب بھی مدینے شریف آیا اور حصی مرتبہ مسجد نبوی میں حاضری دی اس کا معاوضہ میں نے اسی دہ میں وصول کر لیا۔ میں نے واپس جا کر اپنے دوستوں، ہم وطنوں اور ہم صدروں کو وہ واقعات ضرورت نئے جس سے ہمارا روحانی اور ارائع مقام ان کی لگا ہوں میں بلند ہوتا اور جنہیں سن کر ان کو فتوی ہوتا تھا کہ کاش ان کے ساتھ بھی یہ معاملات گزرے ہوتے اور انہوں نے بھی ایسے بلند مقامات تک رسائی حاصل کی ہوئی۔

میرا جرمیں شریفین کا سفر پاکستان سے لے کر واپسی تک مجرمات و کرمات سے لبریز ہوتا۔ دیزے کا حصول اس میں شدید از جن۔ پاسپورٹ کا بغیر دیزے کے لوٹا دیا جانا اور میرا شکر نعمت کے ساتھ پا سپورٹ وصول کر لینا کر عکم نہیں ہے۔ جب حاضری لگگی اس وقت بنا دیا گے کہ پھر اچا کم سودی دیزے آفس سے فون موصول ہوتا۔ ریاض محمود شاہ میں عقیل احمد عکسی اور الٹاف کا اس فناٹ سے رہ جانا اور مجھے بعد میں آنے والے کویٹ مل جانا۔

جده ایک پورٹ پر سعید سے اچا کمک ملاقات ہوتا۔ اس کا زبردستی اپنے گھر لے جانا۔ سامان رکھنا۔ کھانا کھلانا اور پھر اسی طرح حالات اہرام میں سعید کا مجھے اپنی مردم دیزے میں مکمل شریف لانا، عمر کروانا اور صبح پھر کی تمماز کے بعد واپس جدہ کر سلااد ہتا۔ میرا روحاںی برتری کا کلتاریز اکمال ہے۔

باب ملتمیز پر دعا کم میں ملتے ہوئے ایک عجیب طرح کا احساس ہونا کہ فلاں دعا تو قبول ہو جائے گی اور فلاں رہ جائے گی۔ اس مقام پر دوستوں، شمشون، غیر رشدزادوں اور قابل اغفار لوگوں کے لیے بھی خضوع و خشوع کے ساتھ وہ مانگنا۔ حظیم میں دو گان اٹھ ادا کرنے کے بعد جب غلاف کعبہ پر دلوں ہتھیں لگا کر اسے بوس دینا اور اس پر اپانچہ و ملاڈ دلوں ہتھیلوں کا غلاف کے ساتھ چک جانا۔ جیسے غلاف کعب بھجتے تھوڑی دیر اور تو قفت کرنے پر مجور کر رہا ہو۔ میرے بابا جی حضرت سائیں فضل شادہ صاحب نور والے کا برا بخت آرڈر تھا کہ جس خوش نصیب کو خواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دیدار نصیب ہو وہ ہرگز اپنے دوسرے بھائیوں سے اس کا تذکرہ کر کے تسلی میں جتنا شہ ہو۔“ خود تو اس اعلان سے اوپنی کرسی لگا کر بیٹھ جائے گا میں سننے والے اپنے آپ کو کس قدر خواروزمیوں اور پسندیدگی کے ساتھ اعلان کے کامیں یہ زیارت نصیب نہ ہو سکی۔ سوچیں گے کہ چونکہ ان میں کوئی کمال نہیں، کوئی روحاںی رفت نہیں اس پر محجور ہوں گے کہ انہیں یہ زیارت نصیب نہ ہو سکی۔ میں بابا جی کو ایک استاد مانتھا کیا۔ ایک سکارجھتا فوادت کا فلکیم ترین دانش رگرداشت تھا لیکن انہیں اپنا گرو یا اپنا مرشد مانتے ہوئے میرے اندر کا وہیں پیدا ہو جائی تھیں۔

جب کبھی میں ان کے آگے ہاتھ جوڑ کر اور سر جھکا کر انہیں اپنا مرشد سائیں مانتے کے لیے آپ بڑھا میرے اندر پانے لگاں کی زنگ آؤ دہ بریکیں لگنے سے اتنا شور اٹھا کہ میں خود گمرا کر ایک طرف کو ہو گیا اور اپنی کی کوکا جہاں بڑے سے بڑے مرتبے والا انسان بھی پھنس جاتا ہے اور جب ایک مرتبہ پھنس جاتا ہے تو پھر اس کی رہائی کی کوکا

گزر جانے کے لیے راستہ دے دیا۔

اصل میں گروہندھی موت ہوتا ہے۔ اس کی طرف رجوع کرنا موت کی وادی میں داخل ہوتا ہے۔ جو کوئی بھی مرشد کی طرف جاتا ہے اپنی موت کی خلاش میں رواں ہوتا ہے۔ اسی موت کی خلاش میں جس میں کچھ بچائی نہیں سب کی بھی ہوتی ہے۔ راہکار بھی پہنچنیں چلتا ہے کا کوئی نیشن ہی باتی نہیں رہتا۔ وسری موت میں تو انسان کا جسم ہے۔ وجود فنا ہو جاتا ہے۔ بن ڈم ہو جاتا ہے لیکن شور باتی رہتا ہے۔ جو آگے جاتا ہے ایک تین دنیا میں داخل ہوتا ہے۔ ایک اور زندگی کا "لس" حاصل کرتا ہے مگر مرشد اختیار کرنے کی موت تو بھی کچھ لے ڈوتی ہے اس میں شور بھی نہیں رہتا۔ سب کچھ فنا ہو جاتا ہے۔ بس لا قابلی عشر باتی رہ جاتا ہے۔!

بابا جی کے ذیرے پر جانا موت سے کم نہ تھا۔ شہاب نے لکھا تھا "اب تو تم خوش خوش ہر روز ذمیرے پر بہار مزے مزے کے کھانے کھا رہے ہو اور اصل مرغ کی طرح گردن پھلانے پھرتے ہو لیکن جھیں شاید یہ معلوم نہیں کہ اپنے دانتوں سے اپنی قبر کھو رہے ہو۔" واقعی مرشد کا سب سے بڑا ظلم یہ ہوتا ہے کہ وہ آپ کی اناکومار کر بھس کر دیتا ہے۔ آپ اس کو بچانے کی کوشش کرتے ہو۔ اس اناکے گرد آسیں میٹنے اٹھاتے ہو۔ اسے بادام چوبھارے کھلا کر موٹا کرتے ہو۔ بخنی پلا کر مقابله میں لاتے ہو اور مرشد ناالمم سے غلظی، ہوتے وقت شیدا جی کا بچہ تمہارے وجود کے فضل خان میں اتار کر جھیں ڈھیر کر دے گا۔ اپنے مرشد سائیں کے پاس جانے والا ہر بذیصیب اپنی خوار و پریشان اور دردمندا کو محنت عطا کر داتے کے لیے آتا ہے۔ اپنی زخمی فاختہ کو بھلی چون گلوانے کے لیے پیر کے دوارے آتا ہے اور ہر طرف سے تو اس کی اناکوہری ہو جکی ہوتی ہے۔ اس کا سارا جو جھلکی ہو چکا ہوتا ہے۔ ایک ایک رزم پر سوچا ہے ہوتے ہیں اور طبیب ایسا فلام ہاتا ہے کہ نہش دیکھتے دیکھتے، تم کو تمہاری بیماری کو تمہارے وجود کو کوئی خاک سیاہ کر دیتا ہے۔ یہ مرشد لوگ مرن کشتہ بنانے کے فن سے ہی آشنا ہوتے ہیں اور ان کو کچھ آتائی نہیں۔

میں اپنا کشتہ بنوائیں چاہتا تھا اس لیے بابا جی سے دور رہ۔ چونکہ میں وہاں آنے والے سارے لوگوں سے زیادہ تعلیم یافت، زیادہ ہترمند، زیادہ روشن خیال اور زیادہ صاحب گلر تھا اس لیے میں کیکری سوکھی نہیں پر بیٹھا کانے کو کے کی طرح گردن گھما گھما کے ان لکڑوں کو دیکھا کرتا تھا جو میرے سامنے ڈالے جاتے تھے۔ کنی کہوتا فاختا کیس اپنے پے والے کھٹ پڑھنی کچکے تھے لیکن میں نہ کوئی تعلیم نہیں تھی اور اپنا تاموш وجود میرے سامنے کر دیا تھا۔ اس میں نہ کوئی تعلیم مرشد کو مرشد مانا، اس کی بیعت کرنا، اس کے ہاتھ میں ہاتھ دینا ایک اعتراف ہے۔ ایک اقرار ہے ایک بھ ناتے پر انگوٹھا گانا ہے کہ میں نے اپنا آپ تمہارے چوائے چوائے کیا۔ اب میرے ساتھ جو چاہے کہ جس طرح سے چاہے رکھ زندہ یا مردہ، قلندر کے بھالوکی طرح یا مداری کے بندر کی طرح۔ میں ہر طرح سے حاضر ہوں۔ نچواؤ گئے تو ناچوں گا۔ دو گے تو کھاؤں گا۔ پہناؤ گئے تو پہنیں گا۔ خود کچھ نہیں کروں گا۔ خود کچھ نہیں مانگوں گا۔ خود نہیں بولوں گا۔

میرے باہمیں گال پر آنکھ کے میں نیچے ایک بڑا سامنہ ہو گیا تھا۔ اُو دی پر ڈگرا مولیں جب ڈیمی کیمرہ میں میں نے محوس کیا کہ مرشد ایک بہت ہی سمجھدار، عقائد اور زیریک ببا ہوتا ہے۔ وہ تم کو داش سے قائل نہیں کرتا

کیونکہ داش کی ایک حد ہوتی ہے اور داش تم کو درست نہیں لے جاسکتی۔ تمہارا سارا سامان اٹھا کر پہاڑ کے دامن تک لے جاسکتی ہے اس سے آگے کام نہیں دیتی۔ چونکہ نک پہنچنے کے لیے پہلے نوے کام یعنی پڑتا ہے پھر پیدل چنان پڑتا ہے ایسا مقام ایسا بھی آتا ہے کہ پیدل چلنے کا راستہ بھی مسدود ہو جاتا ہے پھر گندم پھینک کر اور کلیں خوبک خوبک کروپ اور شور پیدا ہے۔ ان باباں کو ان مرشدوں کو اچھی طرح سے معلوم ہوتا ہے کہ قائل کہاں تک ساتھ دے گی اور کب تک ساتھ دے گی اس لیے وہ آپ کو داش سے قائل نہیں کرتے۔ پھر ان کو یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ داش سے اعلیٰ کی بالوں سے تو تم کوچوں جاؤ گے کیونکہ اس میدان کے تم پرانے شہوار ہو اور اس معاملے میں تو تمہاری کافی پریشان ہو گی ہے۔ علم سے تو تم کو ہوئی جاؤ گے کہ اس گھے پر تمہاری عقل صدیوں سے چکر کاٹ رہی ہے لیکن یہ قائل ہونا تمہارے اندر کوئی تبدیل بیان نہیں کر سکے گا۔ تم عقلی طور پر محتول ہو جاؤ گے لیکن اصلی طور پر نہیں۔

میں بابا جی کے مخطوطات سن کر عقلی طور پر بالکل چوتھا کھانا۔ میرے ساتھ اور بھی بہت سے لوگ تھے، عقیدت کے فرش پر نہم مردہ پڑتے تھے اور تھوڑی تھوڑی دیر بعد ان کے اندر سے وادہ اور سبحان اللہ کی آواز اٹھنی تھیں اور پھر مددوم ہو جاتی تھیں۔ ان کے ذہنوں میں انتقال آپ کا تھا لیکن ان کے رویے وہی تھے جن کے ساروں پر گولے والے نوپیاس جما کر یہ لوگ ذیرے کے اندر واصل ہوئے تھے اور اپنے روپوں کو انہوں نے کھینچنے کا لیے کھلا چوڑا دیا تھا۔ ایک روز جب بابا جی وہ مسکونی کی غرض سے مسجد کی تھنی پر بیٹھے تھے میں نے ڈرتے ڈرتے ان سے پوچھا "حضور ابا طلن کا سفر مرشد کی معیت کے بغیر بھی کیا جاسکتا ہے؟"

انہوں نے جیرت سے میری طرف دیکھا اور پھر خاموش ہو گئے۔ میں نے دوبارہ پھر بھی سوال کیا تو انہوں نے مسجدیگی کے ساتھ کہا "کیا جاسکتا ہے لیکن وہ صرف ایک ہی راستہ ہے۔" پھر وہ تھوڑی دیر خاموش رہے اور میرے رسیوگل سینٹر کے شیون ہونے کا انتظار کرتے رہے۔ اپنے حفصہ انداز میں سکرا کر بولے "وہ راستہ ہے عاجزی کا اور اسکاری کا۔ حضرت آدم کی اس سنت کا جب وہ شرمندگی کا سر جھکات اور بھر کے ہاتھ سینے پر باندھے اللہ کے حضور میں حاضر ہو کر بولے کہ مجھ سے بڑی بھول ہو گئی۔" بابا جی نے کہا "ابی ایک بھی طریقہ ہے اور اسکی رویہ ہے جسے اپنا کر مرشد کے بغیر باطن کا سفر کیا جاسکتا ہے۔" پھر آپ درختوں سے پرندوں نے دریاؤں سے پہاڑوں سے درس لے سکتے ہیں۔ پتھروں سے بادلوں سے ٹھوکروں سے گیان حاصل کر سکتے ہیں۔ ہذا ساری دنیا آپ کو سبق دے سکتی ہے۔ ساری کائنات آپ کو مرزا شناہ بھاسکتی ہے۔"

ہمارے اور گرد ڈیپرے پر (میرے حساب سے) دو تین افواہ ایسے تھے جو باطن کے سفر میں کب کے گھر لئے ہوئے تھے۔ ان کوئن تو منزل کی پرواہی اور نہیں ہی منزل کا کوئی علم تھا۔ وہ بس سفر میں دیکھی رکھتے تھے اور خوشی خوشی الہی مسافت طے کیے جا رہے تھے۔ وہ دیوانے اور متانے لوگ تھے۔ مجھے اپنی طرف منتقل پا کر خوش ہوتے۔ ہاتھ پر اسی میری توجہ کا جواب دیتے اور پھر آگے نکل جاتے۔ انہیں دیکھ کر مجھے ہمیشہ وہ بابا ہوگا یاد آ جاتے جو جنپی الذلت مالی نامی حکم کی بیٹھا۔ اپنے جانے والوں اور ارگرد کے لوگوں میں ایسی غلط فہمی کے عام ہونے سے طبیعت میں ایک کرنے کے لیے جنسی فعل میں بھتار ہتھے تھے۔ ان کے سامنے کسی تحقیق کی بچے کی یا اولاد کی منزل نہیں ہوتی تھیں اس لیے

ساتھ ساتھ کبھی کبھی طبیعت پر بہت بھاری بوجہ بھی پڑ جاتا تھا کہ یہ تو سب گفتگو ہے۔ قال ہی قال ہے اس میں مل کا توہن بھی نہیں اور تم وہ ہوئیں جس کا تم دھونی کرتے ہو اور تم ہر وقت وہ کہتے رہتے ہو جو کرتے نہیں ہو۔

ایک روز جب میرے خیر کا بوجہ بچہ زیادہ اسی بڑھ گیا تو میں نے بابا جی سے پوچھا "حضور اس زندگی میں ہل کا بھی کوئی مقام ہے کہ یہ انسان کو سچی کی طرف لے جانے اسی کا ایک ذریعہ ہے۔" کہنے لگے "قال کا بڑا درجہ ہے کہ اس سیریز کی بدولت اور کی منزلیں ملے ہوتی ہیں۔"

میں نے کہا "حضور میں تو قال کو ایک بے معنی اور لا یعنی شے کہتا ہوں کہ منافقت میں اتنا منے کی ایک سمجھنے جوانسان کو تخت السراء میں اتنا روئی ہے۔"

سبنیڈگی سے کہنے لگے "بیبا! آپ کی بیوی آپ پر محض قال سے طلاق ہوتی ہے۔ ورنہ آپ نے کوئی کوارٹر اس نیزہ بازی دکھا کر یا ہزار بندوں کو کھانا کھلا کر تو اسے نہیں جیتا تھا۔ آپ نے سادہ سالفظ بولا" باب جی قبول" اور ہماری بیوی آپ کی بیوی بن گئی۔ قال کا بڑا مقام ہے لیکن پھر لوگ اس سیریز کے پہلے ڈنڈے پر ہی کھڑے رہتے ہیں۔ اور پھر اس نظرار� میں کر سکتے اور آخری پیغام آ جاتا ہے۔"

اب یہ ایک اور دھپکا تھا۔ ہم تو ساری عمر میں کوئی شرف انسانی کا تاج کھجتے رہے تھے اور دنیا بھر کے دستاویزی علم میں اسی کا چہار ملکا تھا۔ لیکن اب ایک بہت ہی کپی اور مستحکم بات اس علم کا راست کاٹ کر گزر گئی تھی اور اس نے میرے ذہن پر گہری لکیر چھوڑ دی تھی۔

وقتی اس وقت ساری دنیا آزادی عمل کے لیے نہیں آزادی اخبار کے لیے ترپ رہی تھی۔ اخبار میں سے جنم فارماں میں آلات موتی لپیٹنے ہوئے ہیں لیکن ان کی شکلوں سے ہرگز ایندازہ نہیں ہوتا تھا کہ تو اول کا طائفہ ہے اور سر ٹیکتے کے اسرار کا حرم ہے۔ میں نے ان سے اپنی سبی شرافت کا زبانی اخبار کرتے ہوئے کہا "بیٹھ جاؤ" تو وہ دیں حاجت نہ رہی۔ اصل میں گفتگو ایک ایسی چالی ہے جو سماں کے اندر داخل ہونے کا بندرو رواہ کھلکھلی ہے۔ آپ ہر ل

سیکڑی ساچ کو ان کی بھاگاری پر تسلیت آیا تو انہوں نے تھوڑے کے پاس پڑے ہوئے سرس کے تنے کی طرف اٹھا کر کے کہا "اہ! پڑھ جاؤ۔" وہ اپنی جگہ سے اٹھے اور ہم سب کو دونوں ہاتھوں سے سلام کرتے ہوئے تھے پر بیٹھ آپ کی معاشرے کا حصہ نہیں بن سکتے۔ صرف کار کر دی آپ کو کسی گروہ کا بھرپُر نہیں ہنا سکتی۔ جب تک آپ بولیں مکمل اخبار نہیں کریں گے بیان نہیں دیں گے، گفتگو نہیں کریں گے آپ اپنے گروہ سے پرے پرے اور دور دور رہیں گے۔ جوئی آپ بولنا شروع کریں گے ایک گروہ انسانی فوراً آپ کے گرد جمع ہو جائے گا۔ اگر آپ اور بولیں گے بہتر بولیں گے اور بے ہکان بولیں گے تو آپ کے اور گرد جمع ہونے والا چھوٹا انسانی گروہ بھی کر سمندر بن جائے گا اور آپ دوہلی کے اندر اندر قلزم کشروں بن جائیں گے۔ انسانی زندگی میں قال کا بڑا مقام ہے اور صاحبان قال صاحبان حال سے اس طبقاً جن اور بھاٹ کوٹ کی ضمیمی کر لیں، کمزور میں اتر کر ماہی ڈھونے لگا لیں، رہتے ایک جیسے ہیں۔ ذریوں پر آنے والے صاحبان عمل سے بہیش بازی لے جاتے ہیں۔ اس کرہ ارض پر جتنے بڑے ادارے، جس قدر وسیع و فخر اور جو گل خوبصورت عمارتیں نظر آئیں گی ان کا تعلق صرف قال سے اور گفتار سے ہوگا۔ دنیا بھر کے ملکوں کے اکسلی ہاں ان کی عدالتیں ان کے ہاں ان کی عبادت ہاں ہیں، ان کے تحریز، سینا، گرفتوار، فوراً ایسا ہی ہوتا ہے جیسے کہ کس کے روز گورے پاریوں کے چہرے پر بیارا اور پر بیمار کا ہاڑا اور لڑا اور Love کے تریڑے۔

یہ کل پھیلے ہوئے ان کے ذیلی ادارے ہر مقام پر گفتگو کے مخصوص اور قال کے لیے مختص ہے۔ یہ کل ایک فریم آف ایک پریش کے لیے لازم ہے اس فریم آف پر فارمنس کے لیے کوئی بھگڑا نہیں بھی وجہ ہے کہ لوگ فریم آف ایک پریش کے لیے اپنے بیان کے لیے اپنے بیان کے لیے آزادی مانگتے ہیں لیکن اپنے اخبار کے لیے اپنی گفتار کے لیے اپنے بیان کے لیے اپنے بیان کے لیے آزادی مانگتے ہیں لیکن اپنے فل کے لیے اپنی کار کر دی کے لیے اپنے گل کے لیے کوئی لائسنس نہیں مانگتے۔ حقیقت میں قول کا درجہ فعل سے بلند تر ہے بیانی زندگی کا بلند ترین مقام قول ہی سے دایت ہے۔ ایک نزدیک فورم سے لے کر آج کی یو نور شیوں کے۔

فوراً دریاں، صحن، کمبل اور بورے بچھ کر سینئریم تیار ہو گیا۔ بابا جی کے لیے ان کا رتی کا گدرا بچھ گیا۔ ہم سب ان کے ارد گرد نیم دائرے کی شکل میں بیٹھ گئے اور ہمارے سامنے قوالوں نے بڑے ادب کے ساتھ دوز انو ہو کر اپنی ٹھیکیاں کوئی شروع کر دی۔ ایک ٹھیک سے ایسا بارہ موسم برآمد ہوا جس کے اندر چھ سات پیتاں تھیں۔ باقی سریں دبانے پر بجا روپ میں ہوئے ہوئے بڑھے باپے کی طرح من سے پھونک چھوڑ دیتا تھا۔ ساری چالیاں لکھ نکل ایسے زور سے بھتی ٹھیکی ہے اس پر مجھوڑی سے پر آ کر دریاں نہیں کھیا کرتے ساتھ ساتھ رہا کرتے ہیں۔“

وہ اپنی اپنی ٹھیکی اخاکر سیدی ٹھانہ میں ایک ساتھ آگے بڑے اور بابا جی کے سامنے آ کر کھڑے ہوئے ان میں سے بڑی ہمراکے آدمی نے جس نے سر پر مظفر لپٹنا ہوا تھا اور کندھوں پر بڑے سوراخوں والی نسواری لولیں بکل ماری ہوئی تھیں اتحاد کر کر بولا "حضور! ہم یہ سے آئے ہیں اور سرکار کی چوکی بھرنا چاہتے ہیں۔ ہم اپنے علاقوں کے مشہور قوالیں لیں گے لیکن اب وہاں کوئی کام نہیں رہا۔ حضور سے ڈعا کرنے آئے ہیں۔"

دوسرے نے کہا "حضور ہمارے چھوٹے چھوٹے بال بچے ہیں....!" وہ آگے بھی کچھ کہنا چاہتا تھا لیکن اس کا گاہنہ ہو گیا اور گیسی پیوں نکلیں۔

ڈاکٹر صاحب نے اخبار سے نظریں اخنا کرنیں بھر پورا نداز میں دیکھا اور ایک لفظ بولے بغیر کہا "اوے اے لے یہ میں تو ان نہیں ہوتے دوسرا تھبڑی ٹھکنیں اور تمہارے وجود میں لکھداور ناقص ہیں کم از کم تم قوال نہیں ہو سکتے۔" جب دو آرام و سکون کے ساتھ اپنی اپنی پسندیدہ جگہ پر بیٹھنے کے قوایا جاں لئکر کے سامان کی چھیر سے اکٹھیا۔ قوال کے آگوئے کہا "حضور کھانا تو ہم کھا کر آئے ہیں۔" بابا جی نے کہا "تم تو جان کر ہو جائیں تو ہوں پر کھانا کھا کے نہیں آیا کرتے۔ آ کے کھایا کرتے ہیں۔ اب کون کچھ تو چکھنا پڑے گا۔ نہیں تو ہماری ریت توٹ جائے گی۔" ان سب نے بسم اللہ! بسم اللہ! کہہ کر سامنے رکھ لیے اور دنیاں ہاتھوں میں پکڑ کر بیٹھے ہیں۔

ساف دکھائی دیتا کہ وہ بھوکے ہیں۔ آج کے نہیں اس دن کے جب انہوں نے سفر شروع کیا تھا۔ بابا جی ان کے پاس جا کر بیٹھ گئے اور باتیں کرنے لگے۔ میں نے بھی اپنے خرگوش ایسے کان کھڑے کر کر کہا کہ ایشنا ادھر کو گھما دیا۔ وہ بتا رہے تھے کہ اصل میں ان کے باپ دادا توال تھے اور اپنے زمانے میں افریقہ کے کئی ٹکون کے پکڑ لگا آئے تھے۔ جاندھ را در شام چورای میں ان کے دوھیاں اور خیال کی پلی ہو چکیاں تھیں۔ ان کے ماہر بھوٹے میں دھر پچ کی راگداری کا مظاہرہ کیا کرتے تھے اور ہر سال نئے رنگ اور نئی سوچ سے کرتے تھے۔ اب ہم میں بدھ پرائیش پا تھے کام کرتے ہیں اور تکنیکی دار کے ہاتھوں رہن ہیں اور ہم میں سے یہ بھروسہ اونیٰ نوپی والا یہ تھیں میں جو آتا ہے اور اس کی بیوی زنانہ سکول میں بلا دی ہے۔ بس بیوی ہم میں خوشحال ہے۔ باقی سب کی حالت آپ کے سامنے ہے۔ کھانا کھا کچنے کے بعد بابا جی نے ان سے کہا "لو بھی ابھی چوکی بھر لو پھر سب کو اپنے کام پڑا جائے۔"

حاضری کم ہو گئی تو تم لوگوں کو مز انہیں آئے گا۔"

بابا جی اندر سے برآمد ہوئے تو انہوں نے ان کی وضع قطع، شکل و صورت اور لطف و کرم کی لو سے پیچان کر لیا۔ ہاتھ ماتحت پر لے جا کر سلام کیا وہ سب اٹھ کر کھڑے ہو گئے اور ہاتھ باندھ کر سر جگا لیے۔ بابا جی نے پکار کر کہا "لو بھی خدا کے بندوں نور والوں کیاں بیٹھ گئے ہیں چار پانیاں پھیگی ہیں، تھی پرانے دن پھیگی ہے اس پر مجھوڑی سے پر آ کر دریاں نہیں کھیا کرتے ساتھ ساتھ رہا کرتے ہیں۔"

وہ اپنی اپنی ٹھیکی اخاکر سیدی ٹھانہ میں ایک ساتھ آگے بڑے اور بابا جی کے سامنے آ کر کھڑے ہوئے۔ ان میں سے بڑی ہمراکے آدمی نے سر پر مظفر لپٹنا ہوا تھا اور کندھوں پر بڑے سوراخوں والی نسواری لولیں بکل ماری ہوئی تھیں اتحاد کر کر بولا "حضور! ہم یہ سے آئے ہیں اور سرکار کی چوکی بھرنا چاہتے ہیں۔ ہم اپنے علاقوں کے مشہور قوالیں لیں گے لیکن اب وہاں کوئی کام نہیں رہا۔ حضور سے ڈعا کرنے آئے ہیں۔"

بھی اخالیتاتھا۔ ہار موسم والا زیادہ تر انہی سروں پر رہتا جن کی پہیاں کام کرتی تھیں لیکن راگداری کے قاضوں سے بھی ہو کر اسے تھوڑتھے پر دوں پر بھی جانا پڑ جاتا تھا لیکن یا یا یہ تھوڑتھے پر دے تھے جو جھٹا بننے سے مخدور تھے۔ وہ سارے سرکل نکل کا نکلا جا کر آگے نکل جاتے تھے اور با بیان بجانے والا ان سے پیچھے رہ جاتا تھا۔

جب سارے سماں نے اور خاص طور پر ڈیرے کے سارے شاف نے لیہ سے آنے والے ان مصلیٰ تو الیں کی کارکردگی پر ناپسندیدگی کا انہمار کیا اور ایک دوسرے سے نظریں ملا کر ناراض سے چہرے بنائے تو میں نے بھلی کی طرف جھک کر کہا "سائے ہمارے مدھب میں جائز ہے؟"

بابا تھی نے میری طرف غور سے دیکھا اور اپنا بھاری بھرم ہاتھ میری کلائی پر رکھ کر بولے "ان لوگوں کے چھوٹے بال پنکے ہیں اور یہ بڑی دور سے بڑی آس لے کر آئے ہیں۔ اگر تو اس تو ان سے ان کے اہل و عیال کا کچھوں جائے تو جائز ہے درستہ جائز ہے۔"

ہر بڑے ڈیرے پر ایک بڑا الگری موجود ہوتا ہے۔ ہمارے بابا جی کے ڈیرے پر بھائی احمد علی صاحب ہیڈ ہمگری تھے۔ میں نے ساز سے بارہ برس ان کو کسی سے کوئی بات کرنے نہیں دیکھا۔ سلام کا جواب بڑی محبت اور محنت سے دیجت تھا لیکن پھر اپنے چوڑیہ کے سامان جو مغلکام ہو جاتے تھے۔ جس طرح جلتگر جانے والا اپنے ساز کی پیالیوں میں پانی ہو جاتا گھٹا ہوتا ہے بھائی احمد علی چوڑی میں لکڑیوں کو آگے پیچھے کرتے رہتے تھے۔ اس مودمنٹ سے ان کے دیگر کے اندر کی آواز بھی تبدیل ہوئی تھی۔ چھوٹے لانگری (جو ہر روز بدلتے رہتے تھے) ان کی آنکھ کے اشاروں کو سمجھتے تھے اور اس خاموشی کے ساتھ کام کرتے تھے جو خامبوشی بھائی احمد علی صاحب تھیں کرتے تھے۔

بابا جی نے بتایا کہ اگر تو ہم میں لوگ گدائی کر کے اور اپنے علاقے کے گروں پر جا کر صد الگا کر رسد اکٹھی کر کے لاتے تھے اور انگریز میں شامل کرتے تھے۔ ان میں ہر طرح کے لوگ ہوتے تھے۔ معزز سردار تعلقہ اور سرکاری ملازم ہر دوسری مقدمی مدرسی پیشہ در۔ گدائی کرنے سے ان کے سکریٹری کی آتی تھی اور وہ ابلیس کی جماعت سے نکل کر جده کرنے والوں کے بھیش میں شامل ہو جاتے تھے۔

اب بھی لوگ خواجہ جیسی کی درگاہ پر بڑی دیگ میں رسدا نے کے لیے گروں سے سو دے لے کر آتے تھے۔

ایک روز بیٹھے بیٹھے میرے ذہن میں خیال آیا کہ میں گدائی کر کے کچھ رسدا لے کر ڈیرے پر جاؤں گا اور انگریز میں شامل گروں گا تاکہ پرانی رسم کا اعادہ ہو۔ گھر کے چانک سے باہر نکل کر جب میں اسے اور ہمدردی کا حاتمہ میرا حوصلہ نہ پڑا۔ میں اتنا بڑا آدمی ایک معزز اور شہزادی بس طرح کسی کے گھر کی Bell جا کر یہ کہہ سکتا ہوں کہ میں مالکتے آیا ہوں۔ میں چپ چاپ آ کر راپس اپنی کری پر بیٹھ کر اخبار پڑھنے لگا۔ لیکن پونکہ یہ خیال ذہن میں جاگزیں ہو پکا خناس لیے میں بھرا پنچھی جلد سے اخدا اور یہوی کے پاس جا کر کہا "مجھے اللہ کے نام پر کچھ خیرات دوگی۔" وہ میری بات نہ بھی اور جرانی سے کہنے لگئی۔ میں نے کہا مجھے اللہ کے نام پر کچھ خیرات کر دو۔ اس نے تجھ سے پوچھا تھا میں نے کہا بابا جی کے انگریز میں نہ اٹانا ہے۔ کہنے لگی تھرے میں کوئی مغضوب ساشاپڑا تلاش کرتی ہوں۔ میں نے کہا شاپر نہیں میری جھوٹی میں ڈال دو۔

مجھے کھانے پکانے کی ترکیبوں سے بڑا لگا ہے۔ اب پکانے میں تو کوئی اسی دلچسپی نہیں رہی لیکن ترکیبوں کے ساتھ اب بھی برا اشوف ہے۔ گھر میں کوئی رسالہ ہوا اگر یہی کایا اردو کا میں اس کے آخر میں کھانے پکانے کی ترکیبوں کو اب بھی پڑھتا ہوں۔ اُنہی پر کھانے پکانے کے پروگرام چونکہ زیادہ وقت لے لیتے ہیں اس لیے میں اتنا انتباہی کر سکتا۔

میرے بابا جی سائیں فضل شاہ صاحب جب حیات تھے تو ان کے ڈیرے پر بڑا انگریز چلتا تھا۔ لوگ دور دوسرے یہاں آ کر کھانا کھاتے تھے۔ ان میں بڑے بڑے صاحب حیثیت لوگ بھی ہوتے تھے۔ چھا بڑی فروش اور مزدور بھی اور سرکوں کے خاکرو بھی۔

انگریز کا یا عوامی ضیافت کا کسی اور مدھب میں چلن نہیں ماسوائے سکھنہ ہب کے۔ ہندوؤں میں یہ سائیوں میں یہودیوں میں یہودوں میں انگریز کا ایسا رخ نہیں ہے جیسا مسلمان صوفیوں اور درویشوں کے یہاں ہے۔ ہمارے گروں میں بھی اس کے اثرات موجود ہیں اور پرانی آبادیوں میں اب بھی یہیاں خاص دونوں یا تینوں یا تینوں پر طبقہ یہیاں پوریاں پوریاں اور کچھ وغیرہ پکا کر اردوگرد کے گروں میں پہنچایا کرتی ہیں۔

لیکن انگریز کا اصل فلسفہ اور اس کی صحیح حقیقت بابوں کے پاس رہ کر ہی معلوم ہوتی ہے۔ صحیح ڈیجی ساری سبزیاں منڈی سے لا کر اور انہی بڑی ہی چار پائی پر پھیلائے کر بابا جی ان کے پاس کھڑے ہو کر خوش کن لہجہ میں فرمایا کرتے تھے "واہ جی۔ واہ۔ قرباں جائیں۔ اس نہیں کو دیکھو اور درک پر نظر کرو، ہر ادھیا دیکھو۔ انگریز کی

کیونکہ ایسے ہی مانگا جاتا ہے۔ وہ پھر نہیں سمجھی۔ جب میں نے ضد کی تودہ آئے کا ایک بڑا "بول" بھر لائی۔ میں نے اپے کرتے کی جھوپی اس کے آگے کر دی۔ اس نے آتا میری جھوپی میں ڈالتے ہوئے سر جھکایا اور آبدیدہ ہو گئی۔ پھر دو گھنے سے نظریں ملائے بغیر واپس باورچی خانے میں چلی گئی۔ وہاں سے دو ہزار چھوٹا سا کندے کر آئی اور اپنی آئنے پر رکھ دیا۔ ہم دونوں کے شرمندہ شرمندہ اور غناہ کچروں کو ہمارا چھوٹا بینا دیکھ رہا تھا۔ اس کے ہاتھ میں اس کا جھوبہ لیں ڈراپ تھا اور وہ اس سے چپا ہوا کافی نداہ اور ہاتھ تھا جب اس نے باپ کو جھوپی پھیلائے دیکھا تو اس نے اپنا میں ڈراپ میری جھوپی میں ڈال دیا۔ ہم دونوں میاں یہی کی ایک ساتھ چیز نکل گئی۔ جب کوئی گدھائی کرتا ہے تو بھکاری اور وہاں کے درمیان ایک نہستائی دینے والی چیز ضرورا بھرتی ہے۔ بھکاری اپنی دریوزہ گری پر پیشان ہوتا ہے اور وہاں اپنی بے ٹھیکی اور ناشدی پر شرمندہ ہوتا ہے۔ میں نے اپنی یہی سے کہا موز کارروازہ کھول کر مجھے اس میں بخادو۔ کارکی چاپی طلاق میں دو اور جب میں بیٹھ جاؤں تو گاڑی کا دروازہ بند کر دو۔ میں کھلی جھوپی میں آتا ہے آہستہ کارچلا تاڑی سے پر ٹھیک گیا۔ بابا جی کھڑے تھے مجھے جھوپی دیکھ کر زور کا نزہہ لگایا۔ رحمتائی برکاتاں والے آگے نو والے آگے۔ منگتے آگے۔ منگتے آگے۔

میں نے سر جھکائے شرمندہ شرمندہ جھوپی ان کے آگے کر دی۔ سراج تندورچی نے آتا لے لیا۔ بزری بھائی احمد علی کے حوالے کر دی۔ میں نے کہا اس میں ایک یعنی ڈراپ بھی ہے۔ بھائی احمد علی نے کہا اسم اللہ اس کا تو انتقال تھا۔ انہوں نے یعنی ڈراپ کارپیٹ اتار کر جھنڈا رے کے کھد بد پکتے گڑا ہے میں ڈال دیا۔

بابا جی نے کہا "لٹکر کے اندر جھنڈا رے کے ساتھ بڑا لوں لاکھوں آدمی وابستہ ہوتے ہیں اور لٹکر کی کڑی بڑی بڑی بڑی جاتی ہے۔ یہ جو تاثفاں صاحب لائے ہیں اس کے پیچے ہزار سے زیادہ آدمیوں کی لائی گئی ہے۔ گندم بونے والے گندم اگانے والے نہر کا پانی سپاٹی کرنے والے لمحہ نہر کا سارا غسل۔ اگر شیب ویل سے کھیت سیراب ہو تو شیب ویل کے مستری کارندے۔ مٹھی ڈیزیل کی کھنڈی ڈیزیل برادر جہاڑ جہاڑ کا عملہ ڈیزیل نکالنے والے صاف کرنے والے سپاٹی کرنے والے منڈی کے آڑھی مزدور ڈپلے دار آتا میں کی مل مل کے مزدور پلاسٹک کے تھیلے پلاسٹک کا کارخانہ کارخانے کے کارندے چوہلے پکام کرنے والے لکڑی لانے والے لکڑا ہانے جگل رکھوں کے مالک محکم جنگلات اینڈسون ڈھونے والے لڑکے مالک اڑا بیوڑا کلیز..... پھر جس کر بولے یہ لاکھوں آدمیوں سے بھی بڑھ گئے۔ ڈاکٹر صاحب نے کہا حضور برلن بنانے والے۔ کچھ برلن پکے برلن تام جنی کے برلن مٹھی کے برلن پلاسٹک کے برلن حضور لاکھ کے قریب تو یہاں ہو گئے۔ فرمائے گئے کیوں لٹکر میں کیا برکت ہے کیا یہ جنتی ہے۔ وحدت میں کل ہے۔ کل میں وحدت ہے۔

لٹکر کے باہر کھانے والا کھانا نہیں کھاتا اخبار ساتھ رکھ کر خریس زہر مار کرتا ہے۔ ہوٹل کے ریٹی یو پر بجھنے والا بیوڑک منتبا ہے۔ احباب کے ساتھ لٹکو کرتا ہے۔ کھانے کے ساتھ جزا ہو انہیں ہوتا ہے۔

الگ الگ رہنے والا الگ الگ سوچنے والا اپنی ذات سے بھی الگ ہو جاتا ہے اور وہ سروں سے بھی دور ہو جاتا ہے۔

روم کے کافی پاؤں میں ایک مہر ٹھنڈے سے ملاقات ہوئی۔ اس نے کہا آپ شرق کے لوگوں کے ساتھ تو بیٹھ اپے اتفاقات ہوتے رہتے ہیں جن کو عقل قبول نہیں کرتی لیکن بھی بھی مغربی دنیا میں بھی ایسے ہو جاتا ہے لیکن ہم اس کا ذکر نہیں کر رہے کیونکہ عقل اس کو قبول نہیں کرتی۔

کہنے لگے میں ریس کورس میں اپنے آخری سولیرے ہار کر جب باہر لکھا تو مجھے قریبی غسلانے میں جانے کی ٹھنڈت سے ضرورت محسوس ہوئی۔ وہاں گیا تو وہ سرکاری غسلانے تھا اور وہاں سولیرے (ٹھنڈی) کا سکے ڈال کر دروازہ کھولا ہاں کا تھا۔ میری احتیاط کی خاطر میں خلیقی اور میں غسلانے کا دروازہ کھولنے سے محفوظ رہتا۔

سرک کنارے میں نے پارک میں بیٹھ پر بیٹھے ایک شخص سے آکر اٹھنی مانگی تو اس نے کوٹ کی اندر وہی جب یہ بیوی احتیاط کے ساتھ اٹھنی نکالی اور میرے ہاتھ میں تھا دادی۔ میں بھاگا بھاگا پھر غسلانے میں آیا اور اپنی اٹھنی Slot کے ساتھ اٹھنے کا پاٹ تھام کر کھڑا ہو گیا کہ ایسے ہی اندر وہی جائیے۔ میں نے اس کا شکریا دیا ایک اور اندر رہا۔ میں ڈال کر دروازہ کھلوانے والا ہتھ تھا کہ دروازہ کھلا اور اندر سے ایک شخص برآمد ہوا۔ اس نے مسکرا کر میری طرف دیکھا اور کھلے دروازے کا پاٹ تھام کر کھڑا ہو گیا کہ ایسے ہی اندر آ جائیے۔ میں نے اس کا شکریا دیا ایک اور اندر رہا۔ میں ڈال ہوا۔

خسلانے میں داٹھ ہونے کے بعد میں نے جلدی سے فراغت حاصل کی اور بھاگ کر پارک کی طرف گیا کہ اس شخص کو اٹھنی واپس کر دوں جو میں نے استعمال ہی نہ کی تھی۔ لیکن وہاں موجود نہیں تھا اور جا کھلا۔

میں نے غادنا وہ اٹھنی سامنے گلی اٹھنی میں ڈال کر پینڈل گھمایا تو اس کے جواب میں دس روپے کا ایک سکھنے تھا میں آگرا۔ میں نے دس روپے پھر میں میں ڈال کر پینڈل گھمایا تو سورپے میرے تصرف میں آگے۔ سو روپے کی خطریرم لے کر میں پھر اس کی طرف بجا گا۔ وہاں سے سب سے کمزور اور ناتقبول گھوڑے پر میں نے پورے دروازے کا گدی۔ بھی بھی مجھے منع کرتا رہا کہ دس روپے کا گلوسو بہت زیادہ ہیں۔ میں نے کہا تھیک ہے۔ کوئی بات نہیں ہاتے دو۔

حرانی کی بات سے وہ ناتقبول گھوڑا جھنڈی جیت گیا اور مجھے دس ہزار روپے پل گئے۔ وہ رقم لے کر میں گھر آ گیا۔ اگلے دن میں نے اخبار میں دیکھا کہ ایک ڈوبی ہوئی ٹکنی کو زندہ کرنے کے لیے پھر شیز فلٹ کے گئے ہیں۔ میں نے وہ دس ہزار سارے کے سارے اس بیمار کھنڈی میں لگادیے۔ چھ میٹھے تک ان حصوں کی ٹکل و صورت دیکھی ہی رہی چین چھ میٹھے کے بعد ان میں ہر صورتی کے آثار پیدا ہوئے اور میرے شیزروں لاکھ کے ہو گئے۔ وہاں سے میں نے اقا عدو نہیں شروع کر دی اور جلتے چلتے میں اس مقام پر پہنچ کیا جاں آپ سب لوگ مجھے دیکھ رہے ہیں۔ لیکن اپنی ساری دوڑت ایسی شہرت کرنے کے بعد مجھے آج تک ایک ہی چیز کی صرف رہی اور وہ اپنے سب لوگ پوری نہیں ہو گئی۔ میری آخری فراہش ہے....

میں نے کہا "مجھے معلوم ہے آپ چاہتے ہیں کہ ایک مرتب اس آدمی کو ڈھونڈنا کا لوں جس نے مجھے غسلانے کو کرنے کے لیے اٹھنی دی تھی"۔

اس نے کہا "نہیں مجھے اس شخص سے ملنے کی آرزو ہے جس نے میرے لیے دروازہ کھولنا تھا اور کہا تھا اندر آ جائے۔" اصل میں نے کہا "ٹھیک ہے جو کچھ سلطان نے آپ سے ملنے کر لیا، وہی میں نے اس کو سمجھایا تھا آپ کام شروع کر آپ داخل ہو جائیں وہ محض عظیم ہوتا ہے اور جو دروازہ کھول کر کھڑا رہتا ہے آپ کو ایک نئی جگہ غلام کر کے دی جاتی ہے۔"

میں شاید وہ بھر کے وقت کھانا کھانے آؤں تو آپ سے پھر ملاقات ہو گی۔" یہ کہہ کر میں نے کوٹ موڑ میں رکھا گاؤں سارث کی اور فتنہ روانہ ہو گیا۔ راستے پر سوچتا گیا کہ یا اللہ یہی کیا کہیں کس کام آتی ہے اور میں اسے رکھ کر کیا کروں گا۔ ان سے پوچھا اس لینے نہیں کہ اس میں میری دانشوری پر حرف

دنفر پہنچ سے ذرا سا پہلے میں نے مزکر دیکھا تو پچھلی سیٹ پر وہ فائل نہیں تھی جس سے آج کے ضروری کام

اماں جعداری نے اندر آ کر میری بیوی سے کہا "بی بی! کل پانچ آدمی آئے ہیں۔ چار لوگوں میں پر ایک عمر کا ہے۔"

میں نے وہیں سے گاڑی موزی اور گھر کی طرف روانہ ہو گیا۔

جب میں نے گھر کے کھلے چھانک کے باہر گاڑی روکی تو بابا دریام دونوں ہاتھ باندھے سمل کے تنے کے پاس آج ہی ضروری تھا۔ میں نے پوچھا "ان کو کچھ دیا ہے؟"

اماں نے کہا "لال دین ان سے پوچھ کر آیا ہے۔ نتو انہوں نے چائے پینی ہے نہیں شربت۔ وہ ذریے درد کر کے اور اسی پی کر چلے تھے۔ اب وہ دو بھر کے وقت صرف روٹی کھائیں گے اور شام کے کھانے سے پہلے پہلے اسی اور دبڈبائی آنکھوں سے چپڑہ ذرا اوپر اٹھا کر درخت کے تنے پر لگائیں گا جو دیں اور اپنی آواز میں کہا جائیں گے۔"

سمل بادشاہ جنگلاں، ناں کیا راجیا! تیرے پر کھجھے راضی رہیں تیری نسل کارستون را ہوں دریا ہوں جامیں گے۔"

اماں جعداری کی اس تفصیلی انفرمیشن سے میں بہت خوش ہوا اور بانو کے پاس جا کر بولا "بہتر ہی ہے کہ تم نک اماں کو اپنے پاس رکھلو۔ یہ لکھاڑوں پر نگہ بھی رکھے گی اور تمہیں ان کی تفصیلات بھی بھرم کرتی رہے گی۔ کار میگ لاو۔"

تیرے امر کے تحت تیرے حضور میں آئے ہیں اور امر کی بھروسی میں تیرے سامنے کھڑے ہیں۔ آج تیرے کاٹنے کا ہوتے ہیں۔ کہیں نہ کہیں کوئی نہ کوئی واردات ضرور کرتے ہیں۔"

میری بیوی نے چڑ کر کہا "میں اسے گھر نہیں رکھوں گی۔ یہ لاچی ہی اُن سے بھی زیادہ خطرناک ہے اور اس کے پاس جانوں پر بھارنا پڑے جائے۔"

میراں نے اپنے دونوں ہاتھوں کھوڑ کر تیرے پر رکھے اور منہ ہی منہ میں کچھ پڑھا۔ پھر پلت کر بولا "مبارک سے نٹ لوں گی۔"

میں کوٹ انگلی پر لٹکا کر باہر نکلا تو پانچوں لکھاڑا ہارے پلاٹ میں بیٹھے تھے پر ہے تھے اور ایک دوسرے سے اس کے پاس کھجھے سے اور اٹھا کر اوپنی آواز میں کہا "بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ... اللّٰهُ اکبر! اور پھر قاتلے کے پاس سمل کے کیے بنا اور آسان کی طرف دیکھ رہے تھے۔

محض دیکھ کر بڑا لکھاڑا اپنی جگہ پر کھڑا ہو گیا اور سلام کر کے بولا "لودھی! ہم ٹھیک وقت پر بیٹھ گئے ہیں۔ سرماں دوڑا لیا اور پھر اسی طرح تک پچھے کھڑے چھوٹے لکھاڑا ہارے کا اللہ الاللہ کا اور داونپی آواز میں کرتے جاتے تھے۔"

دو ریام ہے۔ یہ دوسرے بیٹھے ہیں۔ ایک میرا بھاجنا ہے اور ایک میرے استاد کا بیٹا ہے۔ ہم انشاء اللہ شام کی فاتحی ہو جائیں گے اور آپ کے آئے نک سارا کام نپالائیں گے۔"

میں نے کہا "میں تو اس کام کو ٹھیک سے سمجھتا ہیں۔ جو آپ مناسب سمجھیں وہی کریں میں البتہ شام سے پہلے گھر پہنچ جاؤں گا۔"

میں تھیں گیت کے پاس کھڑے دیکھ کر اس نے قریب آ کر فخر سے کہا "بادشاہ جو ان اور پاکباز رکھے ہے۔"

اس وقت بھج پر کھلا کر گئی کیا ہوتی ہے اور اس پر کس کا حجت ہوتا ہے۔

میں ان کی اس گورہانی سے اس قدر متاثر ہوا تھا کہ میں نے جذبات میں آ کر اعلان کر دیا کہ نہیں مجھے اپنے شاخیں اور پھر بھی آپ کے اور ساتھ ہی یا اخراجہ فٹ والی گئی آپ کی۔ وہ سارے کے سارے میرا یہ اعلان میں کہ جبرت میں آ گئے اور مکرا اسکرا کرایک دوسرے کی جانب دیکھنے لگے۔

بایا دریام نے کاسو سے کہا "لے تو جلدی سے جاؤ رکھی اٹھانے کا بندوبست کر۔"

کاسو اتنے پاؤں پچاٹک سے باہر نکل گیا۔

پھر بایا دریام نے راجن سے کہا "تو اپر چڑھ کر کوئی پنجھی پھیرہ، صنگر بوٹ، آنڈہ پھوس تو کسی آئینے میں

نہیں۔"

راجن اپنا کلباز اساتھ لے کر اس قدم آور درخت پر ایسے چڑھ گیا جیسے ہم لفٹ پکڑ کر پنجھی منزل پر چاہیے۔

اس نے درخت کی پیٹنگ پر کھڑے ہو کر سارے سمبل پر نظر درڑائی اور بولا "پچھنیں ماما۔ کوئی بھی نہیں۔"

دریام نے کہا "بسم اللہ کر کے نہیں کونک لگا اور ساتھ کے نہیں کوچا۔ ان کو اتنا کلباز اندھگ جائے راجن لے کہا تو فکرای نہ کر ماما آج کوئی پسلی بار تو درگاہ پر نہیں چڑھا جو سائیں بادشاہ کو سوت پھیلت مار دوں گا۔"

میں نے کہا آپ لوگوں کو اتھی اور چالی پر چڑھتے ہوئے کچھ خانقاہی تدبیر اختیار کرنی پائیں۔ اس طرز سے ڈسٹلنس ہونے کا خطرہ ہے۔"

دریام نے کہا "نہیں سرکار۔ صدق یقین ہو تو درخت لکھ بارے کی آپ خلافت کرتا ہے۔ آج تک کسی بورڈ نے لکھ بارے کو گرا نہیں۔ کسی کی نیت بد ہو تو پھر دوسری بات ہے۔"

میں نے اندر سے کری منگوای۔ وفتر فون کردیا کہ آج نہیں آؤں گا۔ سامنے لان میں ادا جما کر بینہ گیا اور اپنے سمبل کو کنٹنے دیکھنے لگا۔

درختوں اور انسانوں کا بڑا روں لاکھوں برس کا ساتھ ہے۔ شاید جب انسان کو وجہہ کرنے کا حکم ہو اتھا تو درخت بھی دوتا ہو کر انسان کے سامنے جملک گئے تھے۔

اس بنے کارچ بھور اور حسم پر پلے رنگ کی بڑی بڑی اسداریاں تھیں۔ جھاگتے ہوئے اُس کا سارا جھبر اسروں کے بڑی پھولوں کا گنجائی کھائی دیتا تھا جو سنتی کی گندگاڑی میں تیزی سے اور پیچے اچل رہا ہو جسے کمی کا ٹرکٹر اندھا وہندہ

پیچ بھی اور بڑی ہبھی۔ میں نے بیشتر کو آواز دے کر پچاٹک بند کرنے کے لیے کہا تو دریام نے منع کر دیا کہ پیچ بھی

شہنامہ ضی کا مالک ہوتا ہے۔ گرتے وقت پاہو بدل لیتا ہے۔ بند پچاٹک پر گرے گا تو پچاٹک کے ثوٹ جانے کا مند شیشہ

اس لیے اس کو خلاہی رکھیں۔

دو بڑے بڑے نہیں کات کر راجن پیچے اڑا کیا تو بابے نے کالے سے کہا آیا زامبنا تیر سے سوا اور کسی سے نہ

کئے گا۔ پیر کھنے کی جگہ نہ کہے اس کو کچی مارے گا تو کئے گا نہیں تو غلی کے ساتھ ہی لگا رہے گا۔

کمالا لامگڑکس کے اور دنوں ہاتھ کا نوں سے لگا کر تھے پر چڑھ گیا اور راجن اُسے کر اس کے پیچے آیا

ایک دوزیوں ہوا کہ ہمارے گھر کے سامنے ہرے احاطے میں چیاں ہمارے موئی اور گھوڑے بندھتے تھے

کہیں سے ایک بڑا آگیا۔ اس کے پیچھے چھوٹے بڑے آوارہ کتوں کا ایک غول ہمارے پچاٹک کے پیچے سے کریں گھٹانا

اور دلوں میں کھاتا اس کے تاقاب میں پاک اور اسے احاطے کے اندر بھی دیوار کے ساتھ ساتھ ہمگانے لگا۔ اگر بلا ایک جست

بھر کر کوئی نہیں کے پیچے چڑھ جاتا اور اونچے دو شاخے میں بینچ کر اپنے دونوں پیچے پیچھے لکھا دیتا تو کہے بھوک بھاٹک کر چلے

ہاتے اور اس کی جان بیچ جاتی لیکن اُس پھولارے سے جست بھری نہ جا سکی اور وہ احاطے کی دیوار کے ساتھ ساتھ پا گلوں

کی طرح بھاگتا رہا۔ اصل میں زندگی اور صوت کے درمیان بس ایک جست ہی کا فاصلہ ہوتا ہے۔ جو زندگی کے پر ٹک بورڈ

پر پورا بھوڑاں کر اور آخري فیصلے کا پورا بھارا لے کر ایک بھی زندگی بھر جانے میں کامیاب ہو جاتے ہیں وہ زندگی اور صوت

دلوں کی دھوں سے آگے گزر کر ایک اور ہی وادی میں داخل ہو جاتے ہیں جس کے ہزار فٹ کا توہن کو علم نہیں البتہ اس کی

ہارن سے ہم بخوبی واقع ہیں۔

اس بنے کارچ بھور اور حسم پر پلے رنگ کی بڑی بڑی اسداریاں تھیں۔ جھاگتے ہوئے اُس کا سارا جھبر اسروں

کے بڑی پھولوں کا گنجائی کھائی دیتا تھا جو سنتی کی گندگاڑی میں تیزی سے اور پیچے اچل رہا ہو جسے کمی کا ٹرکٹر اندھا وہندہ

بکھائے لے جاتا ہو۔

جب ایک لبے کتے کا گندگا پچھے بلے کی کمر پر پیچ گیا تو باترپ کر کچی دیوار پر کووا اور اپنے خوف کے جوش میں

منڈے پیک پیچ گیا۔ اس کی بونچی دیوار کے میں اور آگئی اور اس نے دیکھا کہ کھیتوں میں لالائیں مل پانی کر کے داہیں

اس لیے اس کو خلاہی رکھیں۔

گھروں کو جاری ہیں۔ کوتوں کی ڈاریں اپنے گھوٹلوں کو آرہی ہیں اور گندگا پچھار اپنے نیکے پوچتے کو کھو جوں پر بھائے اس

کی دلوں کا لیاں اپنے کھر درے ہاتھوں میں پکڑے اس سے چھوٹی چھوٹی تالیاں بھوٹاں بھیرہ پن گاتا چلا جاتا ہے۔ یہ

سب کچھ پلے بلے نے بیزیل بلاد کے ایک سینندہ کے ہزاروں حصے میں دیکھا اور پھرنا خن داڑنے کی وجہ سے زمین پر گر

یہ دیا غالباً تابنے کا تھا جلوہ ہے کے تقریباً ڈریٹ اور نچے سوئے پر اس طرح سے فٹ تھا کہ دونوں اب ایک یہ رطاء کے دھکائی دیتے تھے۔ تسلی کا لک اور میل کا کوت دیتے کی میں سے لے کر اوپر تک چڑھا جاتا اور جو چاروں پیسوں کی روشنی میں اور بھی پچھدار ہو جاتا تھا۔ مغرب کے وقت یہ دیباً قاعدگی سے جلا دیا جاتا اور بکلی کے بلب اس کے بعد رosh ہوتے۔ بیلوں کی روشنی کے باصفہ یہ دیباً صبح تک اسی طرح سے جلتا رہتا۔ رات کا منہ والا کوئی نہ کوئی بالا کا اس میں نہیں کے دو تین بڑے بڑے گھونٹ غشت غشت ڈال کر پھر اپنی جگہ جا کر سو جاتا۔ میں نے بابا جی سے اس دیتے کی ضرورت نہ بخوبی کے بڑا دویں حصے کی جھلک دیکھ لیتے ہیں۔ ہیزیل بلاڈ کی کلک کی طرح!

گیا۔ کتوں نے اُسے پھر دائرے میں بھگنا شروع کر دیا اور بے کاسارا جو دبائکل بائی ہو گیا۔

جب آوارہ کے گولڈن بیج کو مار کر لیتے جاتے تھے تو اس کی دیہہ کا سونا آخري ڈلکش مار رہا تھا اور جنہیں جھولے کے مرضیوں کی طرح ایک دوسرے سے گراتے اور کمزوری کی وجہ سے اپنے پیچھے ایک دوسرے سے مارتے اور بچکوں کے گھانتے ہیں۔

کیا کوئی دنیا کی اس دوڑ میں بھی چھلانگ مارے بغیر تمہری ہوئی زندگی بھرے بغیر ابھیں جھانک کر دیکھ رہا ہے۔ ایک یمنہ کے بڑا دویں حصے کی جھلک دیکھ لیتے ہیں۔ ہیزیل بلاڈ کی کلک کی طرح!

ایک روز یوں ہوا کہ تم ڈیرا پاک میں آزی ترچھی پیچھی ہوئی کھانوں پر بیٹھے لیتے اور تم دراز تھے۔ (فرہاد) شروع تھا اور بڑا ہی خوٹکوار جانا پیچانا موسم تھا کہ اچاک پورب سے کالی گھٹنا کا ایک پہاڑ آسان کی طرف بڑھنے لگا۔ اس پہاڑ کے آگے آگے خوفزدہ پرندوں کی قطار تھیں جس تھی سے اپنے ٹھکانوں کی جانب بڑھ رہی تھیں اور ان کا اس کالی گھٹنا کے درمیان فرق تیز رفتاری کے ساتھ متاثرا ہا تھا۔ سیکڑی صاحب نے کہا "تیز بارش آرہی ہے چار پانیاں اندر کر لیں۔"

ہم اٹھنے لگے تو ڈاکٹر صاحب نے کہا "فکر کی بات نہیں ہے۔ موٹی دل دار گھٹا ہے گزر جائے گی۔ نہ گزر کی وہ بیہن گرگرا کر برس جائے گی۔ نہ برس سکی تو اپر ہی اوپر اودے اودے باول بن جائے گی۔ فکر کی کوئی بات نہیں۔"

ہم خوش ہو گئے کر اٹھنے سے اور کھانش اٹھانے سے جان پکی۔ لیت کر نثارا کرنے کا موقع ملا اور اتنا سارا گمراہ اور اسکی کثرت سے اتنی دیری تک دیکھنے کا وقت ملا۔

پہلے تو موئی بوندے ہمارے چہروں اور ماٹھوں اور ہاتھوں پر پڑے۔ پھر بھی بھی دھاریں اتنے کلیں۔ ہم چار پانیاں اٹھا کر اندر کو بھاگے۔ ہمارے اندر تک خنثی خنثی سارے سر بھیگ گئے اور تم میں سے طرح طرحاً کی خوشبوئیں آئنے کلیں۔

بابا جی لکر کی تھی کے پاس کھڑے ہم کو اندر کی طرف بھاگتے ہوئے دیکھ رہے تھے۔ انہوں نے بابا جلال کو اپنی آواز دے کر باتی کی لاثینیں جلانے کا حکم دیا کیونکہ سب کو یقین تھا کہ بکلی چلی جائے گی اور پھر ڈیرے کے ڈوٹکے کرب میں صرف چکھیا دیئے کی روشنی رہ جائے گی۔

پوچھ کیا دیرے پر مغرب کی ازان کے وقت جلا دیا جاتا تھا اور اس کی روشنی سے دیاروں پر چھوٹے آدمیں کے سامنے بھی بڑے ہو جاتے۔ دن کے وقت اس دیتے کے کڑوے تکیل کی خوشبو سارے کوئے میں پھیلی رہتی اور اس کر کے سے جو جکی گدا لحاف یا رضاۓ بآہر لائی جاتی اس کے اندر سروں کے تحلیل کی خوشبو پرچی ہوئی جس سے صاف ہے چل جاتا کہ یہ دو ہنگے کوئے سے آیا ہے۔

چھپلی اور پہلو والی گلیوں سے پانی کے ریلے ڈیرا پار کر کے اندر داخل ہو رہے تھے اور سارے احاطے میں گھٹے گھٹے پانی کھڑا ہو گیا تھا۔ سامنے پکی سڑک کی طرف پانی کے لکھنے کا کوئی راستہ نہ تھا۔ بابا جلال اور سیکڑی صاحب نے اپنے قدر سے آدمی رہ گئی تھیں۔ آسان سے پانی کی آبشاریں بھیلیوں کی طرح نوئی پڑتی تھیں اور اندر احاطے میں پانی کے بڑے بڑے لمبے چل رہے تھے۔ اتنے میں جھاپک سے ڈوٹکے کوئے کوئے کا چکھیا دیا بھجی گیا اور ہم سب کے دل میں چلے جائیں گے۔ بھائی علی گھنے اپنی دھمکی بے خوف نلام اور سریلی آوازیں کہا۔ "پانی حضور کے کوئے میں داخل ہو رہا ہے۔" ہم سب اور کوئی تو دیکھا کر کوئے کے اندر پانی تیزی سے داخل ہو رہا ہے اور فرش پر رکھے ہوئے کمگی آئے۔ مگر اور سو سمجھی دیکھیا تو دیکھیا کی روشنی رہ جائے گی۔

ہم کے سارے لکھر اس میں ڈوب چکے ہیں۔ پانی کی یہ باڑھ کوئے کوئے کے موکھے میں سے آرہی تھی جس نے کیلی دھار سے سوکھے کا گھیر بہت بڑا کر دیا تھا۔ اس کے قریب ایک بیگنی ٹیزی میں بکی شہیری تھی جس نے چھت کی ایک طرف کا سارا یاد ہوا پسے کندھوں پر اٹھایا ہوا تھا۔ اب یہ شہیری ذرا دیر میں تیورا کر گرنے والی تھی اور اس کے ساتھ آدمی چھت کے میٹھے پانے کا اندریش پیدا ہو گیا تھا۔

موجودہ دن ہے صرف دیکھنے والی آنکھ اور علاش کرنے والی انگر کی ضرورت ہوتی ہے۔ مشکل پڑنے سے پہلے اس کا ازالہ کرنے کا سامان پہلے سے مہیا کر دیا جاتا ہے۔ یہ شہیر کی سالوں سے یہاں پر اتنا تو اس وقت کا سبب یا کر پہلے ہی پہنچا دیا گیا تھا۔ اس کی رحمت کا شکر یہ ادا کروارک کرو جائے قلندری مانگو! پھر فرمایا وعاء قلندری یہ ہے کہ ”یا اللہ شیطان اور مژادت سے مخنوٹ رکھو۔ رحمت سے محروم رکھو۔“ ہم سب نے ایک مد تم لاثین کی روشنی میں یہ دعا کی اور اس شہیر کو پوچھنے کو شکی چھٹ کا سہارا بنا کر فیک کے طور پر کھرا کر دیا۔

پہنچنی سال وہ شہیر سردهم کی بازی لگا کر اور چھٹ کو اپنے آپ پر پورا تول کرای طرح کھرا جس طرح سے اس کو کھرا اپنے کا علم دیا گیا۔

ہم نے اکتوبر لاثین اور پانچ کردیکھا تو شہیری کو اپنے مقام سے پھرے ہوئے اور پانچ کے دھارے کو موکر کی سرگز میں پوری طاقت سے گزرتے پایا۔ ہر طرف ایک شرپی تھا اور ہم سب بے اس کھڑے تھے۔ جوں جوں ہماری بے اسی بڑھ رہی تھی ہماری آزادی میں اور شورے اونچے ہو رہے تھے۔ ڈاکٹر صاحب کہہ رہے تھے کہ اگر کہنے سے کوئی مفہوم طی لکھی جائے ہے عموداً کھڑی کر کے ہم گرتی ہوئی شہیری کو تھیک دے سکیں تو یہ مصیبت رفع ہو سکتی ہے۔ سکردنی صاحب کا خیال تھا کہ ”اگر کوئی میں داخل ہوتی آثار کو کسی طرح سے روکا جاسکے تو شہیری اپنا وزن سنبھالنے میں کامیاب ہو جائے گی۔“

بaba صاحب ہے تھے کہ اللہ یعنی مطلق ہے اس کو پڑھے ہے کہ کب اور کس وقت بارش بھیجنی ہے اور اکتنی بھیجنی ہے۔ کب ہے دباؤ زانا ہے کس کو دباؤ سے نکالنا ہے۔ اس لیے ہر وقت اس کی رحمت کے طبلجرا رہو۔ مشکل کے وقت زیادہ رحمت کی امید رکھو۔ میرے لیے یہ بات بھیختی ہے۔ مشکل تھی کہ کسی مصیبت کے وقت رحمت کی کہے آئکی ہے۔ کیونکہ اگر مصیبت رحمت کی بارش ہونے لگے تو مصیبت نہ رہے راحت بن جائے اور مصیبت چونکہ اسی طاقت کی طرف سے بھی جاتی ہے جس کے پاس رحمت کے خزانے ہوتے ہیں اس لیے وہ مذکور بھیج کر اس کے ساتھ علاج کیونکہ بھیج سکتا ہے۔ برا مطلب کیوں بھیجے۔ اپنے پہنچ کو خود ہی کیوں ختم کرے۔ اپنے بھیج ڈیل میں تبدیلی کیوں کرے۔ میرا زادہ ہم چونکہ ایک طرح کے علم سے ہر زین ہے جس میں بھیج ڈیل ڈیل پیسی ڈیل ایگا۔ اصولوں پر بھجوٹ کے واضح خطاط کچھ ہیں اس لیے برا ان سے الگ ہو کر سوچتا ہے۔ مشکل ہے جو چیزیں میری معلومات کے نمونے پر پوری نہیں اترتیں وہ میرے صاحب سے تمام کے تمام غلط اور بے معنی ہیں۔ وہ ہیں نہیں۔ بھی ہوتی ہیں۔ ہوئی نہیں۔

اسے میں کسی نے زور سے نفرہ مارا ”نورا لے انورا لے!!“ اور ہم سب خاموش ہو گئے۔ رضا صاحب نے بوجھاڑ سے اوپنی آواز نکال کر کہا ”حضور ہمارا شہیر جو ہے اتنا بیسا مفہوم طا اس کی نیک دے دیتے ہیں۔“

سب نے مل کر ہپ ہپ ہرے کے انداز میں ”نورا لے“ کا نفرہ لکایا۔ ہر ایک بھی کیا لیکن مجھے معلوم نہ ہوا کہ ایسے گھپ اندر جھرے بری تاریک شہر چیزیں ہوئی تھاں اور کسی ہوئی خدائی سے ہم کیسے شہیر مانگ کر لاسکے ہیں اور یہ کیونکہ ہو سکتا ہے کہ ایسے خطرناک موسم میں کوئی مت مانگ کوئی مت ٹکرائی زندگی کی پروا کے بغیر رکڑیاں بیٹھیں۔ شہیر لادر کر ہمیں پہنچا سکتا ہے اور یہ کیسے ملکن ہے کہ گرتی ہوئی چھٹ کو اس وقت کسی ختم کا سہارا دیا جاسکتا ہے۔ کلامی ضرور ہوتی رہی ہیں لیکن بڑھتے ہوئے سیالاں کے آگے کرماں کی دامنیں بھی بھی نہیں باندھی جائیں۔ کم از کم میرے مطالعے میں اور میری معلومات میں اسی کرامتیں کہیں بھی نظر نہ آتی تھیں۔

ڈیرہ پاک پر ڈاکٹر صاحب کی جگہ کے پیچے اور عسل خانوں کے سامنے جہاں بکریاں بندھتی تھیں ایک بہت نا پرانا شہیر پر اتحاد جو تمیں چوتھائی سے زیادہ مٹی میں دبا ہوا تھا۔ اس شہیر کے ساتھ مولیٰ مولیٰ رسولوں کے کئی ہالے تھے کہ ساتھ بکریوں کی رسیاں باندھی جاتی تھیں۔

جب ہم شہیر اپنا کردہ بیٹھے کی چھٹ پہنچانے جا رہے تھے تو baba صاحب نے فرمایا ”صاحب! یاد رکھو کہ جب پا

ایک روز یوں ہوا کہ ہم ڈیرے پر مختلف بکریوں میں بیٹھے تھے اور اپنی اپنی دنیا میں مجھ تھے کہ ایک شخص رو رہا بیٹھا اپنی ماں تارکشا سے اتر اور سیدھا آکر بابا گی کے سامنے کھڑا ہو گیا۔ اس کی کھلی مولیٰ پکڑی گردن میں لٹک رہی تھی اور اس کی آنکھیں روئے رہنے سے سوچ کر باہر آگئی تھیں۔ پہلے تو وہ لمحہ بھر ہاتھ باندھ کر اسی طرح کھڑا رہا پھر اس لئے اپنی پکڑی اتار کر بابا گی کے قدموں میں رکھ دی اور آخر میں ایک زور کی بھڑکار کر جدے میں گر گیا۔ اس کو جدے میں پاڑ دیکھ کر کسی نے میری روح کے رخسار پر ایک زنگ نہیں دار ہٹا چکا۔ مارا۔ میں گز بڑا کر اپنی جگہ سے انھا اور جدے میں گرے ہے پہلوان کو دو نوں کندھوں سے پکڑ کر پیچھے کو کھینچا لیکن مجھے اس کی بھاری دیرہ اخالتی نہ جاگی۔ وہ تھکیاں لے لے کر رہا تھا اور اپنا ماتحاذ من پر مار رہا تھا۔ خدا کے علاوہ کسی اور وجود کو مجھ کرنے سے انسان کے سارے اعمال تباہ ہو جاتے ہیں اور وہ شرک میں جتنا ہو کر کافر سے بھی بدتر ہو جاتا ہے۔ میں نے اس سے پہلے کوئی مشکل اپنی آنکھوں سے لکھ دیکھا تھا۔ پہلوان کو دیکھ کر مجھے ایک گونڈ سرست ہوئی اور اندر رہی اندر میری بابا گیس کی جیسیں کہ میں دنی اور اخلاقی اقدار سے نہ سرف ایک اچھا مسلمان تھا بلکہ اس شخص سے بہتر انسان بھی تھا۔ وہ ایک کنز رو بودا بے لقین اور بے دین شخص تھا جو اتحاد میں پہنچا سکتا ہے اور یہ کیسے ملکن ہے کہ گرتی ہوئی چھٹ کو اس وقت کسی ختم کا سہارا دیا جاسکتا ہے۔ کلامی

بaba صاحب نے آگے بڑھ کر اس شخص کو زمین سے اٹھایا اور اپنے ساتھ تک گرپو چھا بیٹا را بھی اترانہیں؟“ اس نے اسے لئی میں سرہلاتے ہوئے اوپنی آواز میں کہا ”بچہ مر بابے سائیں جی! کوئی کوئی سائیں باقی رہ گیا بے دینی و اپنی لکھ دیکھنی نکل گیا ہو گی۔“ اس نے جیزی کے ساتھ اپنی پیٹھی کو چیتا اور تپ کر بابا گی کے قدموں سے پیٹھ کر ان کے پاں پہنچنے لگا۔

میرے لیے یہ بڑی عبرت کا مقام تھا۔ ایک انسان ایک انسان کے پاؤں چوم رہا ہے اس کی خوشیدہ کر رہا ہے اس کے سامنے عاجزیاں کر رہا ہے۔ مجھے پہلوان کے پیچے کی زندگی کے بجائے اس کی عاقبت کی فکر پر گئی جو اپنے اس تن

دوش کے ساتھ میرے سامنے دوڑنے کا ایندھن بنا ہوا تھا۔

میرے سامنے بابا ابراہیم کی شیخیہ ڈاٹسی والا کالا چورہ گھوم گیا جسے میرے بزرگوں نے سات توں کی بیانی اتنا کرسرسوں کے تحلیل میں حل کر کے اُس کے مندرجہ کا لکھی اور اس کے ہجت تحلیل سے رکنے تھے۔ پھر اس کو گاہ مولیٰ کی گذگی پر بھاگ کر سارے گاؤں کا چکر لگایا تھا۔ ہم چھوٹے بچے ٹین کھڑکاتے اس گذگی کے آگے ہل رہے تھے اور ہمارے بڑے امام مسجد صاحب کے ساتھ گذگی کے دلوں جانب اعلیٰ اللہ کتبے جا رہے تھے۔ بابا ابراہیم خود مولوی صاحب نے اس کے گھر کے کچھ چھوٹے پر ایسی حالت میں دیکھ لیا تھا جس سے اُس پر حد لازم ہو گئی تھی۔ بابا ابراہیم کا گھر کی پختا اور اس کے گھن خانکی دیوار بھی کچھ تھی۔ عام آدمی تو ٹکلی میں چلتے ہوئے اس کے گھر اندر فریض ہماں کیلئے تباہتہ مولوی صاحب پختا چھا بھا اور کرتا رکھا تھا کی تکرہ چاہتے ہوئے بھی بابا ابراہیم کے گھر میں چلی چاتی تھی۔

مولوی صاحب نے دیکھا کہ بابا ابراہیم اپنے ڈیڑھ سالا پوتے جمال کو چھوٹے پیڑھے پر سامنے ٹھائے اس کے لئے پاؤں چوہ رہا ہے اور دلوں گھنٹے زمین پر اس طرح سے لگائے ہوئے ہیں جیسے وہ اس کو بجھہ کر رہا ہو۔ مولوی صاحب نے اس واقعہ کی خبر میرے والد اور ذیلدار صاحب کو کروی۔ بابا ابراہیم کو بلا کراپ چھا گیا تو اس نے خیریہ اس بادا اقرار کر لیا کیونکہ اس کے میئے کے گھر جمال پورے نورس بعد پیدا ہوا تھا۔ ہمارے گاؤں کی انجمن اسلامی نے بابا ابراہیم کا شرک دور کرنے کے لیے ایک فیصلہ کیا اور ہمارے ہاتھوں میں نکست اور ڈنرے پکڑا دیے۔

جب میں آٹھویں میں پڑھتا تھا اور اپنے بڑے بھائی کے لیے اسکوں کا چھکلا کے کر رہا تھا تو میں نے دیکھ کر مظہل والی گلی میں موذھوں کی جو ہلی کے چھوٹے دروازے کے ساتھ ٹھوکالا رکی کامیابیا تو اس کو رکم پنڈ عالمی (جنر) پہنچا دیا۔ میں ان کو اس طرح چور سے بننے دیکھ کر رک گیا اور بڑی دیر ٹکنے پہنچا تو میں بھر لاتا ہوں۔ پہنچا کر کم بیوں گے کھڑے ہیں جیسے کوئی بات ہی نہ ہو۔ میں ان کو اس طرح چور سے بننے دیکھ کر رک گیا اور بڑی دیر ٹکنے پہنچا تو میں بھر لاتا ہوں۔“ فرمایا ”دھوپ اچھی ہے پار پانی ٹھکانے سڑھی ہے۔ سرخ چائے تیار ہو رہی ہے اور آپ کو جھٹی ہے ایسے اتنے ماں کو لوٹے ہوئے میں شائع نہ کریں۔ ہم آپ سے ہر حال میں راضی ہیں.....“

آپ آگے لٹکے کی طرف چلے گئے اور میں اسی طرح کھڑے کا گھر رکھا۔ انہوں نے لٹکے کی بھی گیزی۔ ہوئی تھی اور اندر پڑے کر کے پرانے قلبیں پر چھڑے سے منڈھا بڑا سامنڈھا رکھتا اس موٹھے پر ہمارے ٹھیکہ میں مشہور بکھری صندل اس پتھری تھی۔ میں صندل اس بکھری کو اور اس کے نام کو اس دن سے جانتا تھا۔ جس دن وہ قطبے تو کوئی نیا جنمیں گئے دللا گھکھر اپنی کرتا تھی۔ اس روز سرمه سمحہ اسٹنٹ کشنز ہمارے گاؤں آئے تھے اور انہوں نے ہی لوگوں کا دل خوش کرنے کے لیے اس ناج کا گھم دیا تھا۔ یہ ناج سارے ہندوستان میں منائی جانے والی ان خوشیوں کا ایک حصہ جو ہمارے شہنشاہ جارج چجم کی سلوو جو ہلی کی خوشی میں منائی جا رہی تھیں۔

بہاگی و ضوک نے پر خصوصی توجیہ تھے اور بڑی احتیاط اور بڑے اجتنام سے خود کرتے تھے۔ یہ ضوایا نہیں کہ اس تھیسے ہم تھا اور دیدار لوگ کیا کرتے ہیں کہ انگوں کی غالب تھی۔ ڈاڑھی کے اندر پانی چڑھا جائے۔ کافوں کے پیچے کا کھاچا طرح سے لوٹے جائیں کہ ساری گردن پر پانی کا پوتا پھر جائے۔ پھر پاؤں کی ایزی کہیں سے سوکھی سے رہ جائے۔ نئے کا جز نیڑہ اور پہونے کی وجہ سے گلاؤ ہونے سے محروم نہ ہو جائے۔

آپ کا وضو کچھ مختلف ساتھا۔ ابتداءً انتہا اور اس کے درمیان کے ارکان بالکل ہمارے جیسے تھے۔ پانی استعمال

کرنے اور اعضاہ دھونے کی ڈرل وہی تھی لیکن وضو کے اندر انہاں کچھ ایسا تھا جیسے گہرے مرائبے میں پڑے گئے ہوں لار  
وضو سے انہوں نے ضروری کی ابتداء کر دی ہو۔ وہ وضو ایسا تھا جیسے غسل مردے کو غسل دیا کرتے ہیں۔ جن کی رہائی  
تو جد اور ساری مرکزیت سامنے کی میت ہوتی ہے۔ بابا جی وضو کیا نہیں کرتے تھے۔ اپنے آپ سے باہر لکل کر سائیں فٹل  
شاہ صاحب کو وضو کر دیا کرتے تھے۔ ان کی میت کو غسل دیا کرتے تھے۔ انہیں صاف سحر کر کے جماعت کے کمٹ جماعت  
انہیں اپنی بنتی اور عاجزی کی سامگری سے خوبصوردار کے انہیں اخفاک لے جاتے تھے۔ جیسے انہیں اپنی سفارش کے لیے  
بڑی سرکار کے درود لے جا رہے ہوں۔

آدمی گندہ ہو یا مندا۔ نانا ہو یا پتلا۔ ہبی ہو یا سبی۔ اُس کو پرا رختنا کی سیرجی پر چھٹے کے لیے  
سیس کنانہی پڑتا ہے۔ اس کے بغیر حاضری ممکن ہی نہیں۔ اور ایک مرتبہ جب حاضری ہو جائے تو کہتے ہیں کہ غسل  
کالی بھی آ جاتا ہے۔ یہ سماں آج کی نہیں صدیوں پر اپنی ہے۔ اپنے وجد کو بانسونا کہ رستگار کا عطر پھیل لکر کارا دراپنے  
باہم سے پانی کے چھاپے لگا کر گلے میں رسی ڈال کر محراب تلے جانا ہوتا ہے۔ جب وجد سر جھکاتا ہے تو کہتے ہیں کہ غسل  
کہتا ہے ”ہے داتا! بلیدان کی بیک ہے۔ سکس کنانے کی آگیا ہو۔ پرا رختنا پوری ہو جائے۔ ارادا ہے! ارادا ہے!  
ارادا ہے!! لیکن وجود رکوع میں رہتا ہے اور وجود کے مالک کی کوک پاکر کوئی توجہ نہیں دی جاتی۔ وہ اس طرح اپنے  
مینڈھ کی رتی پکڑے پکوئے بلاتا رہتا ہے اور سدھیا کا وقت ثتم ہو جاتا ہے۔ لوگ اپنے اپنے وجود کی رسیاں پکلے  
جوق در جو ق عبادت کدوں سے نلتے ہیں اور اپنے جانوروں کی وجہ سے مجھے دیکھا اور فرمایا ”کمکی انسان کی محنت ہے۔ پینا کرم فرمائے اور چونکہ محنت کو مارنے کا کوئی  
رین ہرم بھی اجازت نہیں دیتا اس لیے کمکی کو مارنا بھی اپنے مہربان کوئی کرنے کے متواتر ہے۔“  
میں نے آپ کے مند سے کمی تھی اور مختلف باتیں سی تھیں۔ کمی ایسے ارشادات سنے تھے جو ہمارے آزمودہ اور  
جاتے ہیں۔

میں نے دیکھا تو نہیں پہنچا ہے کہ بھی بھی کسی خوش قسم کے مینڈھے کو کوئی کے چلن کا بطلان ہوتا تھا۔ کمی ایسے نظریے  
طے شدہ اصولوں کے منانی تھے۔ کمی ایسے اعلان سنے تھے جن سے ہماری زندگی کے چلن کا بطلان ہوتا تھا۔ کمی ایسے نظریے  
بڑا شد کے تھے جن کا بلند پایہ کتابوں اور وہی ان سلیکوں پر یوں میں دوسرا طرح کے اندر اجرا ہے۔ ان کی کمی باہمی  
بڑا شد کر گول گول پیٹ کر اپنی جیب میں ڈال لیتا ہے اور گھر کی طرف چلا جاتا ہے۔ موت قلب اتنا تو... موت قلب اخراج  
لوگ پوچھتے ہیں ”آج بہت صاحب کو مغرب کے وقت نہیں دیکھا۔“ مولوی صاحب کہتے ہیں ”عشاء کے وقت تغیر  
لاکسیں گے تو پوچھیں گے۔ شاید کسی شینڈر کے سلسلے میں باہر چلے گئے ہوں۔“ لیکن عشاء کے وقت جب بہت صاحب آئے  
بھٹکی ہے اور یہ ہمیں صرف اتنا تانے کے لیے آتی ہے کہ یہاں گندھے غلطیت ہے تاپا کی ہے کوزا ہے اس جگہ کوفورا  
حافت کر لوا اور سارے کام پھوڑ کر یہاں کی صفائی کی طرف توجہ دو۔ لیکن تم انسان ہو گناہ مخوق ہو اسی معلوم ہوا ہے ابھی  
بنگل نمبر 36، ام باراک ڈنیس اسکینشنس... فیزو!...!

وضو کرنے کے بعد بابا جی سے یہ تلقیر پھر تلقیح گئے اور ٹھلے ہوئے پیاں الون کے اندر سے پانی جماعت جماؤ  
ان کے بیٹا ہاتے گے۔ اس روشنیم گوشت کا پیلا پکر رہا تھا اور اس کے ساتھ گزر کے چاول تیار ہوئے تھے۔ جمال  
میں بڑی دور سے آتی ہوں اور تم کو صرف اطلاع دینے کے لیے آتی ہوں۔“

ان کے بیٹا ہاتے گے۔ اس روشنیم گوشت کا پیلا پکر رہا تھا اور اس کے ساتھ گزر کے چاول تیار ہوئے تھے۔ جمال  
سراج نے آ کر تندور پتانا شروع کر دیا تھا۔ وہ اپنی بے کنی آواز میں سلطان باہو کے ایات کا رہا تھا اور ساتھ ساتھ سوکی ہلکا  
خاردار جماڑیوں کو کنکوئے سے کاٹ رہا تھا۔ بھی بھی کوئی موئی شاخ کبڑی کے پھل تلے سے چکد کر اس کے ساتھ جواب دیا۔ آپ کے انفار  
گنہوں سے یہاں کھڑا ہے۔ آپ ہی کاہے۔ آپ پر فثار ہونے کے لیے بے قرار ہے۔“ میں نے گے کا وہ گھرلا اٹھالیا اور

دھوپ میں آ کر اس چار پائی پر بیٹھ گیا۔ پونڈے کے چھلکے ہوتاؤں میں پکڑ کر بھی کمپھو تو نوری بھر چھلکا بڑے ہرے سے آتا ہے۔ میں ہرے لے لے کر گناہ ہوتا رہا اور اس کے چھلکے اور پھوک چار پائی کے سامنے بیٹھتا رہا۔ میں نے نیچے جک کر چھلکے پھوک اور گنے کا کوڑا خانا چاہا تو آپ نے ہاتھ آگے کر کے مجھے روک دیا۔ ہلاں کوآ وازدی۔ وہ بچلی کی طرح رپکا اور زمین پر اکڑوں بیٹھ کر کوڑا اپنی جھوپی میں ڈالنے لگا۔

فرمایا "جو نبی یہ جگہ صاف ہو جائے گی اور کھیلوں کے طے کردہ معیار کے مطابق صاف ہو جائے گی تو وہ بیر پر سے چلی جائیں گی۔ پھر وہ اسی صورت میں لوٹ کر یہاں آئیں گی اگر یہاں ایک دانے کے بہار بھی گندگی ہوئی۔" مسکرا کر فرمایا "جنہیں واے کوڑیوں سے چھانک واے کوچوپ کیدا کوپنسال تو نیس کوٹر لیک کے ستری کو مارنا نہیں چاہیے اس کا شکر یہ ادا کرنا چاہیے وہ آپ کو خطرے سے آگاہ کرتا ہے اور خطرے کی نشاندہی کرتا ہے۔"

جب بابا جلال سارا کوڑا اٹھا کر ادا چھی طرح سے جہاڑ دے دے کر چلا گیا تو میں نے دیکھا کہ کھیاں ایک ایک

کر کے ہبا سے وداع ہو رہی ہیں اور ان کے جانے میں کبھی نہ لوٹ کر آنے کی اڑاں ہے۔

بابا جی کی یہ بات میں نے عقلی طور پر تواناں لیں گیان جذبائی طور پر میں اسے تسلیم نہ کر سکا۔ حال ہی میں میرے

چھاڑا دے فیصل آباد میں جراشیں دواؤں کی ایک جنگی لی تھی اور اس کو بلدیہ کی طرف سے ڈی ڈی سپلائی کرنے کا بہت بڑا آڑ رہ موصول ہوا تھا۔ میں نے سوچا کہ کمکھی مار دواؤں کی ایک بہت بڑی ایکٹھی کل عالم میں پھیلی ہوئی ہے۔ اس کے ساتھ لاکھوں ہزاروں خاندانوں کی زندگی اور ان کا مستقبل دا بست ہے۔ کیا اس انگریزی کو ختم کر دیا جائے۔ پھر فربہ

مماںک کوار بوبوں ڈالر کی امداد جراشیں ادویات کے لیے دی جاتی ہے۔ اس سے کمی سرکاری نیم سرکاری اور غیر ادارے چلنے میں بلکہ چھوٹے ملکوں کی تو گورنمنٹ بھی اس ایڈ کے سہارے چلتی ہیں تو کیا صرف ایک کمکھی کی خاطراتی بڑی ایکٹھی کر دیا جائے۔ ان لوگوں کو صرف اپنے مقامی اور ناکارہ و سائل کے اندر مدد و درد دیا جائے جو بھتی سے ترقی کی طرف ام

ترقی سے ترقی پذیری کی طرف بارہے ہیں۔ لیکن بابا جی چونکہ رہنمکلت سے آشنا نہیں ہیں اور اقتصادی دباو کے عالی اصولوں کو جانتے نہیں ہیں اس لیے آپ ختنی سائیڈ کے ایک کوکھنیں سکتے۔

اس دن کے بعد سے میں نے آج تک کمکھی کوئی کمکھی نہیں ماری۔ جہاڑ دینا سیکھ لیا ہے۔ تاکی بھی مار لیتا ہوں اور بھی ٹوب لکا کر فرش بھی دھولیتا ہوں۔

ایک روز یوں ہوا کہ میں اپنے گلبرگ والے پرانے دفتر میں بیٹھا نہشی کے ان خطوں کا جواب لکھ رہا تھا جو بیرے خیال میں نہشی کوئی بھگوانے پا نہیں تھے۔ ان خطوں کی زبان اور ان کے مشnoon کا اب وہ بچھا کیا تھا جس کا میں نادی نہ تھا۔ عادی کیا مجھے اسی عبارت سے کمکی واسطہ ہی نہ پڑتا تھا۔ میں نے ایسے تحریری جھر کے اپنی زندگی میں کمکی سے ہی رونگن نکلوارے تھے۔ بکروں کو جاتے دیکھ کر آپ نے کسی لڑکے کو بکروں کے پیچے بھگایا اور اسے ڈیرے پر ملکوایا۔ بکرے نہیں تھے۔ بکروں کو جاتے دیکھ کر آپ نے کسی لڑکے کو بکروں کے پیچے بھگایا اور اسے ڈیرے پر ملکوایا۔ بکرے نہیں تھے۔ سامنے کے جھر کے بیسوں مرتبہ سے تھے اور انہیں خوش اسلوبی سے برداشت بھی کیا تھا لیکن تحریر کے اندر داہی ہیک امیر گنگومنا میری زندگی کا پہلا تجربہ تھا۔ ہنک آمیر تحریر پڑھتے ہوئے چونکہ ہنک کرنے والا سامنے موجود نہیں ہوتا اس لیے وہ فقرے پڑھتے ہوئے اپنی ہنک خود ہی کرنی پڑتی ہے۔ لیکن ظالم کاروپ بھی خود ہی اختیار کرنے کی بھروسی ہوتی دیتے تھے۔ چار دندے تھے اور تم کھیرے لیکن اپنے قدبت کے اعتبار سے بھی چوکے بھیگے نظر آتے تھے۔ بابا جی نے

دھوپ میں آ کر اس چار پائی پر بیٹھ گیا۔ پونڈے کے چھلکے ہوتاؤں میں پکڑ کر بھی کمپھو تو نوری بھر چھلکا بڑے ہرے سے آتا ہے۔ میں ہرے لے لے کر گناہ ہوتا رہا اور اس کے چھلکے اور پھوک چار پائی کے سامنے بیٹھتا رہا۔

میں نے نیچے جک کر چھلکے پھوک اور گنے کا کوڑا خانا چاہا تو آپ نے ہاتھ آگے کر کے مجھے روک دیا۔ ہلاں کوآ وازدی۔ وہ بچلی کی طرح رپکا اور زمین پر اکڑوں بیٹھ کر کوڑا اپنی جھوپی میں ڈالنے لگا۔

فرمایا "جو نبی یہ جگہ صاف ہو جائے گی اور کھیلوں کے طے کردہ معیار کے مطابق صاف ہو جائے گی تو وہ بیر پر سے چلی جائیں گی۔ پھر وہ اسی صورت میں لوٹ کر یہاں آئیں گی اگر یہاں ایک دانے کے بہار بھی گندگی ہوئی۔" مسکرا کر فرمایا "جنہیں واے کوڑیوں سے چھانک واے کوچوپ کیدا کوپنسال تو نیس کوٹر لیک کے ستری کو مارنا نہیں چاہیے اس کا شکر یہ ادا کرنا چاہیے وہ آپ کو خطرے سے آگاہ کرتا ہے اور خطرے کی نشاندہی کرتا ہے۔"

جب بابا جلال سارا کوڑا اٹھا کر ادا چھی طرح سے جہاڑ دے دے کر چلا گیا تو میں نے دیکھا کہ کھیاں ایک ایک کر کے ہبا سے وداع ہو رہی ہیں اور ان کے جانے میں کبھی نہ لوٹ کر آنے کی اڑاں ہے۔

بابا جی کی یہ بات میں نے عقلی طور پر تواناں لیں گیان جذبائی طور پر میں اسے تسلیم نہ کر سکا۔ حال ہی میں میرے

چھاڑا دے فیصل آباد میں جراشیں دواؤں کی ایک جنگی لی تھی اور اس کو بلدیہ کی طرف سے ڈی ڈی سپلائی کرنے کا بہت بڑا آڑ رہ موصول ہوا تھا۔ میں نے سوچا کہ کمکھی مار دواؤں کی ایک بہت بڑی ایکٹھی کل عالم میں پھیلی ہوئی ہے۔ اس کے ساتھ لاکھوں ہزاروں خاندانوں کی زندگی اور ان کا مستقبل دا بست ہے۔ کیا اس انگریزی کو ختم کر دیا جائے۔ پھر فربہ

مماںک کوار بوبوں ڈالر کی امداد جراشیں ادویات کے لیے دی جاتی ہے۔ اس سے کمی سرکاری نیم سرکاری اور غیر ادارے چلنے میں بلکہ چھوٹے ملکوں کی تو گورنمنٹ بھی اس ایڈ کے سہارے چلتی ہیں تو کیا صرف ایک کمکھی کی خاطراتی بڑی ایکٹھی کر دیا جائے۔ ان لوگوں کو صرف اپنے مقامی اور ناکارہ و سائل کے اندر مدد و درد دیا جائے جو بھتی سے ترقی کی طرف ام

ترقی سے ترقی پذیری کی طرف بارہے ہیں۔ لیکن بابا جی چونکہ رہنمکلت سے آشنا نہیں ہیں اور اقتصادی دباو کے عالی اصولوں کو جانتے نہیں ہیں اس لیے آپ ختنی سائیڈ کے ایک کوکھنیں سکتے۔

اس دن کے بعد سے میں نے آج تک کمکھی کوئی کمکھی نہیں ماری۔ جہاڑ دینا سیکھ لیا ہے۔ تاکی بھی مار لیتا ہوں اور بھی ٹوب لکا کر فرش بھی دھولیتا ہوں۔

ہے۔ جب انسان ایک ہی وقت میں خود ہی نظام خود ہی مظلوم اور خود ہی مجبور بنا کھڑا ہو تو اس کی حیات کو کوئی نہیں آتا۔ وقت یوں محسوس ہوتا ہے جیسے کوئی پر اجتنم و در کی دھوپ جل چنان ہو جس کے اندر تن گہری درازی پر کرچک انہی ہوں۔ وہ چنان دلیکی کی کھڑی ہو اور دکھنے والے بھی اس کو ایک چنان ہی سمجھتے ہوں۔ ایک تہذید آئیز خط پر جس وقت ہر ہزار آمیر فقرے کے ساتھ اپنی بے عزتی خود کرتے جانا مر جانے کا مقام ہے۔ اس خود سے انسان میں گرس شگاف پڑ جاتے ہیں۔ ساری شخصیت جزا می ہو جاتی ہے اور زندگی کے اندر سے سفید سفید مادہ ہر وقت رستار ہتا ہے اسی اور کوئی مادہ نظر نہ آئے۔ بون آئے۔ گھن ن آئے دوسری بات ہے لیکن اپنے آپ کو یہ کوڑھ ہر دقت و کھلائی دستار ہتا ہے اسی ستم کی بات یہ کہ اس کوڑھ پر ترس کھا کر کوئی خیرات بھی نہیں دیتا۔

میں تم نے چار مرتبہ خط پڑھ کر اپنی بے عزتی کر چکا تھا اور ابھی اپنے آپ کو اور کھڑکا نے کا ارادہ تھا کہ رہبر چودھری میر کے میں داخل ہوئے۔ رشید چودھری کے بات کرنے کا اور بات نہ کرنے کا ایک اپنا ہی امانت ہے۔ جب وہ بولتے ہیں تو یوں لگتا ہے جیسے خاموش ہونے کی کوشش کر رہے ہیں اور جب وہ چپ بیٹھے ہوتے ہیں تو ایسے غموں ہوتا ہے کہ گوایاں لیکن آپ ان کی بات سمجھنے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ میں ان کی معیت میں بہت چوکس رہتا ہوں اور ان کی بات پکڑنے کے لیے ہر لمحہ پیاس بھار ہو کر گزارتا ہوں۔ وہ دوپہر میرے لیے بڑی ہی تکلیف دو دوپہر تھی جب انہیں فخری کے سکریٹری کے نام میرے بحث نامے کا جواب سمجھنے سکریٹری کے پی۔ اے کی طرف سے رہا تھا۔ اس خط کی میں دوسری باتیں تو آپ کو تباہیں سکتا بتتا اس کا واحد شیق، طلاق اور شاستہ جملت نامے بغیر نہیں رہوں گا کہ

I am obliged to state categorically that the Secretary has no desire to develop a friendship with you. In view of this, I am sure you will agree that it is inconsistent with gentlemanly standards of conduct to inflict one's company where it is not wanted.

چودھری رشید صاحب کے پاس گیاں کا اگر پورا ایک باب نہیں تو اس کے کچھ در حق ضرور موجود ہیں۔ وہ جس دفتری کام کے لیے میرے پاس آئے تھے مجھے اس کا علم تھا کیونکہ وقت اور مقام ہمارے درمیان فون پر ملے ہو چکا تھا۔ ان کے باوجود میں وہ کاغذات بھی تھے جن کے بارے میں ہم کو لکھتا کر رہا تھا۔ پھر میرے مقتضم جماعت کا انتر کوم پر مجھے تارہ کر ہم کو تیری شش خنجر نہیں ہے اس پات کی میں دلیل تھی کہ وہ پبلے سے طشدہ کام کے لیے میرے پاس تحریک لارہے ہیں۔

لیکن انہوں نے کری پر بیٹھ کر میرے چہرے کو فور سے دیکھا۔ پھر انہوں نے اپنی فائل میز پر کھو دی۔ اپنے دونوں ہاتھوں کی لگھی بنا کر انہیں ایک دوسرے سے پیوست کیا۔ پھر شاید کچھ بولے یا شاید نہیں بولے۔ میری سمجھتیں الی نہیں آیا کہ گوش اس خط کی وجہ سے ذاتی طور پر پیاس بھار کر اتھا لیکن میں چودھری صاحب کی طرف متوجہ نہیں تھا۔ پھر چودھری صاحب نے گلا صاف کر کے بہت اوپنی آواز میں کہا ”آپ نے میری بات کی طرف توجہ نہیں

ہی۔ بیان سے تھوڑی ہی دور ایک شانستی بیکٹن ہے جہاں نور والے لوگ رہتے ہیں اور شنبہ بھی با تمیں کرتے ہیں۔ کوئی زخمی۔ بیان سے تھوڑی ہی دور ایک شانستی بیکٹن ہے جہاں نور والے لوگ رہتے ہیں اور شنبہ بھی با تمیں کرتے ہیں۔ کوئی زخمی۔ بیان سے تھوڑا ہو، غلکن ہو یا لا چار ہو۔ وہاں اس کا علاج ہو جاتا ہے۔ وہ ذاتی مرضیں کا بھی علاج کرتے ہیں اور بدھی طور پر پھر ہو جانے والے کی دوا دار بھی کرتے ہیں۔ آپ انہیں اور بھی میرے ساتھ چلیں۔

میں تک تک چودھری صاحب کا چہرہ دیکھنے لگا۔ مجھے سب سے بڑا افسوس اس بات کا تھا کہ چودھری صاحب نے ہر ہزار آمیر فقرے کے ساتھ اپنی بے عزتی خود کرتے جانا مر جانے کا مقام ہے۔ اس خود سے انسان میں گرس شگاف پڑ جاتے ہیں۔ ساری شخصیت جزا می ہو جاتی ہے اور زندگی کے اندر سے سفید سفید مادہ ہر وقت رستار ہتا ہے اسی اور کوئی مادہ نظر نہ آئے۔ بون آئے۔ گھن ن آئے دوسری بات ہے لیکن اپنے آپ کو یہ کوڑھ ہر دقت و کھلائی دستار ہتا ہے اسی ستم کی بات یہ کہ اس کوڑھ پر ترس کھا کر کوئی خیرات بھی نہیں دیتا۔

چودھری صاحب نے کہا ”یہ آپ سے کس نے کہا کہ وہ خودی بھکن میں۔ وہ تو سید ہے سادے اللہ کے پیارے

چودھری صاحب نے کہا ”یہ آپ سے کس نے کہا کہ وہ خودی بھکن میں۔ وہ تو سید ہے سادے اللہ کے پیارے ہیں۔“

چودھری صاحب نے کہا ”یہ اپنے آپ کو ”نور والے“ کہتے ہیں اور نور والے کہلاتے ہیں۔ خنور کا اسم گرامی نعمت شاہد صاحب ہے اور یہ جاندار ہر شریف سے بھرت کر کے آئے ہیں۔“

جادو دار کے ساتھ مجھے شریف کاظم سن کر بڑی حرمت ہوئی اور وہ بھی چودھری رشید صاحب کے مند سے۔ میں نے ہلے کی غرض سے کہا ”پھر کسی دن رکھیں گے رشید صاحب۔ کسی اچھے سے کھلے سے دن۔ جس دن طبیعت امنگ پر

ہوا اور آرزو جوان ہو اور خدا ہش کے گھوڑے کا رخ کسی شانستی بیکٹن کے سین میں سارگر کی طرف ہو۔“

رشید صاحب نے کہا ”آن سے اچھا اور کون سادوں ہو سکتا ہے۔ آج جمع ہے۔ سردی شباب پر ہے۔ دھوپ کھلی ہوئی ہے اور ڈیرے پر جمع کی نماز ہوتی ہے۔ آج ہی چلتے ہیں۔“

مجھے جمع ہے اور ڈیرے سے دنوں سے اجتناب تھا اور رشید صاحب یہ دنوں الغاثا ایک ہی فقرے میں بول گئے تھے۔ میں نے پوچھا ”یہ ڈیرا کیا ہے؟ تلندروں اور چمندروں کا مسکن؟“

رشید صاحب نے کہا ”وہاں بھی کچھ ہے۔ تلندر بھی چمندر بھی۔ سکریٹری صاحب بھی؛ ڈاکٹر صاحب بھی۔ میاں صاحب بھی اور یاں صاحب بھی۔ ذیرا ایک پوری زندگی ہے ایک کل ہے۔ وہاں بھی کچھ ہے۔ آپ انھیں تو کہی۔“

میں نے کہا ”دیکھے چودھری صاحب باوجود اس کے کہاں جیسا ناٹھ دوست مجھے ساتھ لے جا رہا ہے لیکن حقیقت یہ کہیں اسی ہے کیونکہ اسی کی وجہ سے اور باوصاف اس کے کہاں جیسا ناٹھ دوست مجھے ساتھ لے جا رہا ہے لیکن حقیقت یہ کہیں اسی ہے۔“

”لیکن کیوں؟“ چودھری صاحب نے پوچھا۔

”اس لیے کہ ہم ان چیزوں پر اعتماد نہیں رکھتے۔“ میں نے کہا ”ہمارا گھرانہ فرست اور قلنسے کا گرانے ہے اور“

ہم پتوں سے پڑھے کہے لوگ ہیں۔ معاصر الامر اکی دوسری جلد میں ہمارے بزرگوں کے نام بولتے ہیں اور ہم حصے اس رنگ میں چلے ہوئے آج یہاں تک پہنچے ہیں۔ اب ہم خانقاہوں میں باکر ہی وہ کے سامنے سرفہنی جھکائیں ہماری خواری کے منافی ہے۔ ہمارے وجود کی توہین ہے۔ ہم میں صاحب الیف بھی تھے اور صاحب الحلم بھی۔ سرداروں کے تھے اور رسالہ سردار بھی۔ ہم حکران بھی تھے اور حکرانوں کے صلاح کا بھی تھا۔ ہم بھی کسی آستانے پر سر جھکائیں گے۔ تباول خیال کرنے ضرور گے ہیں۔ کم از کم پچھلی دس پندرہ پتوں سے ہم نے ایسا نہیں کیا۔“

چودھری رشید حیرت زدہ میرے چڑے کی طرف دیکھ رہے تھے اور میں کہہ رہا تھا ”میں تصوف کو اور مسیحی اسلام کے منافی سمجھتا ہوں۔ شرع نے جو ہم کو بتا دیا ہے، سمجھا دیا ہے اس کے علاوہ باقی ہر شے بدعت ہے اور ہمارا گمراہ بدعت کے سخت خلاف ہے اور ہم صرف الشاد اوس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے احکامات کے پابند ہیں۔ اسی میں ہماری فلاح اُسی میں ہماری ترقی اور اسی میں ہمارا مستقبل پوشیدہ ہے۔“ یہ تصوف اور گیان چودھری صاحب اُن لوگوں کو اخترنا ہے جو زندگی سے فرار حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ جو گرین کار است احتیار کرنے کو خدا کی عطا کردہ زندگی پر ترجیح دیتے ہیں۔“ ہم زندگی کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر اپنی راہیں خود استوار نہیں کر سکتے۔ میں لیجے چودھری صاحب ا مجھے اپنا مستقبل نہ بنانا ہے اور اپنی راتوں کو خود منور کرنا ہے۔ میں اقبال کا شایاں ہوں۔ راتی کھیت کی جاں بلب مرغی نہیں ہوں۔ میں ایں میں گھوں گھوں گھوں... مخاٹھا مخاٹا.....“

چودھری رشید نے بڑے سادھارن طریق پر کہا ”چلنے آج جدت وہ ہیں پڑھ لیتے ہیں۔ کھانا کھا کر آجائیں گے۔“ میرا چودھری صاحب کے ساتھ ایک کام پھنسا ہوا تھا اس لیے میں مجھوں ہو گیا۔ کمرے سے انکھ کر کر اپنی فونگی نکالی اور چودھری صاحب کوہنے کے طور پر ساتھ بٹھا کر آگئی۔

نہ کنارے چلتے چلتے جب دھرم پورے کا پل آیا تو چودھری صاحب نے دائیں مڑنے کو کہا۔ دائیں مڑ کر میں نے سامنے نظر ڈالی تو ایک چھوٹا سا گروہ ڈھول بجا تا دھماں ڈالتا سبز چادر ہاتھوں میں تانے میاں میر صاحب کی درگاہ پڑھاوا چڑھانے جا رہا تھا۔ میں نے معنی خرجنظر وہ سے چودھری صاحب کی طرف دیکھا تو انہوں نے کہا زادہ دو دنیں۔ بس سامنے ہی ہے۔ اور تھوڑی ہی دیر میں وہ سامنا بھی آگیا۔

میاں میر صاحب کے آستانے کو اندر کی طرف جانے والی سڑک کے سامنے ایک بڑا سکالا بورڈ لگا تھا جس پر جملی الفاظ میں لکھا تھا ”نور والوں کا ڈیریا۔“

یہ دوڑھائی کنال کا مرلح نما قلعہ درز میں تھا جس کے ارد گرد پنچتائیوں کی چار دیواری تھی۔ سامنے سڑک کے جانب دیوار میکل سے دوڑھائی فٹ اونچی ہو گی لیکن پہلوؤں کی جانب چار دیواری قدر آدم اونچی تھی۔ اس چار دیواری کے اندر پچھر اور پھوٹ کی جھوپڑیاں تھیں جو یہ سڑچار دیواری کی بیک پر بھی ہوتی تھیں۔ سینکل بائیں ہاتھ پر ڈونگا کو خٹا قابو جس میں سے ڈھائی تین فٹ نیچے تھا اور جس کے اندر جھپٹ پر کڑیوں میں کنڈے ڈال کر راتھ سے کھینچنے کا پیچھا لگا گیا تھا۔

بڑھی صاحب اور پھر آہستہ بھی لوگ اندر آگئے۔

امدرا چھا خاصاً اندھیرا تھا اور دروازے سے کچھی ہوئی تار کے ساتھ بھل کا ایک مدھم سالانہ درود شنقا جو مشکل چالیں کینڈل پا رکا ہو گا۔ کوئی تھے کے اندروڑوازے کے ساتھ ساتھ دو رنگ لکھتے ہیں ”ڈلن“ بوریاں، ”تھیلے“ اور ”ڈرم“ پر تھے جن کے اندراجناں ”گڑ“ تمل، ”اچار“ مرتبے مٹھائیاں، ”مکھانے“ چھوبارے اور حکانے پلانے کے ممالے رکھے ہوئے تھے۔ دیوار کے ساتھ گلے ان چھلؤں بوردوں کے ساتھ ساتھ بے شمار بستر پڑے تھے اور کونے میں تین چار کھائیں کھوئی تھیں۔

ڈاکٹر صاحب نے دروازے کے میں سائٹے کر کرے کے زیادہ منور حصے میں جہاں ایک پرانا گبل اور اس کے ساتھ ایک کھنڈ رنی پچھی ہوئی تھیں بینٹنے کے لیے کہا اور خود بھی ہمارے ساتھ ہی بینٹنے گئے۔ ایک بزرگ پوش بزرگ جن کا لما کردا درجہ اور جھاڑا دیتی دھوئی دونوں ہی گھرے بزرگ کے تھے پلاںگ کا ایک تہہ شدہ دستِ خوان لے کر آگئے۔ ڈاکٹر صاحب نے اس بزرگ پوش بزرگ کا تعارف یہ کہہ کر رکایا کہ ”اس ٹھلوں کا نام بابا جلال ہے اور آپ اس ڈیرے کے ناسی اور فرگر کوں میں سے ایک ہیں۔“ میں نے چہرہ اٹھا کر بابا جلال کی طرف دیکھا تو نہ وہ مجھنا کی نظر آئے اور نہیں شرکر اپتہ میری ٹیکم ہو گئی۔ چودھری صاحب نے سر جھکا کر کہا ”حضور یہاں اشناق صاحب ہیں۔ اشناق احمد صاحب۔“ حضور نے ایک ماقم سافرہ لگایا ”نور والے“ اور پھر تالی بجا کر بولے ”رحمات والے برکتیں والے۔ غفار مہمان لوگوں کیا اشناق صاحب بھی ہمارے جانی جان یں۔ نور والے۔“

میرے مصالحے کے لیے بڑھے ہوئے ہاتھ دیے ہی رہ گئے اور آپ نے میرا کندھا پتھپتا کر کہا ”آئے جائے رہا کریں۔ بزرگان دین سے میں جوں رکھیں۔ رہتوں والے۔ برکتیں والے۔“ اتنے میں کسی نے پوچھا ”حضور جمعکی اذان کہیں؟“ فرمایا ”اشناق صاحب کو کھانا کھا دیا ہے؟“ میں نے عرض کیا ”حضور کوئی جلدی نہیں جمع کے بعد کھائیں گے۔“ فرمایا ”جمع کے ادب میں کہہ رہے ہو یا بھی بھوک نہیں۔“ میں نے کہا ”جناب کوئی خاص و جذبیں۔ بس بعد میں ہی آئی۔“

بابا جی نے اشارہ دیا۔ رضا صاحب نے اذان دینی شروع کی اور ہم جہاں کھڑے تھے دیے ہی کمز رہے۔ جمع ڈاکٹر صاحب نے پڑھایا اور جمعہ پڑھنے کے بعد ہم سب لٹکر کی طرف روانہ ہو گئے۔ لٹکر کے پاس پہنچ کر بیان کرنا ہو گیا۔ ڈاکٹر صاحب نے ایک کرکے پٹیں مہماںوں کے آگے چینیں روٹیوں والا چوخانہ رہا مال نکال کر درمیان میں رکھا اور دردوں ڈیگوں کے ڈھنکے کھول دیئے۔ شاخم گوشت پکا تھا اور گرم گرم شور بے سے بھاگیں اٹھ رہی تھیں۔ ڈاکٹر صاحب نے میری پلیٹ میں آدھا دھ پاؤ کی دو بوریاں دتی کی ایک بھی سی تلی اور چوتھے والی بھی کا ایک چھاڑا دیا۔ میں نے بھتر اشور مچایا۔ نہ نہ کی۔ تھاں آگے سے بھٹانے کی کوشش کی تھیں وہ نہیں مانے اور کوئی سیر بھر لمبا پر میری رکابی میں بھر کا زینہ بنا ہوا ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے مجھے آگے ٹلنے کا اشارہ کیا۔ اس کے بعد وہ خود کمرے میں اترے۔ ان کے بعد

بہت ہی اہم تھیں۔ میں اس چیز کا عادی نہیں تھا اس لیے میں نے ڈاکٹر صاحب کے ان جھلکوں کو پہلی ہی ملاقات میں بہر کر لیا جنہیں لوگ عام طور پر پسند نہیں کیا کرتے۔ میں نے سوچا ان کے ساتھ خوب رہے گی اور پوچھا جو پہلی میں طے کرے گا۔

میں اور ڈاکٹر صاحب مصروف گنگوٹھے کے سب لوگ اپنی اپنی جھلکوں پر اٹھ کر کھڑے ہو گئے۔ ڈاکٹر صاحب بھی جلدی اٹھے اور فرمائے گلے ”حضور آگئے۔“ میں نے مزکر دیکھا وہاں ”حضور“ تھم کے کوئی بھی صاحب نہ تھا ایک خوبصورت اور مسکراتا ہوا بابا کھڑا تھا جس نے سر پر چوکو شیر نوپی پہن رکھی تھی۔ ٹھنڈوں تک گرم فلاں میں کالمبا سا کرتے تھے۔ لال پٹی والا اسرار کا تہبند بہت ہی جھبوں والی ایک داکٹر میں ایک شیم گرم صاف گھبرے سرخ رنگ کا۔ مولے مولے پاؤں میں پرانی وضع کے چری سپر تھے۔ میں نے اس حضور کو سر سے پاؤں تک دیکھا اور پھر دیکھتا ہی رہ گیا۔ اس پا بے رہے زیادہ خوبصورت مرد میں نے اپنی زندگی میں اس وقت تک دیکھا تھا۔ میں گلے جید صدر ایوب خان اور دامنیوں کے سرے سے بڑا متاثر تھا لیکن یہ صورت تو کچھ اور ہی تھی۔ ایسا حسن مجھے کسی وجود پر کسی تصویر میں کبھی خواب میں بھی اندر نہ آیا۔ میری ٹیکم ہو گئی۔ چودھری صاحب نے سر جھکا کر کہا ”حضور یہاں اشناق صاحب ہیں۔ اشناق احمد صاحب۔“

حضور نے ایک ماقم سافرہ لگایا ”نور والے“ اور پھر تالی بجا کر بولے ”رحمات والے برکتیں والے۔ غفار مہمان لوگوں کیا اشناق صاحب بھی ہمارے جانی جان یں۔ نور والے۔“

میرے مصالحے کے لیے بڑھے ہوئے ہاتھ دیے ہی رہ گئے اور آپ نے میرا کندھا پتھپتا کر کہا ”آئے جائے رہا کریں۔ بزرگان دین سے میں جوں رکھیں۔ رہتوں والے۔ برکتیں والے۔“

اتھنے میں کسی نے پوچھا ”حضور جمعکی اذان کہیں؟“ فرمایا ”اشناق صاحب کو کھانا کھا دیا ہے؟“ میں نے عرض کیا ”حضور کوئی جلدی نہیں جمع کے بعد کھائیں گے۔“ فرمایا ”جمع کے ادب میں کہہ رہے ہو یا بھی بھوک نہیں۔“ میں نے کہا ”جناب کوئی خاص و جذبیں۔ بس بعد میں ہی آئی۔“

بابا جی نے اشارہ دیا۔ رضا صاحب نے اذان دینی شروع کی اور ہم جہاں کھڑے تھے دیے ہی کمز رہے۔ جمع ڈاکٹر صاحب نے پڑھایا اور جمعہ پڑھنے کے بعد ہم سب لٹکر کی طرف روانہ ہو گئے۔ لٹکر کے پاس پہنچ کر بیان کرنا ہو گیا۔ ڈاکٹر صاحب سے کہا ”پت! آپ اندر چلیں بڑے کوئے میں مہماںوں کو بھی وہیں لے چلیں۔ سیکڑی صاحب اٹم صاحب حاجی صاحب۔ سب لوگ وہیں چلیں وہیں بنجھیں۔“

یہ پہلا موقع تھا کہ میں نے بابا جی کے ڈھنکے کوئے کے اندر قدم رکھا۔ باہر سے مجھے بالکل انداز و نہیں ہوا کہ یہ کہہ گرا ہے اور اس کافرش باہر کی سطح سے ڈھانی تین فٹ گمراہے اور اس کے اندر اترنے کے لیے ڈھنڈ کے ساتھ کوئی سر جھاڑا نہیں تھا۔

کچھ کا زینہ بنا ہوا ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے مجھے آگے ٹلنے کا اشارہ کیا۔ اس کے بعد وہ خود کمرے میں اترے۔ ان کے بعد

آرام کرنے کی اجازت عنایت فرمائیں تو مجھ پر احسان ہو گا۔ انہوں نے بڑی خوشی سے اور خوشدی سے اجازت دی۔ میرے شفعت و نسختوں کے درمیان ایک چار پائی پر لیٹ کیا۔ میرے گمراہ کے سفر کے تختے پر لیٹا ہوا ہوں اور میرے گرد یہ نسخہ دیکھائی

مرجان گرم پانی سے بھرے ہوئے ہیں۔ ان میں کافر عمرق گلب اور نعم کے چون کا بلاہ ہماری شامل ہے اور ان سے عالم مجھے غسل کیا جاتا ہے۔ اور گرد کے لوگوں کی آوازیں میرے کاںوں میں آرہی ہیں لیکن وہ خود میرے قریب نہیں آ رہے۔ ان سب کو غسل کا اختصار ہے جو ابھی تک پہنچنیں ہے اور اس کے میئے نے آ کر تباہی کے باوجود کام کر سوچنے لیے اس لیے کوئی آدمی گھنٹے تک آئیں گے۔

جب میں سوکر اخھا تو گہری شام ہو چکی تھی۔ ڈو ہنگے کوئے کے اندر میرے چار پائی سے ذرا دوڑ چک کیا ہاں ملے تھے اور باہر سے لوگوں کی آوازیں آرہی تھیں۔ میں اٹھ بیٹھا اور چار پائی سے ناگیں نیچے اتار کر سوچنے لگا کہ آج یہ میر ساتھ کیا ہوا!

میرا خیال ہے کہ خرازوں کے کمپ میں سپلانی کیا جانے والا لڑکا جب پہلی مرتبہ سوکر اخھا ہو گا تو اس کے زادوں میں بھی ایسے ہی خیال آتے ہوں گے۔ میں نے نیلی کناری والے نانے کے تہ کو جو سوتے میں محلے کے برادر ڈھانہ ہماری خاچ پر کس کر باندھا اور باہر آ گیا۔ باہر ڈرے پر روشنی ہو چکی تھی اور لوگ چھوٹی ٹکڑیوں میں بنے شام کا کھانا کھا رہے تھے۔

بادشاہوں نے بڑھے کو اس گھوڑے کی من مانگی قیمت دینے کا وعدہ کیا۔ اپنی اپنی سلطنتوں کے پسندیدہ قطعے اس سے کھام کرنے کا لیتھن دلایا تھا۔ وہ بڑھا سنا اور یہی کہتا رہا۔ ”بادشاہ سلامت ایک گھوڑا نہیں ایک شخص ہے۔ میرے گمراہ کیا ہے۔ ایک فرد ہے۔ میں اس کس طرح سے بچ سکتا ہوں۔ کیسے اپنے گمراہ کے ایک فرد کا سودا کر سکتا ہوں۔ مجھے جان کی مان دے کر معاف کیا جائے اور میری حنایت فرمائی جائے۔“

بڑھا غریب تھا اور غریب کو ہر طرح کا لائق ہوتا ہے اور ہر غریب اپنی زندگی جلد سے جلد ہاتھے کے لیے دن رات سیمیں بیٹھا کرتا ہے لیکن یہ بڑھا کچھ اچھے حضم کا بڑھا تھا۔ اس کو اپنی زندگی کی لیٹ نکلنے کا بالکل دن ہیں تھا۔ اس نے ہر مرتبہ گھوڑا ایچھے سے انکار کر دیا۔

ایک چھجھ بڑھا اخھا تو اس نے دیکھا کہ سنیدھ گھوڑا اپنے کوٹھے میں نہیں ہے اور تھوڑی دور کے بعد اس کے سموں کے انہیں بھی غائب ہیں۔ گاؤں کے لوگوں نے اکٹھے ہو کر اس بوڑھے پر لعن طعن کی اور یہکہ زبان ہو کر کہا۔ ”کچھ چھڑوں اپنے دشی ہے جب تھے اس گھوڑے کی من مانگی رقم ملتی تھی۔ زمینیں مر بیٹھے اور ہیرے جو ہرات ملتے تھے تو نے انکار کر دیا۔ اپنے چھار ہاتھ کے گھوڑے ابھی گیا اور ہاتھ بھی خالی رہے۔“

بوڑھے نے کہا۔ ”دیکھتے انسان ہیں پہلے ہی سے معلوم تھا کہ گھوڑا ایک نے ایک دن چوری ہو جائے گا اور تو لوگوں نے کہا۔ ”دیکھتے انسان ہیں پہلے ہی سے معلوم تھا کہ گھوڑا ایک نے ایک دن چوری ہو جائے گا اور تو انہوں نے کوئی کر سکتا تھا۔ چھاتی، ہاتھی، ہاتھی میں سزا ہوئی چاہیے تھی۔“

بوڑھے نے کہا۔ ”اتی دو ریکوں چاہتے ہو اور اسی اسی جسمیں کیوں نکالتے ہو۔ سید گی اسی بات یہ ہے کہ گھوڑا اپنے تھان پر فٹیں ہے۔ کوئے کا دروازہ کھلا ہے اور گھوڑا نام موجود ہے۔ اتنی بات تو حقیقت سے تعلق رکھتی ہے باقی سب طور پر اور اندازے ہیں۔ اس میں بد قسمی یا کم قسمی کی کیا بات ہے۔ کیوں مجھے طعن سے دیتے ہو اور کیوں مجھے برا بھلا کیتے ہو اور نیچے کوئے کھر سے نکلتے ہو کہ یہ بد قسمی کی بات ہے۔ اتنی بات ضرور ہے کہ گھوڑا تھا۔ اتنی بات یہ ہے۔“

لوگوں نے کہا۔ ”بد نصیب بڑھے ہم کوئی فلسفی یا عالم فاضل لوگ تو نہیں ہیں البتہ تھے سے سیانے ہیں۔ امور کہاں بڑی ہاتھ ہے۔ ایک پچھلی سمجھتا ہے کہ پہلے تیرے پاس ایک نیش بہا خزانہ تھا۔ اب نہیں رہا۔ اس سے زیادہ بد قسمی کیات اور کیا ہو گی۔“

بڑھے نے سر جھلک کر کہا۔ ”آپ چاہے کچھ بھی کر لیں میں آپ لوگوں کے منہ نہیں لگوں گا لیکن اپنی بات میں بھاگی دہراوں گا اور آخر دم تک اس پر قائم رہوں گا کہ کوئا خانلی ہے اور گھوڑا اچلا گیا ہے۔ باقی اور میں کچھ نہیں جانتا کہیے۔“

ذکر سے اپنے درباروں میں کیا کرتے تھے۔ اس بڑھے کے پاس ایک نہایت ہی خوبصورت سنیدھ گھوڑا اخھا جس کا ہاں اسی عہد کی ساری دنیا میں اور کہیں نہیں تھا۔ ایسا خوبصورت، صحنہ، جو اس سال اور کلے قدموں کا گھوڑا جب جگل سے شام کے وقت گاؤں میں داخل ہوتا تو یہوں محسوس ہوتا گویا بادل کا ایک بڑا سفید گلزار آسمانوں سے اتر کر آبادی کے اندر چلا آتا ہے اور لوگوں کے درمیان رحمتیں بکھیرتا جا رہا ہے۔ سیانوں نے کہا کہ اتنے بڑے نقصان پر

ران کی بڑی تین جگہ سے نوٹ گئی اور وہ چلنے پھرنے سے مدد رہ گیا۔  
گاؤں کے لوگ اس خوب روکی مددواری کی خبر سن کر بڑھے کے گھر پر آئے اور افسوس کرنے لگے کہ واقعی آپ  
میں کہنے تھے۔ ہم جن گھوڑوں کو ایک نفت غیر مترقبہ سمجھے تھے وہ ایک بہت بڑی زحمت ثابت ہوئی۔ کیا مجھے بھائے چاند  
کے گھر کو کہن لگ گیا۔ اور وہ بھی اس عمر میں کہ تمہارا آخری پھر اے اور سی کہتماری اکتوبر اولاد ہے۔ جب بڑھا پے کا  
ہماری کمرور پڑ جائے تو بڑھا کس طرح سے برس ہو۔ پہلے تو تم صرف غریب ہی تھے اب بے سہارا بھی ہو گئے ہو۔  
بڑھے نے کہا "بجا ہے! آپ پر تو نتیجہ نکالنے کا بھوت سوار ہے اور آپ ہر وقت حقیقی باتیں کرتے رہتے ہیں۔  
تھی رونہ جایا کرو اور تھی دور نہ جاؤ۔ صرف اس قدر کہو کہ لے کی ناگہ نوٹ گئی ہے۔ ہمیں کیا معلوم کیا ہے با  
ہمارا بھیں ہے۔ پہلے مشبوط تھا اب مددوں ہے۔ پہلے تو تم تھی اب تاثف ہے۔ یہ تو بس ایک خبر ہے۔ ایک نوٹا ہے۔ ایک  
کڑا ہے اس سے آپ نے پورا کل کیے تیار کر لیا۔ پوری کہانی کیوں کہر بنائی!"

پھر بڑھے نے کہا "آپ کا شاید کچھ اور خیال ہو لیکن میرا مشاہدہ اور میرا تجوہ یہ ہے کہ زندگی ہمیشہ گھوڑوں میں  
بڑھے نے خس کر کہا" اب کی بار پھر آپ اپنے اختیار سے باہر نکلے جا رہے ہیں اور ایک مرتبہ پورا  
مفرضوں اور اندازوں میں گھر کربات کر رہے ہیں اور حقیقت صرف اسی قدر ہے کہ گھوڑا چلا گیا تھا اب واہیں آگئے  
اوہ جو وہ اپنے آیا ہے تو اپنے ساتھ بارہ گھوڑے اور لے آیا ہے۔ اس واقعہ پر ہم کوئی فیلم کی نکردے سکتے ہیں کہ یا اچھا ہاد  
ہے یا بُری اخوش قسمتی ہے یا بد قسمتی۔ یہ تو بس ایک خبر ہے۔ ایک نوٹا ہے۔ ایک جزو ہے۔ ایک بات اور اصل کل پہنچا ہے۔  
پھر میں کس طرح سے کھوں کہ یہ خوش قسمتی ہے بد قسمتی۔

لوگوں نے جیان ہو کر اس کے چہرے کی طرف دیکھا تو اس نے مسکرا کر کہا "جب بک جھے پوری بات کا علم  
ہو جائے سارا کل میرے سامنے آجائے میں کس طرح سے حکم لگادوں کا چھاہا ہوا بہا ہوا۔ میں اپنی کم علی کی وجہ سے کلام  
فیمل نہیں دے سکتا۔ کوئی تحریر نہیں کر سکتا۔ کوئی حکم نہیں لگا سکتا۔ میں اپنی بے فیصلگی کے اندر خوش ہوں مجھے ایسا ہی رہتے  
دیجیے۔"

اس مرتبہ لوگوں نے ڈر کے مارے بڑھے کے ساتھ کوئی بحث نہ کی کہ شاید پہلے کی طرح اب بھی وہ تجھ کی  
ہو۔ انہوں نے اپنے اپنے سر جھکتے اور اس کے دروازے سے چلے گئے۔  
اس کنگلے بڑھے کا ایک تو جو جوان بیٹا تیری آنکھوں کا نور اور بڑھا پے کا سہارا ہمیشہ کے لیے تیرے پس رہا اور ہمارے سارے مرد  
بک لیں گئیں میں جھوک دیئے گئے۔ "پھر انہوں نے اوچھے اوچھے ہیں کرتے ہوئے یک زبان ہو کر کہا" یہ جنگ لی ہو گئی  
ہے اور ہمارے ہزارے ہزار پر گھسان کارن پڑا ہے۔ ہمارے لوگوں میں سے کوئی بھی واپس نہیں آئے گا اور تم اپنے بیٹے کے ساتھ  
آدمی کی زندگی بر کر گے۔"

بڑھے چڑکر کہا "تم لوگوں سے بات کرنی نصیول ہے۔ تم بات سے بات نکالنے کے عادی ہو گئے ہو اور آگے  
تھی آگے چلتے چلتے ہو۔ خود ہی نتیجہ نکالنے ہوا اور خود ہی نیٹے صادر کرتے ہو اور آپ ہی حکم بن بیٹھے ہو۔ بات صرف اتنی  
ہے کہ تمہارے گھروں کے مرد جنگ پر بیچ دیئے گئے ہیں اور میرا بیٹا نہیں لے جایا گیا۔ اب کوئی کس طرح سے کہ سکتا ہے

کوئی بھی پاگل ہو سکتا ہے۔ یہ بیچارا تو ایک مغل اور فلاں اور فلاں بڑھا ہے۔ اس کا کوئی قصور نہیں! اور سی انوں کی بات تھی کہ  
درست جو شخص اس بڑھا پے میں جگل سے لکھیاں چن گر لاتا ہوا اور گھر گھر جا کر بیچاہو کرات کی روشنی کے لیے کہ  
والوں کے لیے تھی بھر آنا آجائے اس کا اتنا بڑا اخزانہ اسے پاگل ہی ہونا ہوا۔

اکیس دن بعد آدمی رات کے وقت بڑھے کا سفید گھوڑا وابہیں آ گیا۔ دراصل وہ پوری نہیں ہوا تھا رنگ کا مگر  
جگل کی طرف نکل گیا تھا اور دو کہیں نامعلوم داویوں میں اتر گیا تھا۔ اکیس دن کی دشت فوری کے بعد جب وہ گھر والوں کو  
تو اکیلائیں تھا بلکہ جنگی گھوڑوں کا ایک خوں تھا جن کے حسن اور جوانی پر نگاہیں نہیں لگتی تھیں۔

گاؤں کے لوگ پھر بڑھے کے دروازے پر بیج ہو کر کہنے لگے "بڑے میاں واقعی تم پے تھے اور ہم جو ہے  
گھوڑے کا چلے جانا بڑے قسمتی نہیں تھی بلکہ خوش قسمتی تھی۔ بہت بڑی خوش قسمتی۔ ایسے خوبصورت اور اعلیٰ درجے کے گھوڑے  
کسی شہنشاہ کے اصطبل میں بھی نہ ہوں گے۔ ہم لوگ تم سے اپنے کہے کی معانی مانگنے آئے ہیں اور آپ کو آپ کے خل  
قسمتی پر مبارکباد دینے آئے ہیں۔"

بڑھے نے خس کر کہا "اب کی بار پھر آپ اپنے اختیار سے باہر نکلے جا رہے ہیں اور ایک مرتبہ پورا  
مفرضوں اور اندازوں میں گھر کربات کر رہے ہیں اور حقیقت صرف اسی قدر ہے کہ گھوڑا چلا گیا تھا اب واہیں آگئے  
اور جو وہ اپنے آیا ہے تو اپنے ساتھ بارہ گھوڑے اور لے آیا ہے۔ اس واقعہ پر ہم کوئی فیلم کی نکردے سکتے ہیں کہ یا اچھا ہاد  
ہے یا بُری اخوش قسمتی ہے یا بد قسمتی۔ یہ تو بس ایک خبر ہے۔ ایک نوٹا ہے۔ ایک جزو ہے۔ ایک بات اور اصل کل پہنچا ہے۔

لوگوں نے جیان ہو کر اس کے چہرے کی طرف دیکھا تو اس نے مسکرا کر کہا "جب بک جھے پوری بات کا علم  
ہو جائے سارا کل میرے سامنے آجائے میں کس طرح سے حکم لگادوں کا چھاہا ہوا بہا ہوا۔ میں اپنی کم علی کی وجہ سے کلام  
فیمل نہیں دے سکتا۔ کوئی تحریر نہیں کر سکتا۔ کوئی حکم نہیں لگا سکتا۔ میں اپنی بے فیصلگی کے اندر خوش ہوں مجھے ایسا ہی رہتے  
دیجیے۔"

اس مرتبہ لوگوں نے ڈر کے مارے بڑھے کے ساتھ کوئی بحث نہ کی کہ شاید پہلے کی طرح اب بھی وہ تجھ کی  
ہو۔ انہوں نے اپنے اپنے سر جھکتے اور اس کے دروازے سے چلے گئے۔

اس کنگلے بڑھے کا ایک تو جو جوان بیٹا تیری آنکھوں کا نور اور بڑھا پے کا سہارا ہمیشہ کے لیے تیرے پس رہا اور ہمارے سارے مرد  
بک لیں گئیں میں جھوک دیئے گئے۔ "پھر انہوں نے اوچھے اوچھے ہیں کرتے ہوئے یک زبان ہو کر کہا" یہ جنگ لی ہو گئی  
کہتی تھی اور وہ کسی کو خاطر میں نہ لاتا تھا۔ بڑھے کو بھی بیٹا بہت پیار تھا۔ ایک تو بڑھا پے کی اولاد دوسرے کلکنڈا  
بڑھا اُسے نظر پھر کر دیکھا بھی نہ تھا۔ اس لڑکے نے ان بارہ جنگی گھوڑوں کو سرداڑھانے کی خانی اور انہیں سواری بتائی تھی  
لیے لگائیں رستے اور پھرتدے ہیا نے لگا۔ کھلے باڑے میں تین چاروں کی کوشش کے بعد نوجوان کی محنت پلے پڑنے لگی۔

وہ سفید گھوڑے سے پھر کر چل دندوں تک جنگی گھوڑوں پر بھی پیٹھے سواری کرنے لگا۔ ایک روز سب سے منزدہ  
المیں نے جو پٹھے پر ہاتھ دھرنے نہیں دیتا تھا اس خبر و جوان کو ہوا میں اچھا لاؤ رکھ دے کی طرح زمین پر پھینک دیا۔ الہا

کیہ خوش قسمی ہے یاد قسمتی۔ اتنی چھوٹی سی خبر پر کوئی کس طرح سے فیصلہ دے سکتا ہے کیونکہ پوری حقیقت تو سوائے نہ کے اور کسی کو معلوم نہیں۔“

یہ حکایت سا کرانش بھی تصوری دیر تو خاموش رہے پھر اپنے بھنوں انداز میں میرا کندھا بلکر بولے ”میاں اے سمجھے؟“

میں ابھی دبھائیں تھا تو مسکرا کر بولے ”اس بدھے کی باتوں میں نہ آ جانا۔ ہر فیصلہ خود ہی کرنا اور ہر تجھے خوبی کیا ناوارن شرف انسانی سے محروم ہو جاؤ گے۔ انسان کی عطاوت اسی بات میں ہے کہ اسے اصل حقیقت کا علم ہو یا نہ ہو فعل فعل عطا کرنے میں ذرا بھی احتراز نہ کرے۔ اس بدھے چینی کے پکڑ میں نہ پھنس جانا اور اپنے دعوؤں اور فیصلوں کا لیل الاعلان اظہار کرتے رہنا ورنہ دنیا چھیس جائیں ہے علم گا ودی اور نالائق سمجھنے لگ جائے گی۔ ویسے تم میں یا آثار شرمندی میں موجود ہیں اور تم نے ان کا مدعا کرنے کی کوئی ترکیب نہیں ڈھونڈی۔“

لیکن جمانی کی بات یہ ہے کہ جب مجھے ”بaba جی“ کہنے کی اجازت مل گئی تو میرا دل ”حضور“ کہنے کو ترے پنے لگا اور میں اپنے ہی تقاضے کے پھندے کا شکار ہن گیا۔

لئکر خانے کے چھپر کی برجی سے گے گے میں نے آہست سے کہا ”حضور“ اور میرے اندر سے نہیں نہ کرتے طبولوں کا ایک اتنا بڑا غول نکلا کہ دنیا کے بڑے سے بڑے جنگل نے آج تک اتنی بڑی تعداد میں اتنا زیادہ شور پھانے سمجھے؟“

والے طبولوں کا ایسا جھنڈ کبھی نہیں دیکھا۔ دراصل ڈریا پاک کے گرد پکڑ لگانے والے طبولوں کا یہ جھنڈ مجھے شرمندہ کر رہا تھا کہ جس لفظی کی ادائیگی سے تم آج تک بچت رہے تھے خوش ہوتے رہے تھے اور اپنے روپیے پر نازکرتے رہے تھے دوست

کہ جس لفظی کی ادائیگی سے مل گر کے سجدہ ریز ہو گیا ہے۔ ایک ایسے شخص کے سامنے جو پڑھا لکھا نہیں۔ صاحب جادو دھم نہیں۔ طاقتوں نہیں۔ کسی فوجی سیاسی نظریاتی تحریکی ”شرافی“ سلطے سے نسلک نہیں۔ کوئی خاص حیثیت نہیں رکھتا بلکہ کچھ بھی نہیں۔ کچھ کوٹھے میں رہتا ہے۔ کچھ کچھ کھانے کھاتا اور کھلاتا ہے اور جس کے سامنے کوئی کچھ نہیں پڑتا شرمندہ نہیں ہوں۔ ایک کل ہوں۔ ایک پورا فرد ایک پوری دنیا ہوں۔ میں کیوں اس کو اپنے سے بہتر اپنے سے اعلیٰ اپنے سے برتر ہوں۔ میں ایک صاحب حیثیت صاحب الراء صاحب تصنیف اور صاحب سرکار ہوں۔ میں کیوں وہ کچھ کروں جوان پڑا جائیں روایت پرست اور مذہب است پسند لوگ کرتے ہیں۔

میں نے اپنے علم اور بدجے اور فضیلت اور خاندانی تیک نایی کی مشیہر جوہر دار نیام سے نکالی اور اسے فضائیں اپنے چاٹھ کر کے لہرایا۔ ”گھمایا اور اس کڑک سے ایک کڑک دار آواز لکلی“ ”حضور“ بابا جی نے سراخا کر دیکھا اور کڑکی چھوڑ کر کھڑے ہو گئے اور جلدی جلدی تال بجا کر فرمانے لگے ”رختاں برستاں والے شناشان والے۔ ذکر اذکار والے۔ ہمارے جانی جان آگے۔ آ وی آ کی۔ بنجھی بنجھو۔ خوشیاں آ گئیں روشنایاں پھیل گئیں۔“

میں کچھ کہنے سے بغیر سر جھکائے اور کندھے سکوٹے ایک قریبی مونڈھے پر بینچ گیا اور مذہب رکن کے ان جملوں کو ہماں ہاروں کی طرح سمجھانے لگا جن کے ذریعے میں بابا جی پر یہ ثابت کرنا چاہتا تھا کہ پچھلے چند میئنے میں سرکاری صروفیتوں کی وجہ سے حاضر نہ ہو سکا اور میرا زیادہ وقت لا ہو رہے باہر گزرا۔ میرے سامنے چھوٹی سی گول میز رکھتے ہوئے آپ نے فرمایا ”آپ ہر وقت میں ہوتے ہیں۔ ہمارے پاس ہمارے اروگڑا اس ڈریا پاک پر۔۔۔ آپ گفرنہ کیا کریں اور طبیعت پر یو جھنڈ دالا کریں اشراق صاحب۔۔۔ آپ ہر وقت ہمارے ساتھی ہوتے ہیں۔“

میں کچھ کہنے لگا تو فرمانے لگے ”بیانزندگی میں کام ہی انتہے ہوتے ہیں کہ کوشش کے باوجود کھلاٹیں جاتا۔ اپنے پیاروں سے ملائیں جاتا لیکن کام کرنے بھی ضروری ہیں۔ ان کا بھی حکم ہے۔ ان کے بھی بڑے درجات ہیں ہمارے پیارے ہمارے جانی جان ہمارے ساتھی ہوتے ہیں ہمارے پاس ہی رہتے ہیں چاہے برس ہا برس تشریف نہ لاسیں۔

میں اپنی جگہ شرمندہ ہوں اور مذہب رکن کے لیے مناسب فقرے خلاش کر رہا ہوں اور آپ میرے کچھ کہنے سے پہلے ہی میری خفت دور کیے جاتے ہیں اور مجھ سے ایسے مل رہے ہیں جیسے کل شام ہی میں نے ان کی خدمت میں حاضری بابا جی ہیں۔“

سی میلے میں ضرور آئیں اور گزشتہ سالوں کی طرح معدودت کر کے ہمیں بڑھانے کی کوشش نہ کریں۔ یہ دعوت نامہ ہم دونوں کے لیے تھا اور بچپنے تین سال سے اس قسم کے دعوت ناٹے باقاعدگی سے آ رہے تھے۔ کچھ ہماری ستیٰ پچھے مصروفیات کچھ بنی اور کچھ عزم الاتھانی ہم ہر مرتبہ معافی مانگ کر معاملہ آگے بڑھادیتے تھے۔ لیکن اس مرتبہ ہاتونے اپنے متاع غور کا نفع کچھ لیں، ہیدر دی کے ساتھ کچھ بچا کر میں نے میلے پر جانے کا ارادہ کر لیا۔ میں نے سوچا کہ دور افتادہ لوگوں کو چونکہ اپنے مظاہیر سے ملنے کا شوق زیادہ ہوتا ہے اس لیے ان کی آرزو پوری کرنے کے لیے ہمیں بھی جانا ہی چاہیے۔

میں کسرے میں قلم ڈالا لیا اور اپنے ریکارڈ کے لیے چھٹے کیٹھ بھی خرید لیے۔ ہاتونے چار روزہ قیام کے لیے منابع کپڑے تجہ کر کے بکس میں رکھ لیے اور پروں کی لڑکی سے دری جنگرانے کی کتاب مٹگوا کر اس سے بھی کے ہے میں ابتدائی معلومات بھی حاصل کر لیں۔ ہاتون قدیسی کسی دور دراز سفر پر جانے سے پہلے عالیٰ کے بر عکس جنگرانی اور ہر چیز معلومات پہلے حاصل کرتی ہیں۔ عالیٰ سفر سے واپس آجائے کے بعد اس نیکوپڑی یے کھنگال کر دیکھا کرتا ہے کہ وہ کہہ ہرگز کیا اور کہاں رہا تھا اور کیوں رہا تھا اور اس علاقے کی وجہ شہرت کیا ہے!

سفر سے دو روز پہلے میں ڈیرے پر سلام کرنے گیا تو بھائی عسل فرم کر دھوپ میں بیٹھتے تھے اور اپنے ہاتھوں اور ہاتھوں پر بادام روغن ل رہے تھے۔ میں سلام کر کے پائیتھی پر بیٹھ گیا تو فرمائے گئے "آج کا دن بھی کیا نورانی دن ہے کہ ہے بروے تو رواں سے بھی لمبی ملا تھیں ہو گئیں۔ صبح ڈاکٹر نلام علی آئے تھے۔ وہ پہر کے وقت حینہ رائے ان کے بعد میں اس قادر بخش پھرسا غرضی تھی اور اب آپ۔ سارا دن ہی روشن ہو گیا۔" پھر انہوں نے اپنے مخصوص انداز میں "نور رائے" کی لکار بلند کی اور زر سے پچھے بہت کر بولے "کھلے ہو کر بھوآ رام کے ساتھ۔"

میں ذرا سماں کر کر آرام کے ساتھ ہو بیٹھا تو مسکرا کر بولے "پوچھو کیا پوچھتے ہو؟" میں نے کہا "سرکار پرسوں میں کسی جاہاں ہوں میلہ دیکھنے۔ اگر ضرور کی طرف سے اجازت ہو تو چاردن کے لیے ہواؤں؟"

فرمایا "ضرور! ضرور! لیکن اکیلنے جانا ہی بھی ساتھ لے جانا۔ اس کی سیر ہو جائے گی۔"

میں نے کہا "وہ بھی جاہی ہے سرکار کو نکل میزبانوں نے اُسے بھی مخصوصی دعوت دی ہے۔"

فرمانے لگے "بھی کا علاقہ بھی نور اور علاقہ ہے۔ لوگ جانوروں سے محبت کرتے ہیں اور ان کو اپنی اولاد کی طرح پاتلتے ہیں۔ جو جانوروں سے محبت کرتا ہے اس کو انسانوں کے قریب ہو کر رہنے کا علم عطا ہو جاتا ہے خواہ دو انسان کئی تھیں کو رکھ دے اور کیسے ہی کھر درے کیوں نہ ہوں۔"

میں نے کہا "حضر! اوقل تو چاردنِ حد سے حد پانچِ دن بعد واپس آ کر پوری رپورٹ دوں گا اور اس عرصے میں دعا کا طلبگار رہوں گا۔"

فرمایا "تم سب کے لیے دعا ہی دعا ہے۔ ہر وقت دعا ہر گھری دعا۔ ہر آن دعا اللہ آ سانیاں عطا فرمائے۔"

میں سلام کر کے مصافی کر کے اور گھنٹوں کو ہاتھ لگا کر چلنے لگا تو سیکرٹری صاحب بھائی کی مخصوص لگنی لے کر آگئے۔ ہم دونوں نے ایک دوسرے کو ہاتھ اٹھا کر سلام کیا اور اپنے کام سے لگ گئے۔ جب میں عسل خانے کے

دی ہو۔ میں نے کمی مرتبہ درخواست کی کہ مجھ پر بھی تو فرنز بکھجے۔ بھی تو سر زلش بکھجے کہ ہاں ہمال بڑے آدمی ہو گئے اب کیوں ہم سے ملے گے۔ یا تھیک ہے جیاں جیاں بھی رہو خوش رہو۔ تمہاری طرف سے ٹھنڈی ہے آتی رہے اور ہمیں کچھ نہیں چاہیے۔ فرنز آئے صدا کر چلے۔ میاں خوش رہو ہم دعا کر چلے۔"

آپ سیری ہاتھیں کر کر خوش ہوتے رہے اور چھوٹی چھوٹی تالیاں بجا تے رہے۔ اس روز کدو اور چنے کی دال پکی تھی۔ آپ نے ایک چھوٹی سی رکابی میں خصوصی طور پر خالص گھن کڑ کیا اور اس میں کدو دال کر چھی سے ڈال کر میرے سامنے رکھ دی۔ غیری روٹیاں تھیں۔ چینی کے پیالے میں تازہ مکھن تھا ساتھ پودینے کی چینی تھی۔ تازہ کہی ہوئی موی کے ڈکرے تھے اور آخر میں چینی میٹھی سرخ چائے تھی۔ یہ جگہ گرم اور طالی کہ تھہ میں لپٹی ہوئی۔

اسنے میں پانچ چھاؤں کا ایک گروہ آ گیا۔ ان کے ساتھ ایک بر قلع پوٹھ خاتون بھی تھی۔ وہ اپنے ساتھ تھر کے لیے ایک چھوٹی سی چنکبری بکری لائے تھے۔ سب نے جگ جگ کر باری باری بھائی کے قدم چھوئے۔ ٹھنڈی میں دل دس کے نوٹ چھپا کر پیش کیے۔ پھر دست بستہ کھڑے ہو گئے۔ آپ نے نوٹ دا سکٹ میں ڈال لیے۔ آزادے کر بھا جمال کو جلا یا اور اس گروہ کو بعد چنکبری بکری کے بھا جمال کے حوالے کر دیا۔ بھا جمال سب کو ہاتھا ہوا بوزگی کے نیچے لے گیا اور انہیں بھی بھی ہوئی چار پانچوں پر بے شکن انداز میں شhad دیا۔

بھائی نے ان لوگوں کے لیے الگ الگ کٹوریوں میں کدو دال ڈال کر اور ساتھ تھی اور پرانی روٹیوں کا چھا بے میں ایک میتار کا کرکھانے کے لیے بھیج گیا۔ میں نے اپنے سامنے کے مکھن والے کنورے کو سر کاتے ہوئے کہا "بھائی یہ بھی بھجواد بھجے۔ میں تو کھا چکا۔"

فرمایا "کوئی بات نہیں پڑا رہنے دو۔"

میں نے کہا "حضر! بھا جمال ٹھنڈی اور موی تو لے کر ہی نہیں گی۔"

فرمایا "کوئی بات نہیں۔ چینی مولی بھیری بھیک ہے۔"

میں اپنی تھا دیز پر کچھ شرمندہ سا ہو کر داکیں باکیں دیکھنے لگا تو آپ نے چینی کی ایک پیالی میں آلو بخار کی میٹھی چینی بھر کر اسے میرے سامنے رکھ کر فرمایا "کھاؤ۔ جگر کے لیے نیڈ ہے۔" اس سے پہلے بھی میں نے نوٹ کیا تھا کہ بھائی مجھ کو اور مجھ ہیسے اور "معزز" لوگوں کو تو کھانے کے لیے اچھی اور ٹھنڈی دیتے تھے لیکن عموم انسانوں کو اور کم حیثیت لوگوں کو بھا کچھی دکھا بھیکا کھانا بردا دیا کرتے تھے۔ وہ لوگ یہ سیدھے تھے کہ معمولی حم کے کھانے کو لے کر بھی ہم سے زیادہ خوش ہوتے اور روٹی رکابی دال اور گلاس ہر شے کو الگ الگ بوس دے کر پھر کھانا شروع کرتے۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ بھی میلہ کے کارکنوں کی طرف سے ہمیں ایک بار پھر دعوت نامہ موصول ہوا کہ اب کیا!

آگے سے گزر کر گیت پر پہنچا تو بابا جی نے آزادے کر مجھے داپک بالا لیا۔ میں انہی قدموں پر پلٹ کر سیدھی راہ جانے کے بعد چھوڑنے پر کرونا کے سامنے پہنچ گیا۔

بابا جی نے فرمایا "اشفاق صاحب" بھی کے لوگوں نے محبت کے جذبے سے مغلوب ہو کر آپ لوگوں کا پہنچ پاس بالا ہے۔ ان کی محبت کا جواب محبت سے دینا اور ان کو علم عطا کرنے نہیں چاہا۔ پڑھے کہکے لوگ بے علم لوگوں کا پہنچ علم کا بوجھا خونا شروع کر دیتے ہیں۔ آپ ایسے نہ کرتا بلکہ ان کو اپنی محبت کا میدہ عطا کرنا۔ انہیں ایشیں اشوونے پر بمحضہ کرو ڈیتا۔"

میں نے کہا "جیسے آپ فرماتے ہیں ویسے ہی ہو گا اور جس طرح سے آپ نے حکم دیا ہے اسی پر عمل ہو گا۔" جیسے اندر میں سوچ رہا تھا کہ محبت تویرے پاس ہے ہی نہیں وہ میں انہیں کوکھر سے لا دوں گا۔ چند قلے علم کے اہمہ بریف کیس میں پہلے ہی رکھ لیے ہیں۔ اس کے علاوہ میرے پاس اور کچھ نہیں۔ رہتی محبت کی بات تو محبت کی بات تو پہنچے گروالوں کو دینے کے لیے نہیں میں بھی کے لوگوں کو کوکھر سے دے دوں گا!

تیج کافی ورنی تھا اور جوڑیے کی فضائیں واٹل ہونے کے بعد گھبرا گیا تھا۔

سردار سکندر خان نے کہا "حضور ساری بدی چھوڑ دی۔ سارے گناہوں سے من موز لیا۔" بابا جی اسی طرح

لوگ کی جھوٹی میں لکڑی پھیر کر جواہر چھانتے رہے اور خاموشی سے اپنے کام میں مصروف رہے۔

سکندر خان نے کہا "حضور ساری میں صاحب بدی سے براہی سے اور گناہ سے نفرت اسی درگاہ کا صدقہ اور اسی

دربار کا عظیم ہے۔ آپ کی ایک نگاہ نے مجھ کے کینے کو پاک صاف کر کے تیکی اور ثواب کے اوپنے تخت پر بخدا دیا ہے اور

بھری ساری دنیا بدل دی ہے۔"

میں نے دیکھا سکندر خان کے اس اعلان کا بابا جی کی طبیعت پر کچھ بوجھ سا پڑ گیا تھا اور وہ ہاتھ کے اشارے سے

اپنے رہ کرنا چاہ رہے تھے لیکن ان کے ہاتھ میں چھتی بھی اور چھانے پئے کا بہت سا کام باقی تھا بھی وہ اپنے ہاتھ کو فارغ

نہیں کر سکتے تھے اس لیے انہوں نے کوئی جواب نہ دیا۔

سردار سکندر خان نے کہا "حضور بڑے گناہ کیے۔ بڑے عیب کمائے بڑی برا دیاں کیں لیکن اب رہتوں کے

روز از کھل گئے۔ اب پاکی ہی پاکی ہے۔ صفائی ہی صفائی ہے۔ سارے گناہ چھوڑ دیئے۔ سارے کوڑا پر ادھ۔ پاپ

کناس دفع کر دیئے۔ ساری بدی براہی چھوڑ دی اُسارے گناہ جھاڑ دیئے۔"

بابا جی نے مسل کی پوٹی میں لکڑی چلانی چھوڑ کر سراو پر اٹھایا اور بڑی محبت کے ساتھ کہا "سکندر خان! جہاں اتنا

زور لگا کر بدی براہی چھوڑ دی ہے اب یہ تینی بھی چھوڑ دو اور آزاد ہو جاؤ۔ اس نے گھمنڈ سے توہ پانے والا تکبری اچھا

تھا۔"

سردار سکندر خان بات سمجھے پھر چھوتا سر ہلا کر "جو حکم حضور! جو حکم سرکار!!" کہتا گیا اور بڑی دریک کہتا

گیا۔ باہم مراجنے شرات سے مسکرا کر بھری طرف دیکھا اور پھر سر جھکا لیا۔

ڈیروں پر بڑے بڑے حق، غنی، بیوقوف، لکڑا سرے اور جھوٹوں کم کے لوگ بھی آتے ہیں اور بڑے شاعر چالاک،

ہر تینی خوات اور کائیاں لوگ بھی آتے ہیں۔ پاکیزگی کی ان مخلوقوں کے میں درمیان کمال کے خود غرض، مکار، تحریرے

دو بیوی مراجنے پر بادھ کر ملائکہ اس کے دوکوئے میں دوکوئے ہیں۔ بیوی دیواروں اور دروازوں

میں اور باہم مراجنے پر بادھ کر ملائکہ اس کے دوکوئے میں دوکوئے ہیں۔ بیوی دیواروں اور دروازوں

میں اور باہم مراجنے پر بادھ کر ملائکہ اس کے دوکوئے میں دوکوئے ہیں۔ بیوی دیواروں اور دروازوں

کے ساتھ جگہتے لایتے ہیں جس طرح اس بھری پر دنیا میں ہر طرح کے لوگ ساتھ ساتھ آباد ہوتے ہیں اسی طرح سے

ڈیروں پر بھی ہوتا ہے۔ ذریعے اور درگاہیں اس بڑی بڑی دنیا کے چھوٹے نوٹے ہوتے ہیں۔ اس وسیع و عریض خاکدان

کے تینی اپچڑ ربر سپ نشان انگوٹھے ناسکر فرش مانگنکر قلم!

جب چھانتے ہیں کام ختم ہو گیا تو بابا جی نے ہم دونوں کو جانے کی اجازت دیتے ہوئے کہا "جاو۔ ادھ جا کر

ڈاکٹر صاحب اور یکرثی صاحب کے پاس بنیوادھ اور بھی جان جن جن ہیں۔"

ہم ادھ بڑے چھوڑے پر آ کر بیٹھ گئے جہاں ڈاکٹر صاحب اور یکرثی صاحب کے ساتھ دو اور جوان بیٹھے

تھے جنہیں ہم نے اس لیے پہلے ذریعے پنیس دیکھا تھا۔ اتنے میں رسم یارخان کا میاں مشوی بھی آگیا۔ اس کے ہاتھ

ایک روز یوں ہوا کہ ساہبوں کا سردار سکندر خان اپنی پوری بچ دھنگ کے ساتھ ڈیرے پہنچ گیا اور بابا جی کے سامنے سینے پر ہاتھ باندھ کر ملائکہ اس کی طرح کھڑا ہو گیا۔ اس کے ساتھ اس کے دوکوئے بھی تھے۔ ایک کے ہاتھ میں چھوڑ ساٹپنی کیس تھا اور دوسرا کے ہاتھ پر ایک بھاری بھر کم بماز بیٹھا تھا جس کی آنکھوں پر چڑھے کی ٹوپی چڑھی تھی اور جوہر آداز کے ساتھ گردن گھما کر ادھر رکھنے کی کوشش کر رہا تھا حالانکہ وہ کچھ بھی دیکھنے سکتا تھا!

میں اور باہم مراجنے پر بادھ کر ملائکہ اس کے دوکوئے تھے جس کے دوکوئے میں دوکوئے ہیں۔ بیوی دیواروں اور دروازوں

دو بیوی مراجنے کے ہاتھ میں۔ بابا جی اس روہاں میں کچھ کاڑھا ساڑھا اس کی کٹافت کی وجہ سے جس کی کٹافت کی وجہ سے اسے لکڑی کی ایک چھتی سے ہلایا جا رہا تھا۔ چوہنے سے کاڑھے کی کڑھی بھرنے والے بھی بابا جی تھے اور مسل کی پوٹی میں لکڑی پھر نے والے بھی آپ ہی تھے۔ میرا خیال ہے کوئی جو ارش تیار ہو رہی تھی یا کوئی زب بن رہی تھی تھے اس مریض کو دینا تھا جو ساتھ والی ڈکریوں کی کوٹھڑی میں نوٹی چارپائی پر بیٹھی تھی۔

سردار سکندر خان نے اسی طرح سینے پر ہاتھ باندھے باندھے سر جھکا کر کہا "حضور میرا دل صاف ہو گیا ہے اور سیدھ کھل گیا ہے۔" پھر اس نے ذرا سا اور جھک کر کہا "میرے وجود پر جھوٹوں برکتوں کی بارش ہونے لگی ہے۔"

اس کے اپنی کیس والے گولے نے سر ہلا کر اس حقیقت کی تائید کی اور اپنی کیس زمین پر رکھ کر وہ بھی اپنے ماں کی طرح ہاتھ باندھ کر کھڑا ہو گیا۔ دوسرا کے لیے ایسا کرنا مشکل تھا کیونکہ اس کے چڑھے کے دستے پر باز بیٹھا

وافعات کے آثار سے واقفیت حاصل کر سکتا تھا۔ نہ میرے اندر کشف کی کوئی کیفیت پیدا ہوئی تھی اور نہ ہی مرے مالی علاقوں پہلے کے مقابلے میں بہتر ہوئے تھے۔ البتہ ایک بات ضرور ہوئی تھی کہ مجھے کسی کے تابانے پر اللہ کا یہ بیظاظ ضروری ہے جس کا خدا کہتا ہے ”تم میرا ذکر کرو میں تمہارا ذکر کروں گا۔“ چنانچہ میں جب تخلیقے کے عالم میں ذکر میں مشغول ہوتا تو

یحییٰ صاف پڑے جل جاتا کہ اس وقت اللہ میں فرشتوں کے ساتھ میرا ذکر کر رہا ہے اور میری بات کچھ ضروری باتیں طے کر رہا ہے اور میرے ذکر کی وجہ سے عرش محلی پر اس وقت میرا چڑھا ہے۔ میں یعنی بیٹھا ”یادو دو دو“، ”یادو دو دو!“ یادو دو دو!“ پڑھ رہا ہوں اور اپر اللہ میں فرم رہا ہے کہ ”یہ جواہر قاچ ہے اس کی سوت پکھ جنگی نہیں۔ پہلے اس لیے میں پکھ الجھ سا گیا تھا۔ میری کیفیت ”نو گرفتار بھرستا ہے تہ دام ابھی“، والی نہیں تھی بلکہ ایک ایسے عقلی نہیں دو راندھیں رہنا کی تھی جو اپنی قوم کو یا کم از کم اپنے معاشری تیگہ کو زندگی کے ہر شعبے میں ترقی یافت دیکھنے کا خواہ شدید قر اس کے ساتھ ساتھ میں ان لوگوں کے بارے میں جانے کا آرزو بند بھی تھا جو باطن کے سافر تھے اور جنہوں نے اندر کی منزلیں طے کرنے میں کمال حاصل کیا تھا۔ زراعی وضع کے زائلے رہنے والے پہنچنیں کوئی سوتی کے باشدہ تھے کہ ان کی تاریخ ان کے بخرا فیضے اور ان کے اذکار میں بلا کی کشش تھی۔ میں نے بڑی درود اپنے دہن کی سرحدوں سے بہت پرس سات سمندر پاؤ ولایت کے علاقوں میں بھی ان کی کہا بیان سن تھیں اور لق و دق سمندوں میں جدید ترین جہازوں پر ہر ہر کرتے ہوئے تربیت یافت باور دی ملا جوں سے بھی ان کے تھے سے تھے۔ میں اپنے دہن کے سنجیدہ اور لشکر بیل کے درمیان ایک ایسے چھپلے پاک بچکی طرح پرورش پار ہاتھ جس کی نگہداشت کا ذمہ معاشرے نے ان کے سرداریاں ہوا درودہ ایک نیک تکڑا حرام اور ناخلف پچکو کوپنی محبت بھری آغوش میں پال رہے ہوں۔ میرے بزرگ رہنماؤں میں سے دین بیٹھا تھا پھر اب سردار سمندر خان آگیا تھا۔ کچھ عورتیں ان سے تھوڑی لینے کے انتظار میں بیٹھی تھیں اور ابھی وہ اپنی جوارش بھی پورے طور پر تیار نہیں کر پائے تھے۔

میاں مشوی حسب سابق ڈاکٹر صاحب کے ساتھ الجھا ہوا تھا اور مو لاتاروم کے درجات کا تذکرہ کر رہا تھا۔ میکروری صاحب بڑی وچھپی سے ان دونوں کی باتیں سن رہے تھے اور لطف انہوں نے ہو رہے تھے۔ ان کی آنکھوں کی چمک بتا رہی تھی کہ دونوں غلطی پر ہیں اور حقیقت کا اصل راز صرف ان کے پاس ہے۔

میاں مشوی کہہ رہا تھا ”ڈاکٹر صاحب مجہدات کے بغیر جاپ کو دور کرنا ممکن نہیں ہوتا۔ آگے بڑھ کر اپر چڑھ کر پڑا لورنگ کر رہا تھا کہ سکھیا پڑے گا پھر ہی پر وہ اٹھے گا اور پھر ہی پٹچ نمودار ہو گی اور پھر ہی کھیل دکھائی دے گا اور ڈاکٹر صاحب کہ رہے تھے مجہداتے کرنا، روشن اسٹر لوگوں کا کام ہے۔ کرتی پھلوں کا فلسفہ ہے۔ الیں دل مشقت کے خواہ نہیں ہوئے۔“

میاں مشوی بولا ”اور سب سے بڑا جہاں لوگوں میں کھلیں جاتا ہے جو خداوند تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو چکے ہیں الیں سے بڑا مجہد اور کیا ہو گا کہ انسان صرف صالح دوستوں میں بیٹھے اور ڈاکٹر صاحب اصلاح دوستوں کا دیکھنا افس کا گناہ ہونا اور اس نفس کا گناہ کرنا ہے۔“

میں کیوں کا ایک برا ساتھیا تھا جس کے اندر کچھ ایسی اشیاء نہیں تھیں کہ خود نہیں کا پتہ چلتا تھا جو اپنی چکنائی کی وجہ سے چاردار چار دیواری سے باہر نکل پڑتی تھیں۔ میاں مشوی نے ہم سب سے بڑی تپاک کے ساتھ ملایا اور پھر چکری مار کر منہ بیٹھ گیا۔

میں بیانیاں پڑھنے میں بھرتی ہوا تھا اور ابھی کچھ انگروز تھا۔ میرے دل میں زندہ رہنے کی آرزو اور ترقی کے کی ہوئی تھی اور میں ایک ایسے ماحول میں آوارہ ہوا تھا جہاں ان دیکھے خدا کی اندر میں پرستش ہوئی تھی اور ہر کام کو مناجات لے سکھا جاتا تھا۔ میں اپنے پاس میری عقل میری داشت اور میرا بھر تھا اور میں ان کے مقابلے میں دیبا کی ہر شے تھی کہ جو تھی اس لیے میں پکھ الجھ سا گیا تھا۔ میری کیفیت ”نوجرفار بھرستا ہے تہ دام ابھی“، والی نہیں تھی بلکہ ایک ایسے عقلی نہیں دو راندھیں رہنا کی تھی جو اپنی قوم کو یا کم از کم اپنے معاشری تیگہ کو زندگی کے ہر شعبے میں ترقی یافت دیکھنے کا خواہ شدید قر اس کے ساتھ ساتھ میں ان لوگوں کے بارے میں جانے کا آرزو بند بھی تھا جو باطن کے سافر تھے اور جنہوں نے اندر کی مزیلیں طے کرنے میں کمال حاصل کیا تھا۔ زراعی وضع کے زائلے رہنے والے پہنچنیں کوئی سوتی کے باشدہ تھے کہ ان کی تاریخ ان کے بخرا فیضے اور ان کے اذکار میں بلا کی کشش تھی۔ میں نے بڑی درود اپنے دہن کی سرحدوں سے بہت پرس سات سمندر پاؤ ولایت کے علاقوں میں بھی ان کی کہا بیان سن تھیں اور لق و دق سمندوں میں جدید ترین جہازوں پر ہر ہر کرتے ہوئے تربیت یافت باور دی ملا جوں سے بھی ان کے تھے سے تھے۔ میں اپنے دہن کے سنجیدہ اور لشکر بیل کے درمیان ایک ایسے چھپلے پاک بچکی طرح پرورش پار ہاتھ جس کی نگہداشت کا ذمہ معاشرے نے ان کے سرداریاں ہوا درودہ ایک نیک تکڑا حرام اور ناخلف پچکو کوپنی محبت بھری آغوش میں پال رہے ہوں۔ میرے بزرگ رہنماؤں میں سے دین بیٹھا تھا پھر اب سردار سمندر خان آگیا تھا۔ کچھ عورتیں اسے تھوڑی لینے کے انتظار میں بیٹھی تھیں اور ابھی وہ اپنی جوارش بھی پورے طور پر تیار نہیں کر پائے تھے۔

میاں مشوی اور بابوں کے ڈیروں کے چکر لگانے شروع کر دیئے اور ان کو بھی اتنا ہی مان دینا شروع کر دیا جتنا صاحب اہل ہے۔ میاں مشوی اور بابوں کو دو انوں کو دیا جاتا ہے۔ لیکن وہ اس حقیقت سے بالکل نا آشنا تھے کہ میری کیفیت دھوپی کے کئے کی تھی اور میں اپنی تھوڑتی اگلے بچوں پر کھکھر کر ہر آنے جانے والے کو دیکھ رہا تھا۔ نہ بھوکنکا تھا نہ دیکھنکا تھا نہ دیکھنے دیکھنے کے لیے ایک ذکر دیا تھا۔ اسے اٹھتے بیٹھتے پہنچے پہنچے پڑھنے کے مددے پاک ہر جاہل میں اندر ہی اندر پڑھنا تھا اور مست رہنا تھا۔ یہ درود ”یادو دو دو“ کا درود اور اس کے ساتھ اغا اور شارکی کوئی پابندی نہیں تھی۔ میں اندر ہی اندر اس ڈکر کی لہروں میں چھیٹتے جانا تھا اور اسی خوبیوں میں اس طرح سے سستہ جانا تھا جو پھول کی جان اور نیم سحری کے اعلان میں ہوتی ہے۔ نظر تو نہیں آتی البتہ اس کی موجودگی کا جادو ہر زندہ و جسد کو کیلئہ رہتا ہے۔

آج میں بیانی سے اس ذکر کی بات کرنے ہی آیا تھا کہ ایک مینے کی وظیفہ گزاری کے بعد مجھے اس سے کوئی خاص فائدہ نہیں ہوا اور میں وہیں کا وہیں تھا۔ نہ تو مجھے فضا میں سے پھول اترتے نظر آئے تھے۔ نہ میں آنے والے

میں نے کہا "میاں! میر اصالح و مسٹوں کے ساتھ دل نہیں لگتا۔ ان کی دوستی میں کوئی رس نہیں ہوتا۔ کوئی بارک اور بدمعاذی نہیں ہوتی۔ دلچسپی کی واردات نہیں ہوتی۔ میں ان کے ساتھ کیسے دل لگاؤں۔ میر اذکر تو آج کل اور پر ہوئے ہے لیکن میری اس سے دلچسپی نہیں رہتی۔ نہیں رسی کیا۔ میری دلچسپی اس سے ہوئی نہیں سکی۔ میں اپنا ذکر بیہاں منہ چاہتا ہوں۔ بیہاں کرتا چاہتا ہوں۔ اپنے حلقے کے لوگوں میں اپنے طلاق سے بحق حلقوں میں۔ اپنے دشمنوں میں۔ اپنے فرزنشداروں اور اپنے شریکے کے لوگوں میں۔ میں حلقہ اربابِ ذوق میں اپنا ذکر سننا چاہتا ہوں۔ انہیں ترقی پرند مصطفیٰ میں اپنا ذکر چاہتا ہوں۔ کتابوں، رسالوں، تقدیدی مضمونوں میں اپنا نام دیکھنا پسند کرتا ہوں۔ کاموں میں اپنی مورث کی چھاپ کا خواہ شدہ ہوں۔۔۔۔۔ میں نے اوپر ذکر کرو کے کیا لیتا ہے؟"

"اور اگر اللہ کے بیہاں بھی تمہارا ذکر ہوتا ہے تو کوئی بری بات ہے؟" میاں نے پوچھا۔

میں نے کہا "وکی میاں مجھے اس پر اعتماد تو کوئی نہیں۔ بلکہ میرے لیے خوشی کی بات ہے لیکن درحقیقت میں اپنا زیادہ ذکر بیہاں چاہتا ہوں۔ میں اپنا حملہ تبدیل نہیں کر سکتا۔ میں اسی بدر دوڑ کے کنارے رہنا چاہتا ہوں جس میں سے ہر وقت بال صفا پور کی بوآتی رہتی ہے۔ اسی گھر کے اندر جس کی نوٹی روایا ہے اور اس کے منہ پر پرانے دستروں کی بندگی ہے۔ انہی لوگوں کے درمیان جو اچھا کھاتے اور مندا بولتے ہیں۔ جو خوبیت کے ذکار مارتے ہیں اور تکبیر کی ریاضت میں لوٹتے پوئیتے رہتے ہیں۔ میں ان کوئیں چھوڑ سکتا۔ میں حملہ گنجائیاں کی رہا۔ اس کے پڑوڑے کی داد دن جا کر آبا ذینش ہو سکتا۔ میں ایک رات یہاں کوچ ماہیاں کی رہا۔ اس کے کی ریاضت کا کافی ہے۔

جب کبھی میں شہاب سے پوچھتا کہ اس دنیا اور اس کی آلاتوں میں کہنے ہوئے انسان کو خدا کب یاد رکھتا تجویز کرتا ہے۔ میری نظر درجک پہنچتی ہے اور ہر کوئے کحدڑے کا جائزہ لیتی ہے۔ باعث میں کوئی ہوا خوری کے لیے چاہا ہے۔ کوئی پھول سوچنے اور پھل کھانے کی غرض سے جاتا ہے۔ کسی کو حسن گھستاں سمجھنے کرائے اندر بالایتا ہے لیکن سورج بھی باعث میں داخل ہوتا ہے سیدھا گندگی کے ذریعہ پر پہنچ کر غلافت سے لطف اندوڑ ہوتا شروع کر دیتا ہے۔ میں لطف اندوڑی کا مارہوا ہوں اور لطف میں رہنا چاہتا ہوں۔"

رسوی ڈھارے سے بیاہی کی آواز آئی اور سیکرڑی صاحب، جو تین پہنچنے لگے پاؤں ان کی طرف بھاگے۔ میاں مشوی نے کہا "اشفاق صاحب اس طرح سے بھاگنے والے لوگ انعام یافت ہوتے ہیں۔ صاحب اثمار۔ پھلوں سے لدے ہوئے اور یہ سب معیت کا اثر ہوتا ہے۔ کھلے ہونے کا ایک ساتھ ہونے کا۔"

میں نے کہا "میاں مجھے تیری بات سمجھیں نہیں آئی تو جب بھی بات کرتا ہے پکیلوں میں کرتا ہے اور تینی کی پہلیاں اصل کی ثانیتی کرنے سے قاصر ہوتی ہیں۔"

دو مری کی ایک چھوٹی کوئی کوئی کے بے حد خوبصورت ڈرائیک روم میں بڑے ہی تیتی قالین پر مراتبی کے انداز میں بیٹھی اور تبرکے آخري ہستے کی سردی ایک پلی ہوئی جبوی اور مزدی کی طرح اس کی طرف بیٹھی کھڑی ہی۔ ہماری آمد ہال نے اپنی پوری آنکھیں کھوں کر ہمیں غور سے دیکھا اور پھر "کافی شہاب؟" پوچھ کر اپنی جگہ پر کھڑی ہو گئی۔ شہاب نے لا یہ براہمہت ہی بیارا دوست ہے اشفاق! اس کے ساتھ میں نے پورے چاردن اور چار راتیں روم کے کوچ و بازار میں

حکوم کر گزاریں اور پھر میں اپنے گناہ بخشنوائے کہ چلا گیا۔ اس نے اپنی آنکھوں کی مسکراہت اور چہرے کی جملکار سے بلکا سمجھنکارے کر کہا "میں اب رہنے دو۔" اور اندر کاٹی بانے چل گئی۔

وہ کوئی اڑتیں چالیں برس کی ایک خوبرو اور خوش قامت خاتون تھی جو کسی دردناک رومنی ہائل کے ہر آمدے سے نکل کر ساتھ والے دروازے سے اگلے چھپر میں داخل ہو رہی تھی۔ وہ اس قدر پر وقار پر اسرار اور پر ہلکا خاتون تھی کہ میں اس کے بارے میں شہاب سے کچھ بھی نہ پوچھ سکا۔

تحویری ہی دیر میں وہ کافی کے دو کپ بنا کر لائی اور طشت قالین پر رکھتے ہوئے بولی "میں نے ابھی آپ کے آنے سے کوئی پانچ منٹ پہلے اپنے حصے کی کافی پی لی ہے کیونکہ میرا خیال تھا کہ آپ وقت پر پانچ جالیں گے لیکن آپ کے نہیں لے۔"

شہاب نے کہا "آج کچھ میرا را دہ نہیں تھا۔ پھر میری گاڑی کی بریکیں بھی کچھ لوز تھیں اور موسم بھی کل کی فریضی نہیں تھا۔ لیکن گھر سے باہر نکلے تو رادہ بن گیا۔"

وہ پھر اسی طرح مراثی کے انداز میں بینچہ بھی اور شہاب حرم کعبہ کی تفصیلات بیان کرنے لگا۔ بالکل اسی سیدھے اور غیر موثر انداز میں جس طرح پہلی مرتبہ جیامرہ پر جانے والے لوگ بیان کرتے ہیں۔ وہ آنکھیں بند کر کے شہاب کی پاس نہیں رہیں تھیں میرا خیال ہے کہ وہ ان باتوں سے مرعوب نہیں ہوئی اور اس بات کا انتظار کرتی رہی کہ وہ کوئی اور بہ کرے اور وہ اپنی آنکھیں کھول کر توجہ سے اس کی بات سنے لیکن شہاب کو اس بات کے علاوہ اور کوئی بات آتی ہی نہیں تھی یا اس کے علاوہ کوئی اور بات کرنے کا حکم ہی نہیں تھا۔ یا اس موضوع کے علاوہ اور سارے موضوعات اس سے سلب کر لیے گئے تھے۔ ایسے ہی اندازی آدمیوں کی طرح بول رہا تھا اور اوسا گھر رہا تھا۔

شہاب میں اور تو سب خوبیاں تھیں لیکن ایک بات بڑی گندی تھی کہ وہ موز بہت تیز چالتا تھا اور اس بات دھیان نہیں رکھتا تھا کہ اس کے ساتھ کوئی اور بھی بیٹھا ہوا ہے۔ اترائی میں دھنکاٹ کر جب ہم لارنس کاٹھے اس آگے لکھتے تو پھر دھنڈنے ہیں گھیر لیا۔ آگے سڑک نظر آئی بند ہو گئی تھی۔ سامنے کاپنے آٹھ کا سڑک کا چکر کوئی سوا کلکبر پر پھیلا ہوا ہے۔ وہاں سے چکر کاٹ کر سڑک کاٹی پیچے پہنچ جاتی ہے اور پھر آگے کا سفر آسان اور سیدھا ہو جاتا ہے۔ مگر نے محضوں کیا کہ ہماری گاڑی ہو ایں اڑی اور کوئی تین چار سو فٹ تک اسی طرح سے ہوا میں پیرتی ہوئی "وچ" کے سڑک پر گردی اور آگے کا سیدھا اور آسان سفر شروع ہو گیا۔ شہاب نے مسکرا کر ممی خیز نظر دیں سے میری طرف دیکھاں لیکن آگے کہا "مگر بارگئے؟"

میں نے کہا "ہاں!"

بن کر بولا "تم سمجھے ہو گے گاڑی ہو ایں اڑ رہی ہے؟"

میں نے کہا "ہاں۔"

کہنے لگا "میاں گھاڑ۔ گاڑیاں سڑکوں پر چلانے کے لیے بنا جاتی ہیں ہو ایں اڑنے کے لیے ہیں۔ لہ

چے ہیں ہیں کا پڑھوتے ہیں یا ہوئی جہاز۔"

میں نے کہا "پہلے تو اسی طرح سے ہوتا تھا کہن آج ایک انوکھا مشاہدہ کیا۔ تم کوئی جنم وغیرہ تو نہیں ہو۔"

کہنے لگا "پینڈو آدمیوں کے دماغ بھی کس قدر سادہ ہوتے ہیں جو انہیں باتوں کو قبول کر لیتے ہیں۔ میاں ایسے ہوئی ہے اور اپنے پہیوں پر چل رہی ہے۔ پوری سڑک چاروں پہیوں کی گرفت میں ہے اور چاروں ہاتھ میں ہیں۔"

جلد ہی ہم واپس گرفتچی گئے۔ ہماری بیویاں ابھی تک اسی کرے میں پیشی اسی گرفتچی سے باتمی کر رہی تھیں۔

جب میاں مشنوی نے کہا "میں اب حضور سے اجازت لے کر واپس جاتا ہوں۔" تو میں نے جلدی سے کہا

"پہلے بھی اجازت لے کر خست ہو لینے دو تو بعد میں چلے جانا۔"

میں بابا جی کے پاس رسومی ڈھارے میں پہنچا تو آپ اکٹھے ہی تھے۔ میں نے کہا "بابا جی مجھے اجازت ہے؟"

(بلا) "اں قدر جلدی؟"

میں نے عرض کیا "حضور ایک ضروری کام ہے اور ہمیں حلقات ارباب ذوق کی میٹنگ میں جاتا ہے۔ میری بیوی

اُن کی صدارت کر رہی ہے اور وہاں ادب پر ایک اہم مباحثہ ہو رہا ہے۔"

آپ نے غور سے ہیری طرف دیکھا اور انگلی اٹھا کر کہا "نوت! مباحثہ بیٹھ کی علمی کی وجہ سے ہوتا ہے اور ہوت لئے کے لیے کیا جاتا ہے۔" پھر فرمایا "جاوہ! اجازت ہے لیکن جلدی جلدی آتے رہا کرو بیویاں سب کو انتظار ہوتا ہے۔"

میرے ساتھ ایک اور بھی عجیب حداد متصادم ہے کہ میں علمی طور پر انسانیت کی محبت میں شدت سے جتنا ہوں

اور انسانیت کے شرف کے لیے بہت کچھ لکھتا ہوں۔ اس کے دکھ دکھ کا بر سلا اٹھماڑ کرتا ہوں اور اس پر ہونے والے ظلم اور

لیا ہوں کے خلاف احتجاج کرتا ہوں لیکن آدمی مجھے اچھے نہیں لکھتے۔ میرے اور گرد بننے والے لوگ میرے دوست

ہر سامنے میرے عزیز، میرے ہم صریف میں ان کو پسند نہیں کرتا اور ان پر کوئی نکتہ چھپی کر تارہتا ہوں۔ جو انسان میرا ہم

ہر سامنے ہے مجھے ایک آنکھیں بھاگتا۔ جو میرا ہم حال نہیں اس سے میں گفتگو کرنے پر بھی آمادہ نہیں ہوتا۔ میں کیا کروں

لاد کس سے کھوں اور کون میری دلکشی کرے کے مجھے "انسانیت" سے یعنی اس لفظ سے میرا مطلب ہے انسانیت کی

ہمکش (Abstraction) سے تو والہانہ عشق ہے لیکن اس کی زندگا کا یوں کے آڑے وقت میں میں ان کی کوئی مدد

لیں کر سکتا۔ ان پڑھ جاؤں اور ناخوندہ انسان تو مجھے انسان ہی نہیں لگتے اور میں میری ترقی کی طرح ان سے بات کرنے کی

کیا راہات خیال کرتا ہوں۔ اس پر بھی میں انسانیت سے ٹوٹ کر پیار کرتا ہوں اور انسانیت کا جھنڈا لے کر چل رہا ہوں۔

اب میں اس انشاد سے نکل جانا چاہتا ہوں لیکن کوئی میری مدد نہیں کرتا۔ ادھر باہر نکلے کے سارے راستے بند

381

فریبود آجائے گی لیکن اس دور کا ہر پڑھا کھانا اور اس تعلیم یافتہ انسان خاص طور پر مغرب کا آدمی اس بچے کی طرح خد  
کر رہے اور اپنے میں وہ Frequency پیدا کیے بغیر اس سیگنل کو Receive کرنے کی کوشش کر رہا ہے جس کے لیے  
اس کے پاس کوئی Antenna موجود نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مغربی دنیا کے لوگ خاص طور پر امریکہ کے لوگ ان یو گین  
پاروں کو دیواریوں اور بازی گروں کا فکر ہو رہے ہیں جو روحانی کرتب و کھاکر سادہ لوگوں کو لوٹ رہے ہیں اور صاف دل  
وہیں کو نہیں رہے ہیں لیکن صاف دل لوگوں کا درجہ ہمیشہ بڑا ہوتا ہے۔ وہ وقت قریب ہے جب سادہ لوگ اور صاف دل  
وہیں بات چائیں گے اور یو گی اور چادو گران سے بہت بچپے رہ جائیں گے۔

وہ جیسے چیزیں سمجھنے کی ہے اور وہ بہت ہی اہم ہے کہ تصوف یا صوفی ازم اور روحانی طاقت یا "Spiritualism" ایک بات یاد رکھنے کی ہے اور وہ بہت ہی اہم ہے کہ تصوف یا صوفی ازم اور روحانی طاقت یا "Spiritualism" ایک ایک چیز ہیں اور ایک کا دوسرا کے ساتھ کوئی تعلق نہیں۔ مثلاً جو آدمی کرائیں دکھائے "عقل" کے خلاف "انک" ایک چیز ہیں میں لائے ضروری نہیں کرو ہو۔ لیکن اس کے الٹ ہر پورے صوفی میں کرائیں دکھانے والے واقعات عمل میں لائے ضروری نہیں کرو ہو۔ صوفی بھی ہو۔ لیکن اس کے الٹ ہر پورے صوفی میں کرائیں دکھانے کی طاقت موجود ہوتی ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ وہ کرائیں دکھائے یا نہ دکھائے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ تصوف یا صوفی ازم کے کامیز اور اس کا انسان سے یا انسانی زندگی سے کیا تعلق ہے۔ مختصر طور پر یہ جان لیجئے کہ تصوف ایک علم ہے جس کا مضمون ہے کہ ان طاقتؤں اور ہستیوں کی حقیقت معلوم کی جائے جن پر ہمارے نہ ہب کی بنیاد قائم ہے اور جن کو دیکھئے بغیر نہ مسمی ہے کہ تم ان کا دل اور حیات بعد الموت لیکن اگر اصل طریقے پر دیکھا جائے تو صوفی ازم کی بنیاد ایک ہی بات پر ہے کہ اللہ کیا نہ کرتا اور کوئی نہ کرتا۔ اس کا کیا تعلق ہے۔ قرآن میں وہ اپنے ہاتھ آنکھ کا ان روح اور نفس کا ذکر ہے کیا ہے۔ کس طرح کا ہے اور حقوق سے اس کا کیا تعلق ہے۔ کیا اس کے ہاتھ کا کان آنکھ اور روح اور نفس ہماری طرح کے ہیں یا کوئی سب کیا ہے۔ اس سے اللہ کا مطلب کیا ہے۔ کیا اس کے ہاتھ کا کان آنکھ اور روح اور نفس ہماری طرح کے ہیں یا کوئی اور طرح کے۔ اگر ہماری طرح کے ہیں تو پھر وہ ایک جسم رکھتے ہوئے ہر جگہ حاضر و ناظر کس طرح سے ہو سکتا ہے۔

صوفی کے علم کی بات مجھے دیرے سے سمجھ آئی جس طرح آپ کو دنیا کا علم یعنی کے لیے بس سے پہلے لکھا پڑتا ہے اور ایک پہلوان یا Athlete مبنے کے لیے ورزش کرنی پڑتی ہے اسی طرح صوفی ازم کا علم حاصل کرنے کے لیے بس سے پہلے آپ کو اپنی زندگی ظاہری اور باطنی دونوں طرح پا کیزہ بنانی پڑتی ہے۔ ہر طرح کی گندگی سے خواہ دوہ اخنوںی ہو جائی ورنی دور پڑنا پڑتا ہے۔ اس کے بعد اپنے اخلاق اور اپنے کردار سے ہر طرح کا میز جاپن دور کرنا پڑتا ہے۔

بھی کوشش یہ ہوئی چاہیے کہ جتنی اخلاقی برائیاں ہیں وہ سب دور ہوں اور جتنی خوبیاں ہیں وہ سب پیدا ہو جاؤں۔ اس کام کے لیے پکھر ریاضت اور کچھ تجارت (Exercise, Drill, Struggle) کرننا پڑتا ہے۔ جب ان چیزوں میں پچھلی اور پاکام کی بندی ہو جاتی ہے تو تمہرے سر انہی کی جھلکاں ملنگتی ہیں اسکیان حاصل ہونے لگتا ہے۔

تھوڑی بھائیا تھا اسے پرہیز میں اپنی بیوی جھلکیاں کئے جانے کا سب سے حاصل کیے جاتے ہیں اور پھر ان پر عمل کیا جاتا ہے۔ لیکن تصوف میں اس کے کافی نہ ہے۔ اس میں پہلے عمل کیا جاتا ہے اور پھر علم حاصل ہونے لگتا ہے۔

بڑے ہیں ادھر میں انسانیت کی تحریر یہ سے پیار کر کر کے لا غریب ہو جاؤں۔ میری آپ سے درخواست ہے کہ مجھے سمجھائیں کہ اسلام جو اخوت، مساوات اور بھائی چارے کا دین ہے اور علم نافع پر اس قدر روز و دن ہے وہ علم مجھے کیسے حاصل ہو جاؤں گی انسانیت سے کیوں مجبت کر سکوں اور اپنے علم کو کیونکر عمل میں ڈھالوں کہ خود بھی اسلام کے قریب ہو جاؤں اور دوسروں کے لیے بھی موم حق روشن کر جاؤں؟ لہذا سب سے پہلے میں نے صوفی ازم کی طرف توجہ دی کہ ذمروں پر دھکیری اعمال برداشتی کا علم بڑے آسان طریقے سے سمجھایا جاتا ہے لیکن عجیب سی بات ہے میں جس لوگوں پر چھاتا چکھاتا ہوں گے انہیں کل بھی نہ لکھا۔

صوفی لوگ کہتے ہیں کہ اگر صوفی ازم کا علم حاصل کرنا ہو تو صوفیوں سے میں طالب رکھتا چاہیے۔ کتابوں سے ان

صوفی لوگ کہتے ہیں کہ اگر صوفی ازم کا علم حاصل کرنا ہو تو صوفیوں سے میں طاپ رکھنا چاہیے۔ کتابوں سے اس  
بات چیت سے اور پیغمروں سے علم حاصل نہیں ہو سکتا۔ محبت کرنے کے لیے ایک محبوب ہونا چاہیے۔ ایک محبت کرنے  
درکار ہے۔ کتاب کے ذریعہ آپ محبت کا سبقت نہیں پڑھ سکتے کیونکہ اس کا تعلق دماغ سے نہیں دل سے ہے۔ سائنس اور  
میکنالو جی، حساب اور اسکن میکس گرامر اور زبانی دماغ سے تعلق رکھتے وालے علم ہیں۔ یہ کتاب کے ذریعہ یا سماں اور نظری  
(Apparatus) آلات کے ذریعہ حاصل ہو سکتے ہیں لیکن دل کی پاتیں دل کے جاہتی ہیں۔ اگر ان کو جانے کے لیے دماغ کا آلا استعمال کیا جائے تو Short Circuit ہو جاتا ہے۔ پھر انسان کا اند  
اسانہ محرم الحجاج ہاتا کے بڑی سے بڑی روشنی بھیجا و مالا اعلانیں کر سکتی۔

میں صوفی ازم کا ایک چھوٹا سا اور معمولی ساطالعلم ہوں۔ آپ کی طرح میں نے بھی اس مضمون پر کچھ لکھا ہے  
پڑھی ہیں اور اس کو دماغ سے سمجھنے کی کوشش کی ہے لیکن یہی شناکام رہا ہوں۔ لیکن آپ کے مقابلے میں میں ذرا سالا باہ  
خوش قسمت ہوں کہ مجھے چند صوفیوں کی محبت میں بینچنے کا اتفاق ہوا ہے اور ان کی توجہ سے اور ان کی محبت کی وجہ سے ان  
کو کس حد تک محسوس کرنے لگا ہوں۔ گویا محسوس کرنا اور یہ بانانا علم کی حد سے آگئے نہیں جاسکا۔ کیا میں اس  
تجربے اور مشاہدے کو بھی دل سے محسوس کر سکوں گا؟ کیا میں ان کی خیالات کو جوچ پا سکوں گا؟ کیا یہ محسوسات بھی میرا  
قسمت کا ایک حصہ بن سکیں گے؟ یا یہ سوال ہیں جو پہلے مجھے پریشان کرتے تھے۔ اب نہیں کرتے۔ میں وہ خوش قسمت  
کلر بلائنس ہوں جو کوئی رنگ نہ دیکھ سکے لیکن اس کا پورا ایمان ہو اور پختہ یقین ہو کہ واقعی اس دنیا میں رنگ بھی ہوتے ہیں۔  
میں نہیں دیکھ سکتا تو کیا ہوا اور لوگ تو دیکھ رہے ہیں۔ اگر یہ کلر بلائنس دور ہو جائے تو یہ دنیوی خوشی کی بات ہے۔ اگر  
ہو سکے تو کوئی نہیں سوکی ٹھکوہ نہیں۔ کسی کوئی زور نہیں۔

ہوئے وہ دن بھی دس پر جو اپنے عقل میں نہ آ سکے۔ جو اپ کہیں گے یہ عجیب بات ہے۔ ہم کسی ایسے علم کو مانے کے لیے تیار نہیں جو ہماری عقل میں نہ آ سکے۔ جو ہم نہ سمجھ سکیں۔ جس کو ہم جھسوں نہ کر سکیں۔ میں کہوں گا آپ بچے ہیں۔ ایسے بچے جس کی عمر چھ سال سے زیاد نہیں۔ اس بات پر ضد کر رہا ہو کر میں نہیں مانتا کہ (شہوت) بھی کوئی چیز ہے۔ اگر ہے تو مجھے کتاب نہیں سے پڑھ کر سمجھائیے۔ ذایا گرام ہنا کہ اس کی تفصیل بتائیے۔ سلاعینہ دکھا کر اس کی لذت بتائیے۔ میں کہوں گا پوچھے ہیں۔ جب تم چودہ سال کے ہو جاؤ گے تو میرے بتائے بغیر میرے سمجھائے بغیر کوئی کتاب پڑھے بغیر یہ بات تھماری کچھ بھی

چنانچہ صوفی ازم میں پہلا حکم منتا ہے۔ پھر اس پر ایمان لانا ہے۔ اس کے بعد عمل کرنا ہے اور اس عمل کے دوران میانچے تو  
نکودار ہونے لگتا ہے۔ علم خود نہ محاصل ہونے لگتا ہے۔  
یعنی یہ باتیں بہت بھی ہیں۔ یہ تو ایک سمندر ہے۔ ایک عمر میں سمندر کے اوپر اور پر کی سیر نہیں ہو سکتی اور ر  
اندر کا کیا پتہ چل سکتا ہے جملہ۔

مشرق کے لوگ اور مشرق کے ملک بڑے خوش قسم ہیں کہ رات کی تار کی اور رات کے اندر حیرت کا کام  
سب سے پہلے ان کو روشنی نصیب ہوتی ہے۔ سب سے پہلے مشرق میں اچالا ہوتا ہے۔ جب بھی روشنی ہو جانے کا کام  
ہے تو سب سے پہلے مشرق روشن ہوتا ہے۔ مشرق اس لحاظ سے بھی خوش قسم ہے کہ اس کے دامن میں سارے پتھریا  
ہوئے ہیں۔ انہی پتھریوں نے ساری دنیا کو دین و حرم اخدا اور اس کی کائنات کا تصور دیا ہے۔ پنجاب بھی مشرق کا ایک در  
ہے اور چونکہ یہ علاقہ سپاٹ ہے میدان ہے پھریں ہے اس لیے اس پر روشنی آسانی سے اور خوبی سے پھیلتی ہے۔ اس روشنی  
نے پنجاب کو بڑے صوفی بڑے سنت سادھ بڑے برگ اور بڑے مرشد دیئے ہیں۔ ان لوگوں کی تعلیم سے نصری یا میان  
کے لوگوں کی روحاں اور ایمانی زندگی تروتازہ رہی ہے بلکہ ان کو دنیا اور دنیا کے کار بار میں بھی بڑی بلندیاں ملی ہیں۔  
صوفی عالم فاضل، فلسفی، مطلق نہیں۔ وہ نہ ہب اور دین کی باریکیوں اور خدا کے وجود اور اس کے ہونے اور از  
ہونے کے بارے میں تعلمیں دیتے۔ وہ اس کے ساتھ عشق کرنے کی ترغیب دلاتے ہیں اور ساتھ ساتھ ترکیب بھی کرتا  
ہیں۔ سب سے آسان ترکیب سادہ اور موئی زبان میں انہوں نے اپنے علاقے کے لوگوں کو یہ بتائی ہے کہ تم بھی  
کیسے بھی ہو جس حالت میں بھی ہو جتنے لگدے ہیں کیوں کیوں کروں کروں بس خدا کے ساتھ لگ جاؤ۔ اٹھتے بیٹھتے ہوئے  
جاتے ہوئے اس کے نام کا ذکر کرو اور اس کو اپنے ساتھ بخبو۔ وہ تمہاری خرابیاں اور تمہارے لگوں  
لگا دکس طرف بھاگنے کی ضرورت نہیں۔ مجھے تو اپنے مرشد کا دیدار لا کھوں اور کروڑوں جوں سے زیادہ ہے۔

ببا بیٹھے شاہ کہتے ہیں!

آڈا عنایت قادری جی چاہے میرا  
میں اڈا نکاں کریں کدی آ کر پھیرا

لہ کو دیر طرف بھی آو۔

پوری بار ایذا اساذہ امرشد تخت لہور  
ایبواہی تھی دی آ کھدا آپ گذہی آپ ڈور  
میں دنستان آس تھی پکڑ لایا بلسے شاداچور  
میری بکل دے وچ چور

الٹ تعلیم دیتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ پہلے پاک صاف بنوئیں بنو اخلاق بنویں Be a Good Boby بنو۔ شریف ا  
اس کے بعد تم اس قابل ہو گے کہ تم خدا کے خضور میں جاسکو اور اس کے ساتھ ملاپ کر سکو۔ آپ نے دیکھا ہو گا کہ یہکہ  
شریف بننے کی کوشش میں انسان ساری زندگی نہ اڑ دیتا ہے یعنی اپنی مرثی اور پر پیچ کو سوٹی Touch Stone کے طالن  
کبھی بھی یہکہ نہیں بن سکتا۔ اس کے اپنے خالق سے دوری ہی رہتی ہے اور وہ اس را زکوپانے کے لیے آگے نہیں بڑھ سکتا  
کے لیے اس کی روح بے قرار ہے۔ وہ اس کے درشقتوں سے دور رہتا ہے جس کے لیے اس کا دل ہر وقت ہر کار رہتا ہے۔

سید ہے سادے لوگوں نے اپنے صوفیوں سے پوچھا کہ تم خدا کے پاس جا کر کہاں پہنچیں۔ یہیں تو اس ا  
ایڈریں بھی معلوم ہی نہیں۔ نہ ہی ہم اس کا نیلیوں نہ سمجھاتے ہیں کہ اس سے رابطہ حاصل کر سکیں تو صوفیوں نے ہنا کہاں  
لکھ پہنچنے کے لیے جھیں ایک گائیڈ کی ضرورت ہے اور رہنمای کی حاجت ہے اور اس رہنمای کو مرشد کہتے ہیں۔ لوگوں نے  
پوچھا کیا آپ بھی اتنے بڑے درجے پر اور اتنے بلند مرتبے پر مرشد ہی کے ذریعے پہنچے ہیں تو سب نے ایک زبان کو کہا  
”ضرور بے شک“ یقیناً ”بے شب“ اور سلطان باہونے کہا

الف اللہ مجتبے دی بوئی مرشد من وچ لائی ہو  
نگی ایبات دا پانی ملیا ہر رے گے ہر جائی ہو  
اندر بوئی مشک چایا جاں بھلن پر آئی ہو  
جوئے مرشد کمال باہو جیس ایہہ بوئی لائی ہو

(اللہ کا نام اللہ کا اسم پہلی مرتبہ میرے دل میں میرے مرشد نے بیوی۔ جس طرح باخباں چنے کی بوئی زمین  
میں ہے پھر اس بوئی کوئی ایبات کا پانی ملا کر اس کی ہر ہر رے میں پہنچتا ہے اور جب وہ بوئی اس پانی  
کے ملے پھولنے پر آئی اور اس کے اندر ہزاروں پھول نکلتے تو میرے اندر خوشبو کا ایک طوفان بچ گیا۔ خدا بھلا کرے  
ہرے مرشد کا خدا سلامت رکھاں کو جس نے میرے اندر یہ بوئی کاشت کی۔)  
پھر کہتے ہیں!

ایہ تن میرا ہشماں ہو دے میں مرشد دیکھ نہ رجاں ہو  
لوں لوں دے نہ لکھ لکھ پھشماں اک کھواں اک کجاں ہو  
ایناں ڈھنیاں دی جرنہ آؤے فیر ہو رکتے دل بھجاں ہو  
مرشد دا دیدار اے باہو مینوں لکھ کروڑاں جماں ہو

(اے کاش میرا یہ سارا جسم آگھیں ہن جائے اور ہر وقت ہر گھری میں اپنے مرشد کو دیکھتا رہوں۔ میرے ہر  
حالم کے پیچے ایک آنکھ ہو بھی اس کوکھوں کبھی اس کو بند کرو بس خدا کے ساتھ لگ جاؤ۔ اٹھتے بیٹھتے ہوئے  
جائے اور مسلسل دیکھنے سے بھی مجھ کو مرشد آئے تقرارت آئے جہنم نہ آئے تو پھر میں اور کس طرف بھاگوں یعنی نہیں  
برائیاں خود دور کرے گا اور تمہارے لیے خود ہی کوئی راہ مقرر کرے گا۔ مولوی پنڈت پاری پر پیچ Pastor صوفی کے

(کہتے ہیں کہ پیروں کا بیرون کا بیرون حضرت عبدالقدار جیلانی سب سے بڑا ہیر ہے۔ مرشد میر الامور میں روزانہ غور سے دیکھو تو پینگ بھی وہی ہے اور ذر بھی وہی ہے۔ لئنی اور پڑھا ہوا بھی وہی ہے اور ادا پڑھا ہے والا میں تاتا ہوں۔ اگر تم مجھ پر مہربانی کرنا چاہتے ہو تو میرے چور کو پکڑ لاؤ۔ اس نے مجھے بہت نقصان پہنچایا تھا۔ رلا یا ہے۔ وہ میر ارشاد شاہ عدالت ہے۔)

یا پھر!

عرش منور میاں بانگال سنیاں تخت لہور

شاہ عدالت کنڈیاں پایاں لک چھپ کجے دا ذور

نی میری بکل دے وچ چور

(پیغام تو آسمانوں سے آتا ہے لیکن سالا ہور میں جاتا ہے۔ شاہ عدالت نے میرے مرشد نے میرے ماہی گیر (Angular) کی طرح ڈوری ڈالی ہوئی ہے۔ میرے دل کو ترتیبی ہوئی مچھلی کی طرح رکھنچا ہے لیکن فریں کیا کروں کہ ہر جا دیں۔ شاہ حسین بھی کہتا ہے کہ جس مگری وچھا کرنا ہیں اونہ کر کوکستی ہے۔) یعنی جس بستی میں جس شہر میں کوئی مرشد نہیں ہادی نہیں وہ بستی کتوں اور غرقوں کی بستی ہے جو خفاہ اور رخچے میں خواخواہ بالکل دیتے رہتے ہیں۔ اک شور مچا رہتا ہے۔ آوازوں کی Pollution سے بھرا رہتا ہے۔

آپ مجھ سے پوچھیں گے کہ ایک آدمی پر اس قدر اعتبار کر لینا۔ اس کے حوالے اپنا سب کچھ کر دیتا ایمان لے آتا اس کے آگے گم نہ مارنا۔ اس کے ہر حکم کی تسلیم کرنا یہ کہاں تک جائز ہے۔ اس سے تو اپنی بھٹک خودی کی نئی ہو جاتی ہے لیکن بچا بھوتی کہتا ہے کہ نال شرایں رنگ مصلائے گرداؤ کے تیوں۔ اگر تمہارا اگر تم سے یہ کہے کہ اپنے جانے نماز کو اور اپنی نماز پڑھنے والے بچہ کو شراب میں عسل دے دو۔ شراب ایسا ہی کر دیکھ کر دتم سے بہتر جاتا ہے۔ گور و تمہارا بھلا چاہتا ہے۔ گور تمہیں منزل کی طرف لے جانا چاہتا ہے۔ آپ کی آسانی کے لیے ایک اور مثال سے واضح کر دوں تاکہ آپ کو اچھی طرح سے سمجھا جائے۔

اہمیت کیا ہوتی ہے اور آپ میں سے سب لوگ گور و کس قدر اہم جانتے ہیں۔ جب آپ کا گور آپ Please fasten your seat belts تو فوراً اپنی بیٹیاں باندھ لیتے ہیں۔ اس وقت کوئی یہ سوال نہیں کر سکتا ایسا کیوں کیا۔ یہ میری ثقیحت کے خلاف ہے۔ میں نے ابھی کھانا کھایا ہے۔ میرا پیٹ بچھولا ہوا ہے۔ یہ سوچ دیتے ہوئے بہت نقصان دو ہے۔ نہیں آپ میں سے کوئی پائلٹ کیben میں جا کر اس سے بجھ کر نہ لگتا ہے کہ میں جیتنے کا گا۔ میں کوئی بکری ہوں، کوئی جانور ہوں، میں انسان ہوں۔ پھر آزاد آتی ہے۔ Extinguish your cigarettes آپ فوراً اپنا سگریٹ بچھا لیتے ہیں حالانکہ آپ نے ابھی سلاکیا تھا۔ ابھی مزا آنے لگا تھا لیکن آرڑ دے دیا کہ بجا دو۔ آپ نے بجا دیا کیوں؟ اس لیے کہ آپ جانتے ہیں کہ پائلٹ آپ سے بہتر بلندی کا بھی اور بستی کا بھی۔ پرواز کا بھی اور گھونٹے کا بھی چڑھنے کا بھی اور اترنے کا بھی۔ وہ جو کچھ کہتا ہے ہمارے

ہے۔ اس لیے آپ میسوں صدی میں ہونے کے باوجود اور اس قدر پڑھے لکھنے ہونے کے باوجود اس کی ہر چیز ہیں۔ جسم کو بچانے کے لیے زندگی برقرار رکھنے کے لیے ہے لیکن جب روح کا مسئلہ آتا ہے تو ہم میں سے ہر ہوڑی بھی کہتا ہے کہ مجھے اپنی روح کی پرواز کے لیے کسی پائلٹ کی ضرورت نہیں۔ یہ کام میں خود کرلوں گا کتاب

لیکن ایسے کبھی نہیں ہوتا۔ کیا آپ ایز پورٹ پر جا کر کسی ایسے پائلٹ کے جہاز میں بیٹھنا پسند کریں گے جو یہ عریش منور میاں بانگال سنیاں تخت لہور

کوئی لالاگ پر دور جنم کتائیں پڑھی ہیں اور میں نے اپنے کمرے میں ہر ہوائی جہاز کا ذیلیا گرام لکھا ہوا ہے لیکن اس کی جہاز کی شکل نہیں دیکھی۔ نہیں کچھ Cock pit میں بیٹھا ہوں۔ نہیں اس کو اڑایا ہے۔

اگر ہم رو حادثت کی بات چھوڑ دیں اور صوفی ازم کی اوپنجی اور اعلیٰ حقیقت پر بھی بات چیت نہ کریں تو میں کہوں گا جن کی بدولت معاشرتی اور سماجی طور پر لوگوں نے بہت فائدہ اٹھایا ہے۔ یہ صوفی لوگ جو ہمارے گاؤں میں بستیوں میں شہروں میں ہوئے اور جواب بھی ہیں یہ اپنے اپنے علاقے کی آبادی کے لیے Psychiatric کا کام کیا کروں کہ ہر جا دیں۔ شاہ حسین بھی کہتا ہے کہ جس مگری وچھا کرنا ہیں اونہ کر کوکستی ہے۔ ان کی کوئی فصیل نہیں ہوتی۔ ان کے یہاں سائیکلوانٹیٹ کا واقع کجھ نہیں ہوتا۔ یہ کوئی Tranquilizer بھی نہیں۔ یا اپنے سلوک سے اپنے برداوے اپنی نزی سے لوگوں کو دوہنی پر بیٹھنیوں اور دماغی بیماریوں سے دور رکھتے ہوئے چڑھے ہیں۔ پاکستان کے لوگ ذاتی طور پر اور دلی طور پر بڑے پر سکون اور فارغ البال ہیں۔ وہ غریب ایمان کے پاس روپے پیسے اور اناج کی کی ہے۔ ان کے یہاں بھوک ہے۔ بیاری ہے لیکن ان کے یہاں بے چنی نہیں، بے خبری نہیں، خدا سے دوری نہیں۔ جن لوگوں سے آپ روز ملتے ہیں جو آپ کو پڑھانے آتے ہیں جو Reading, Writing, Rioting کو لوگوں کا ایک گروہ ہے اور پھر دیتے آتے ہیں یا اصل لوگ نہیں ہیں۔ یہ

میں جسے خدا سے دوری ہوتی ہیں جو مغربی دنیا میں عام پائی جاتی ہیں۔ اب ہمارے یہاں بھی دماغی امراض میں اضافہ ہوتا ہے۔ ہماری بیماریاں پچھی ہوتی ہیں جو مغربی دنیا میں عام پائی جاتی ہیں۔ اب ہمارے یہاں بھی دماغی امراض میں اضافہ ہوتا ہے۔ ہم بھی بے امن ہو گئے ہیں۔ ہمارے یہاں تعلیم یافت طبق بھی قری آر ز کا گھکار ہو گیا ہے۔ ہمارا بیک بھی اور کشان ہو گیا ہے۔ ہم بھی اداری تقاضوں کے پچھے بھاگنے لگے ہیں۔ ہم نے بھی اپنی روح اور روح کی آسودگی اور گھونکوں کو بڑے سنتے دامون فروخت کر دیا ہے۔

تو آنے والا پیر کا اعتبار نہیں کرے گا بلکہ اُن شخص کا اعتبار کر لے گا حالانکہ اس نے اُس شخص کو پھر برابر بھی نہیں ہو گا۔ میں اور آپ پھر قریب ہوں گے اور قریب ہی رہیں گے۔ انسان انسان سے اتنی جلدی جدا نہیں ہوتا اتنا دور نہیں ہوتا۔ ہماری رومنی اتوہمارے رب کا امر ہیں۔ اس کا حکم ہیں پھر ہم اس کے حکم سے پرے کیتے جاسکتے ہیں۔ روحانی طور پر ہم ساتھ ساتھ ہی رہیں گے۔ ہمیشہ ہمیشہ۔

اصل میں بات یہ ہے کہ جب کبھی کسی نے یہ کہا کہ یہاں غلط ہے۔ اس جگہ والی میں پکھ کالا ہے تو آپ نے فوراً سے تسلیم کر دیا۔ اس کے آگے سر جھکا دیا۔ جب کوئی یہ کہتا ہے کہ یہ اچھا ہے۔ یہ خوب ہے۔ یہ نکل ہے۔

تو تم رک جاتے ہو۔ خاموش ہو جاتے ہو۔ مانے سے انکار کر دیتے ہو۔

برائی پر تم کو پورا یقین ہے۔ سو فیصد اعتماد ہے۔

شیطان پر اور ابلیس پر پورا یقین ہے۔ لیکن خدا پر نہیں۔

اگر یہی میں ایک محاورہ ہے: Too good to be true:

یعنی یہ اس قدر اچھی بات ہے کہ یہ ہو ہی نہیں سکتی۔

یہ بھی نہیں ہوتا کہ کوئی کہے۔ Too bad to be true:

بہت بری اور بہت خراب کبھی بھی بہت بری نہیں ہوتی۔ ہمیشہ نجیک ہی ہوتی ہے۔

تم نے انسانیت پر اس قدر بے اعتباری شروع کر دی ہے۔

اس قدر بے اعتمادی کا تکمیر کر دیا ہے کہ اب تم کو اس کی طرف سے کوئی اچھی خبر نمیکھی نہیں لگتی۔

اگر کوئی آکر آپ سے یہ کہے کہ فلاں نے میران انسانیت حاصل کر لی ہے اور جلوہ حقیقی سے روشنas ہو گیا ہے۔

تو تم کبھی بھی یقین نہیں کر دے گے۔ سشو گے اور کہو گے یہ سب افسانہ ہے۔ گپ ہے۔

ایسا کبھی ہوا ہی نہیں پھر اب کس طرح سے ہو سکتا ہے۔

یہ کیسے ممکن ہے کہ ایک شخص کو جلوہ حقیقی نظر آجائے جب ہم کو کبھی نظر نہیں آیا۔ جس چیز کا تجربہ بھی سکے مجھے نہیں ہوا وہ کسی اور کوئی طرح سے ہو سکتا ہے۔

مشے کہتا ہے کہ خدا کوئی ہے نہیں (نوع ذالہ) خدا کس طرح سے ہو سکتا ہے جب میں بندے کی صورت میں بیال ہو جو ہوں۔

اگر کوئی خدا ہوتا تو میں خود ہوتا اور میں چونکہ خدا نہیں ہوں اس لیے خدا بھی پیدا ہی نہیں ہوا۔

تم لوگوں کے بارے میں ثابت باتیں سوچتی نہیں سکتے۔

کتنی بھی کوشش کر لوم لوگوں کے بارے میں تک میں ہی جتلار ہو گے۔

اگر مارے باندھے یقین کرنے پر مجبور بھی ہو گئے تب بھی تھمارے دل کے کسی گوشے میں تک گزرتا ہی رہے

تھوڑے تھوڑے دغنوں کے بعد ہوتا ہی رہے گا۔ آنے والی باتیں اس دیباچے کی ایک کڑی ہوں گی۔ اس کا ایک سلسلہ ہو گا۔ میں اور آپ پھر قریب ہوں گے اور قریب ہی رہیں گے۔ انسان انسان سے اتنی جلدی جدا نہیں ہوتا اتنا دور نہیں ہوتا۔ ہماری رومنی اتوہمارے رب کا امر ہیں۔ اس کا حکم ہیں پھر ہم اس کے حکم سے پرے کیتے جاسکتے ہیں۔ روحانی طور پر ہم ساتھ ساتھ ہی رہیں گے۔ ہمیشہ ہمیشہ۔

ذیروں پر ایک مدت گزارنے کے بعد میں ایک نیچے پر پہنچا کہ مجھ میں کسی کو اپنا مرشد بھج لینے کی ہستہ نہیں ہے۔ مغربی تعلیم نے مجھے خود میر خود اور خود کار بنا دیا تھا۔ میرے لیے دوسرے کا مشورہ رائے اور سمجھاؤ نہ صرف غفل اندرازی تھی بلکہ مکمل آزادی گتوں کے مترادف تھی۔ میں دنیاوی علوم میں تو استادی کی دست مرشد بھج لیں گے۔ اگری بروڈاست کر سکتا تھا میں افیم قلب میں کسی رہنماء ہادی یا گاہیزہ کا منکف نہ ہو سکتا تھا۔ میں نے اللہ کے علم کے لیے اپنی ہات لائیں ایجاد کر کی تھی۔ اعلیٰ تعلیم نے مجھے ماننے کی صلاحیت چھین لی تھی۔ کچھ سال صوفی ازم کی کتابیں اور سائنسی دنیا کو تدبیث کرنے میں گزر گئے۔ میں دوراستوں کا سافر ہو گیا اور اپنی اناکوست نہماں کر علم نافع کی خلاش میں لگا رہا۔ لیکن علم حاصل کرنے کا طریقہ ہاں یہ نہ تھا۔

گروہ تھاری بہیاں تھارا خون تھارا گوداں جائے۔

بس تم باقی در ہو۔ گروہ جائے... تم ہی گروہ ہو کر رہ جاؤ۔

اصل میں روحانی دنیا کے اندھلے کی منتقلی نہیں ہوتی۔

علم دینے والے کی منتقلی ہوتی ہے۔

وہ سارے کا سارا آسم موجود ہوتا ہے اور تم نہیں رہتے ہو۔ تم فتح ہو جاتے ہو۔

اس میں مرشد کا کچھ فقصان نہیں ہوتا۔

تمہارا فائدہ البتہ ہو جاتا ہے بلکہ سارے کا سارا تمہارا ہی فائدہ ہوتا ہے۔

یہ مرشد لوگ بڑے ڈاہنے لوگ ہوتے ہیں۔

ان کی شکل کوں پر اور ان کی سکراہیوں پر رہ جانا۔

یہ میٹھے میٹھے لوگ بڑے ظالہ اور بڑے بخت ہوتے ہیں۔

کوئی ان کے قریب آنے کی کوشش کرے تو یہ اسی ایسی شکلیں بناتے ہیں کہ لوگ

ان سے بخفر ہو کر دور ہو جاتے ہیں۔

اگر کسی طبقے میں یا کسی زادویے میں کوئی شخص کسی نئے آنے والے سے کہہ کہ ”بغ“ کے رہنایہ پر چالاک ہے۔

مکار ہے اور دغا باز ہے۔

اگر کوئی شخص آکرم سے کہے فلاں شخص فراڈ ہے۔ بے ایمان ہے تو تم فوراً تسلیم کر لو گے۔

بغیر کسی حقیقے کے بغیر تھرے کے۔ سو نیدمان لوگے کہ وہ شخص فراڈ ہے۔ لیکن اگر مہاتما بدھ بھی پہاڑ سے از کر آپ کے پاس آ جائے اور کہے میں بدھا ہو گیا ہوں۔ مجھے زوال حاصل ہو گیا ہے۔ مجھ پر فضل ہو گیا ہے تو تم کسی بھی تسلیم نہیں کر دے گے۔

کرو گے کیا.... کرنی نہیں سکو گے۔ چاہے کتنا بھی زور لگاتے رہو۔

اصل میں انسان کا سارا اعتقاد ملیں پر ہے۔ وہ شیطان کو تسلیم کرتا ہے۔ جو لوگ خدا کرنیں مانتے۔ کے درجے پر ہوتے ہیں۔

وہ ملیں کو ضرور مانتے ہیں۔ ملیں کے خلاف کبھی کوئی دلیل نہیں لاتے۔ لیکن ملیں کو مانتے اور تسلیم کرنے والے کی عقدہ کشائی نہیں ہو سکتی۔ وہ چیلائیں بن سکتا۔

اگر تم غلط کے خلاف اور اعلیٰ ملیں کے خلاف کوئی روک بنا سکتے ہو متنی روپے کے خلاف ایک قلم تعمیر کر سکتے ہو۔ تو پھر تم گرد پکڑ سکتے ہو۔ لیکن اگر تم غلط کے اختیار میں ہوئے سننے والے ہو تو گروہ تک پہنچ ہی نہیں سکتے۔

گروہ پکڑنے والے کو اگر راستے میں کوئی تائے والا پان والا مزدور، قلی، طلوائی، بھیڑا یہ کہہ دے کہ جہاں صاحب کہاں جا رہے ہو۔ وہ ایک فراڈ ہے۔ ایک غلط انسان ہے۔ جو ہنا پر ہے تو پھر تم اس تک پہنچ ہی نہیں سکتے ہو۔

جس شخص کو گروہ سے دچپی ہو۔ روحاںی دچپی ہو زندگی ہو۔ روحاںی موضوعات سے لگنا ہو۔ روحاںیت سے شفقت ہو۔ وہ گروہ تک پہنچ ہی نہیں سکتا۔ اس میدان میں دچپی اور رغبت کوئی معنی نہیں رکھتے۔

یہاں تو صرف پیاس کی ضرورت ہے۔ شدید اور جان لٹکانے والی بیاس۔

جب گرد کسی کو یہاں دیکھتا ہے تب ہی وہ اس کو پانی کا گلاں دیتا ہے۔

پانی سے دچپی رکھنے والے کو کوئی بھی گلاں بھر کر نہیں دیتا۔ پیاس کو دیتا ہے۔

اوپر گاہے کبھی کوئی فیصلہ نہیں ہوتا۔

برتا تو بالکل بیردنی چیز ہے۔ اس سے آدمی کے اندر کا اندازہ نہیں ہوتا۔

برتا تو اوس لوک سہندر کے اوپر کی لہرس ہیں۔ اندر کیا ہو کسی کو بھی نہیں معلوم۔

اوپر کی نگاہیں اوپر ہی رہ سکتی ہیں۔ لہرس ہی دیکھ سکتی ہیں۔

اصل میں ساری حیات ہی بے معنی ہیں۔

کبھی کسی چیز کو بصارت سے معلوم نہ کرنا۔ اپنی کسی حس سے نہ پر کھانا۔ کیونکہ ہر شے کا ایک اندر بھی ہوتا ہے۔

حقیقت کوچھ کی صورتی کا بھی ایک اندر ہوتا ہے۔

اور ایک گروہ ایک آقا ایک مرشد تو پوری کائنات ہوتا ہے۔

اس کے قریب جاؤ تو اس کے باہر کی آنکھوں سے نہ دیکھو۔

اگر تم نے اس کو صرف دیکھ کر جانے کی کوشش کی تو مارے جاؤ گے۔

تمہارا حال ابو جمل جیسا ہو جائے گا جس نے حضور مصطفیٰ آنکھوں سے دیکھا اور دیکھنے سے ہی پر کھنے کی کوشش

کی۔

اور محروم رہ گیا۔

اس بیچارے کو کچھ ہی نہ آ سکا کہ کتنی بڑی کائنات کے حضور میں میٹا ہے۔ ہر روز دیکھتا ہے اور یقین سے دور

ہوتا جاتا ہے۔

پھر... کچھ لوگ ایسے ہیں جو کافیوں کے ذریعے پر کھتے ہیں۔

عن کراندازہ لگاتے ہیں۔

زبان خلیں کو خدا کا فقارہ سمجھتے ہیں۔

کافیوں سے تم کیاں لو گے۔ کیا سمجھ لو گے۔

یہ کوئی عام مسویقی تو ہے نہیں جو تم کافیوں سے سن لو گے۔ یہ الخدجا جان کافیوں سے کس طرح سے ناجا سکتا ہے۔

کچھ باتیں ایسی ہوتی ہیں کہ کچھ میں نہیں آتیں۔ اگر ان پر اعتبار کر جی لے تو بھی دل نہیں مانتا۔ کسی بڑے نے

کر لیا تو تسلیم تو فرم کر یا مگر اندر سے بیرون دل رہے۔ یہ کیفیت ہیری یہرے ہایا ہی کے ساتھ تھی۔ بابا ہی نور والے کبھی کبھی

کوئی بات ایسی کر جاتے تھے جو صولاً سر سے گزر جانی چاہیے مگر وہ شمشیر برہنے کے سامنے کھڑی ہو جاتی تھی۔ میں بھی ایسا

ضدی کوئی خم خموک کے مقابلے میں کھڑا ہو جاتا اور ”میں نے مانوں“ کے مقابلے پر زور کا ڈالا جاتا۔ اس بات سے وہ بہت

و خوش ہوتے کہ میں ایک کمزور بھوکھے کی طرح ہاں کہتا کہ بات ہیرے سرے گر گئی۔

فرمانے لگے۔ وقت اور ماحول کیاں بھی طاقتور کیوں نہ ہو آدمی کے لیے خطرہ ہر وقت موجود رہتا ہے۔ یقین

ادھر ادھر منڈلاتا رہتا ہے لیکن نیزہ گاڑ کر حقیقتی انداز میں کھڑا نہیں ہو سکتا۔ کہنے لگے جس طرح نیکی کے لیے ہر وقت خطرہ

موجود ہے برائی کے لیے بھی ہے۔ ہم نے کہا برائی کے لیے ضرور ہے مگر نیکی اُلیٰ ہے۔ ٹوٹھ سختم ہے۔ حق کو خطرہ نہیں۔

آپ سکراتے رہے اور ہم جھٹکا کرتے رہے۔

بولے بکرا پاک ہے طبیب ہے۔ ٹوٹھ ہے۔ حق ہے۔ درخت کے ساتھ بندھا ہے اگر حلال ہو جائے تو نعمت

ہے اگر جھٹکا ہو جائے تو ٹوٹھ ہے۔ ہمارے کسی کام کا نہیں۔ وہی پاک عیب ٹوٹھ حق نجاست میں تبدیل ہو گیا۔

اس بات کو تقریباً پچیس برس کا عمر ہے گریا۔ حال ہی میں ہمارے دوست شہزاد احمد نے ایک کتاب لکھی ہے

میں نے یہ محسوس کیا کہ بیا لوگ کچھ کامیابی سے بڑھان اور تسلیم گئی تھیں جو ہوتے کہ ان کو دیکھ کر جو دن کا کام  
کیا جائے تو پڑتی ہے دنچالا ہو کر ان کے لارڈ رجی کی رہبیہ ہے (یعنی رجی یعنی ملک فون گیس ملک) اور دنچالے اور رجی کے لوگوں  
کی رہبیہ اور فوجوں اور فوجوں کی رہبیہ اور فوجوں کے ہوئے۔ آپ کا خیال ہوا کہ وہ بروقت سولہ سالوں کے لئے گیان  
برہمن میں رہے گے اور رجی میں اور ان پر مرا تجھ کی بیٹھت طاری رہتی ہے۔ آپ اک پکے خیال کے طبقانِ حُسْن ہے  
حقیقت میں یوں ہے کہ وہ ندا کے اندر اس تدریگ ہر ساتھ ہے جو ہے۔ میں کہندا ہی کہ ہمیں برہمن کا حقیقی ملک ہوتا  
ہے۔ وہ جر شے دو ہر سکے احوال سے اتفاق ہوتے ہیں اور خالق سے تعلق کی طرف کا سفر کر رہے ہوتے ہیں۔ بیا لوگ  
دیکھ کر بارے میں دیکھ کر باعث کرتے رجی میں اور ان کی باتیں میں خداوند کی تھیں جو اخلاقیں اور انسان کے تعلقیں میں  
یاد رکھیں۔ اپنی کامیابی کے لئے اپنی باتوں میں خدا کا احلاط پیدا کرتے رجی میں کہ کیا الکی شان ہے۔ کیا اس کی  
یاد رکھیں اور اس کا کمال ہے۔ کیا اس کی بیوی اور کیا اس کی بیوی ہے۔ مجب سے متعلق تنہی قدر مسند اور کام آمدی اس کو  
یاد رکھوئی جائے وہ نہیں اپنی انگلکوئی استعمال کرتے رجی میں اور ایک مام آمدی اس کی لگنگتے سے یہی تینجا کا درجتا ہے کہ  
یہ سب میں ضرور کوئی خرابی یا کوئی نیزھہ اس میں کوئی عصمناگاہ ہے جو نظر نہیں آتا۔

بایے جاتے ہیں کہ دنیا مادہ حسوس ہو جو کچھوں گی خدا نے ہاں لے گئے ہے بہ درست ہے بہ نیک ہے۔ کوئی شے  
ہال نہیں ہے۔ سچن مندوگ و دخیل اور دنیا کی آلاتوشِ مصروفیت میں کمزئے کھالتے رہے جیں اور ہر وقت اپنی  
اور اپنی ذات کی تاریخ اپنی شدید تحریف و تیفیں میں لگھ رہے جیں۔ اسیں جب تک خدا کے ساتھ گمراحتیں ہو گا  
اگلی ہائی پولی ڈیمین قدم قدم پر تھارا تھا رہ رہیں گے۔ جو کھاس نہے ہاں یا ہے کہوں کا ہی طرف کھینچ رہا گا۔ اسی  
کی معنویات ہم کو اس کی قدرتیں ہم کو حکمتیں ہیں۔ کسی کسی اس کی قدر توڑیں میں میں اس کا پوتھ نظر تھا ہے کسی کسی  
ان کی قدرتوں میں اس کا درجہ نہیں تھا۔ کسی کو کون میں خوشی محسوس ہوئی کہے کسی کو وہ خوشی رنج میں پہل جاتی ہے۔ اس  
کامات میں پہنچ کر ہم حق سے نادرافت ہیں۔ کچھوں کو جنت فلکرا تھے کچھوں کو جدوجہد۔ یادت کی خوشی کے ساتھ نہ یادت کارہ  
رہتا۔

باغِ امید ہے یوں چون پاس کی جوں ہم بوجے گلاب اور انناس کی بس  
کھلے ہے جو کسی بھی راجح نہ رکھتا۔ مارٹن لیننڈن اسکے بعد موصوف رہتا ہے وہنا کی وجہ ہونے کے بعد

مرت کی پرستش کرتا ہے جو اور ہاموت کی پرستش و دوز ہے!

وہاں تک کام کا یک ریخت تھا جو درخت ہوتے ہوئے کے ناتھ اپنے اندر شیخان بیان کر رہا تھا۔ اس سب سے پہلی قریبی تحریک کرو دیتی تھی ریخت کی پناہ لےتا اور ہر درخت جو موتار پہنچتا تھا۔ حنڈل کمکھی را تھا۔ درخت اپنے الشکار کی ریاست کرنے کے لئے اپنی چڑوں کو اندر بھیجا رہا تھا اور اپنے چڑوں کی کمکھی چھڑیاں چڑک رہاتی تھیں۔ اس کے پہلے اور پیشہ ووائیں اور درودیں سچی ایسا ہیں جو اس کو کوئی درخت اپنے اندر نہیں شاید آگے کر کر پہنچ سکے۔ کوئی درخت اپنے اندر نہیں شاید آگے کر کر پہنچ سکے۔ اور اس وقت تھیں کہ اس کے کوئی درخت اپنے اندر نہیں شاید آگے کر کر پہنچ سکے۔ کوئی درخت اپنے اندر نہیں شاید آگے کر کر پہنچ سکے۔

جس طرح مطلس کی قیام ہر گھنی رو دک پیوند لگے جاتے ہیں اسی طرح ہر گھنی اور ہر لڑکا اور ہر آن انہیں روش پرستے والے ہر ٹھنڈ کی روشن میں کچوں کچوں بوجاتا ہے۔ وہ دو دن سے ہر ٹھم کے اڑتے ہوئے چیز اسی سکل پرستے رہ جاتے ہیں اور اوس کے اندر کا شکست کرتے رہ جاتے ہیں۔ کچوں کی روتھتے میں رہ جاتے ہیں اور کا شکست کے مقام تک بیٹھتے رہ جاتے ہیں اور پکر کر درج میں باہم میں گزر کر دھماکا حاصل کر کرے ہیں۔

اسیں پوچھو، زندگی کو جو دیکھتے ہیں اسیں کہاں کہاں دیکھیں۔ وہ اپنے خواہشیں کی تدبیح ہوتی ہے وہ ایک بخوبی میں کی طرف چلے گئے۔ اسی نوشی اور خوشی اور درازی کا دربار اور ان انسانوں کے حکما۔

الله بھی قیدی وجود کے اندر آزادی کا پودا نہیں لگا سکتا اس لیے کہ قیدی وجود کو آزادی سے بڑی فروخت ہوئی۔

میر امداد اولی یعنیں ہونا چاہیے کہ میں لذت 'کامیابی' صحت زندگی اور دولت کے لیے مارا مارا پھر دل جاتی ہے۔

مکھی دلش ملکیت کی اور خوبیوں کی حاشی میں بھی نہیں جانا چاہے۔ اسی طرح مطہریہ روی اختیار کرتے ہوئے دکا لگانے یا یہی تناکا میں ملالت خود کی دغیرہ کی طرف ہی روی عنیز کرنا چاہے۔ مجھے تو اس الہ کی رضا حاشی کرنی چاہے جو  
جا یا جو اللہ نے میرے لئے ظفری ہے اور مجھے طلاقی ہے۔

خدا۔ اسی حکم کے تحت آیا تھا جس حکم کے تحت اس درخت کی نبوہی تھی اور اسی طرح، اس بادل کے ٹکڑے کے نیچے اسی مقررہ شاخ پر اس کی نشست کا طبلہ ہوا تھا اور درخت خوشی بیہاں آ کر بیٹھنے لگا تھا۔ اس کی موجودگی ہی اللہ کی شان تھی اور اسی پرندے کا ہریل پن، ہی اس کو اپنے ہونے کا اعزاز خوش رہتا۔

ہر حکم کے گناہ کی ابتدا اس مفرد نے سے ہوتی ہے کہ میرا جھونا و جزو وہ جو صرف میری اتنا پرست خواہشون کے اندر لپٹتا ہے بھی میرا اصل ہے اور سیکھ میرا حقیقی وجود ہے۔ اسی کے لیے مجھے دنیا کی ہر شے حاصل کرنی ہے اور اس کو خوش کرنے کے لیے مجھے ہر وقت تجھ دو کرنی ہے۔ اس خیال کے پیش نظر میں لذتوں، خواہشوں، عزتوں، طاقتیں اور محبتیں کو مجتع کرتا رہتا ہوں۔ میں اپنے اس بے حقیقت و جود کو ڈھانپنے کے لیے دنیا کی ہر شے اور حصے میں لگا رہتا ہوں۔ یہ ساری خدائی کے لیے جیسے مصر کی قدیم حنوٹ شدہ لاٹشوں پر پیاس لپیٹ ہوتی ہیں میں بھی اپنے اردو گرد پیاس لپیٹ کرائے مردہ جسم کو حنوٹ کر رہتا ہوں۔ مجھے یقین ہے کہ میری مدد کرنے کے حقیقی بھجے اسی طرح کی پیاس لپیٹ سے حقیقت میں تبدیل کر دے گی۔ خدا کی علاش میں صرف ایک ہستی ہی میری مدد کرنے کے اور وہ خود خدا ہے۔

کرلتی ہے اور ہم لوگوں سے برتر سطح پر رکھتی ہے بلکہ وہ اپنی تقدیس سے اس لیے محبت کرتے ہیں کہ یہ ان کو عام لوگوں کے سرپرست تر لاتی ہے اور ان کو عام لوگوں کی ماحتی میں داخل کر دیتی ہے۔ ان کو اولیائی دی ہی اسی وجہ سے جاتی ہے کہ ہماری بیویت کریں اور ہمارے کام آئیں۔ اولیاء اللہؐ اکثر ان لوگوں کی طرح ہوتے ہیں کہ پیاروں سے اعطا ہوتے ہیں اور

مگر تم اپنے خیالات سے پچھکارا حاصل کر کے اپنی توجہ ایک نقطے پر مرکوز کر کے مراتبی کے گھرے مرکز میں اپنی بھی محنت اور تو انماں کے باعث اور عطاۓ صحت کے فن کی بدولت پیاروں کی خدمت کرتے ہیں۔ اولیاؤں کو اپنی میں اتر جاؤ اور تصور کی روشنی میں نور کے ہالے میں خدا کی علاش کرو پھر بھی تم خدا کنہیں پاسکو۔ کوئی بھی جسمانی کوشش میں جیسا کہ اس کے قریب نہیں لے جاسکے گا۔ یہ تو اسی وقت ہو گا جب خدا خود اپنا نام لے کر تھاری روح کے مرکز اور عطاۓ اس کے جو جنمیں اس کے قریب نہیں لے جاسکے گا۔ خدا کی دریافت دراصل خدا ہمیں دریافت کرے کا نام ہے۔ اس عمل سے وہ دوسروں کو پرکھنے کے میں پکارے گا اور خود جنمیں اپنا نام بتا کر تعارف کرے گا۔ خدا کی دریافت دراصل خدا ہمیں دریافت کرے کا نام ہے۔ اس سے آزاد ہو جاتے ہیں اور دوسروں کو Condemn نہیں کرتے۔ عاجزی سب سے بڑی نعمت ہے اور اسی کی بدولت کبھی بھی بہشت میں نہیں جا سکتے کیونکہ ہمیں چند ہی نہیں بہشت کہاں اور اسے کون سارا ست جاتا ہے۔ وہ خود عرش بہبیں اسے اتر کر ہماری رہنمائی کرتا ہے اور ہمیں سارے راستوں سے روشناس کرتا ہے۔ دراصل وہ جسے اپنے علم میں حصہ دے رہیں گے آپ کو سکون قلب میر نہیں آ سکے گی۔ جب تک آپ اپنے آپ کو سمجھیں گی سے لیتے رہیں گے اور سوچتے ہتا ہے وہی اس کو جان سکتا ہے۔

میں جب کبھی خدا کو خوش کرنے کی کوشش کرتا ہوں تو اپنے آپ ہی کو خوش کرتا ہوں۔ یعنی اس کے دشمن کو خوش کر کرتا ہوں۔

خدا کے قیدی رہیں گے۔ اس مقام پر آپ دوسرے لوگوں کی خایاں، برائیاں اور ان کے پاپ ذہونتے رہیں گے۔

میں نے خود غرضی کے اندر جنم لیا ہے اور میں اسی خود غرضی کے درمیان زندہ ہوں۔ وہ لوگ جو خدا کو بالکل بہبیں جانتے اور جن کی زندگیاں اپنے گھور کے گرد ہی گھومتی ہیں وہ جب بھی خدا کو علاش کرنے کے لیے لکلے اپنی ذات اور اپنے اسی چہرے سے خوبصورت نظر آئیں۔

آپ کو علاش کر کے گھر لے آئے ایکن یہ بھی مشکل ہے کیونکہ میرا وقت اس ادھیر بن میں گزرتا ہے کہ جو کچھ میرے پالے

ہے تھا رہے پاس نہیں۔ جو میں ہوں وہ تم نہیں ہو۔ میں نے وہ کچھ حاصل کر لیا ہے جس کی تھمیں ہوا بھی نہیں گی۔ اسی تکم کرب میں ہو اور میں خوشی میں ہوں۔ میری تحریف ہوتی ہے اور تم سے نفرت کی جاتی ہے۔ میں زندہ ہوں تم مردہ ہوں۔

میں کچھ ہوں جب کہ تم کچھ بھی نہیں ہو اور چونکہ تم کبھی بھی نہیں ہو اس لیے میں اور زیادہ ”ہوں۔“ اس طرح میں اپنی زندگی کو دو دنہ ہو سکیں گے۔

جب کسی شخص کو اس کی عاجزی اور Huminity اس کے وجود اس کے کام اس کی شہرت سے علیحدہ کرتی رہے

گی اس کو پہنچ جائے گا کہ مکمل خوشی اور مکمل خورشندی اسی وقت حاصل ہوتی ہے جب ہم اپنے آپ کو اور اپنے وجود کو فراموش کر دیتے ہیں۔ (نش+بھگ+چس+پاؤڑ) جب ہم کو اپنے آپ کی اپنے وجود کی اپنی کارکروگی کی اپنی شہرت کی اور اپنے اتنا کی خبر نہیں رہتی تو ہم خالی خوبی بانسری کی طرح صاف تھرے اور تھوڑتے ہو کر خدا سے وابستہ ہوئے ہیں۔ صرف اس کے لیے، مخفی اس کی ذات کے لیے جو شخص غریب نہیں بنا چاہا اور نہ اتنیں اس کی روح غیر شعوری طور پر خدا کے مجھے اپنی شوہما کرنے اور اپنی مہما گانے کی قدر میں الگی رہے گی۔ وہ شخص اس لیے نیک ہو گا کہ اپنی نیکی کو دیکھ کر خوش ہوئے اور اس کے درشن کرتے ہوئے اس کی توصیف کر سکے۔

اکثر اوقات آپ نے یہ بھی تجویز کیا ہو گا کہ بہت ہی نیک اور بے حد مقدس آدمی بڑے اڑپ ہوتے ہیں اور ان کے ساتھ گزار کرنا برا اشکل ہو جاتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ خدا بھی بھی ایسے لوگوں کو اجازت دے دیتا ہے کہ وہ اپنی تقدیس اور بزرگی حاصل کر سکنے کے بعد بھی اپنی کمزوریوں خامیوں اور اپنی خصیت کے داشت ہیں جیسا کہ لوگوں کو اسی طرح برقرار کر کر سکیں۔ ایسا کرنے سے ان کی بزرگی دوسروں پر ظاہر نہیں ہو پاتی اور کسی مرتبہ خود اپنے آپ پر بھی ظاہر نہیں ہوتی۔ ان دانگار خصیت اور ایسا روگی وجود رکھنے سے لوگ ان پر آوازے کتے رہتے ہیں۔ ان کی برائیاں بیان کرتے ہیں اور انہیں سخت تجید کرتے ہیں۔ اس سے ان میں عاجزی رفت سلوک اور سمجھا پیدا ہوتا ہے اور اس عمل سے ان کے درجات بلد ہوتے رہتے ہیں۔ خدا کا شکر کریں کہ ابھی آپ بزرگی میں داخل نہیں ہوئے۔ یہ برا جوگوں کا کام ہے لیکن پیچی باتیں ہیں کہ اصل کام بزرگی اور تقدیس ہی ہے باقی سب جھوٹ ہے۔ جو لوگ دوسروں کے ساتھ اپنا موائزہ ترک کر دیتے ہیں اور لوگوں کے ساتھ معاشرت سے اور مقابله میں داخل نہیں ہوتے وہ بہت جلد اللہ والے ہو جاتے ہیں۔

صاحب بصیرت تھائی کی زندگی اس لیے نہیں بس رکرتا کہ وہ لوگوں سے جدا ہونا چاہتا ہے یا ان کی بک بک سے پرے ہو کر کون کے لحاظ گزارنا چاہتا ہے۔ وہ تو صحرائیں یا گچھائیں یا پہاڑ کی غار میں رہ کر تھائی کی زندگی اس لیے بزرگ ہے کہ اسے لوگوں کو معلوم کرنے کا اور انہیں محسوس کرنے کا ذہنگ عطا ہو جائے۔ وہ ان کی بہتر طور پر خدمت کر سکے اور انداز میں نگہداشت کر سکے لیکن یہ اس کی ٹانوی خواہش ہوتی ہے۔ اصل خواہش تو یہی ہوتی ہے کہ وہ خدا کو پا سکائے ڈھونڈ سکے اور اس سے قریبی علاقہ پیدا کر سکے۔

تھائی میں داخل ہونے کا ایک اہی رستہ ہے اور وہ بھوک اور پیاس پیدا کر کے اور روزے کی کیفیت سے زدہ ہو کر پیدا ہو سکتا ہے۔ ایسا شخص ایسی سست میں بڑھ جاتا ہے جو حق کے اس پار ہوتی ہے۔ اس مقام پر کوئی جنت الہ نہیں رہتی ہے وہ اختیار کر سکے۔ وہ ایک اپنی بھتی میں اتر جاتا ہے جس کا مرکز توہر جگہ ہر طلاقے اور ہر رقبے میں ہوتا ہے لیکن اس کا محیط Circumference کہیں بھی نہیں ہوتا۔ اس محیط بیکار سے آشنا میں حاصل کرنے کے لیے ملک ضرورت نہیں ہوتی بلکہ سکون اور سکوت کی ضرورت ہوتی ہے۔ جیسی اس کی گیرائی کا علم ہو سکتا ہے۔ اب اسی سکون اور اس سکوت میں پچیدہ اور Activity کا علم شروع ہوتا ہے۔ یہی آپ کو پہلی بار اس حققت سے آشنا ہوتی ہے کہ وہ سکون اور سکوت کے بغیر نہیں ہوتے وہ بھی نہ کھائیں۔ تمہارے باطن کا سفر رک جائے گا۔ ان کے رسولوں اور اخباروں میں چیزیں ہوئی تصویریں دیکھ رکھیں زندگوں کو مشکل میں نہ ڈالیں۔ اپنی نظر صرف رکھیں، کان بندر رکھیں اور جن کھانوں کو یہ ڈھونڈ ڈھونڈ کر اور تعریف کر کر کھائے ہیں وہ بھی نہ کھائیں۔

بaba sahaba  
395

بaba sahaba  
395

جا سکتی ہے جو کامل اطمینان اور بے کار کردگی کے اندر سے جنم لتی ہے۔ وہ نظر جو گپت اندر میرے کے اندر سے پیدا ہوتی ہے۔ ایک سیرابی Fulfillment جس کی حدیں Infinites میں پہنچتی ہیں۔

یوں تو اسی تجھائی اور اسی علیحدگی دنیا کے کسی بھی مقام کی بھی جگہ کسی بھی گوشے میں مل سکتی ہے لیکن بایوں نے اس کے کچھ حاصل متعین کر کے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اس کے لیے کم از کم ایک کہہ کرہی یا ایک کوٹھڑی یا ایک تہہ خانہ ہو جانا کوئی بھی آپ کو تلاش نہ کر سکے کوئی بھی آپ کے پیچے نہ آ سکے۔ آپ کو ڈسٹرپ نہ کر سکے۔ آپ سے کسی تم کا رابطہ کر سکے۔ آپ اپنے اردو گوڑ پیٹھے ہوئی دنیا کے سارے بکتر بند اور پیشیاں اور کسی ہوئی پیشیاں کھول کر آرام سے بیٹھ سکیں۔ لوگوں کی جانب سے اور لوگوں کی طرف کھلتے والی ساری نظریں سارے آوازیں سارے ذاتی سعد وہ ہو جائیں اور آپ صرف آپ ہو کر بیٹھ جائیں۔

جب آپ کو اسی جگہ میں جا سکتے تو اسے خوشی سے بقول کر لیں اور اس کے ساتھ محبت کرنا یا سیکھیں اور اگر اسے وقت طور پر چھوڑنا بھی پڑے تو چھوڑ کر اور اپنا کام کر کے جلدی سے واپس اسی جگہ آ جائیں۔ کچھ بھی ہو اور کسی بھی راحت ملے کسی اور مقام کو اس جگہ پر ترجیح نہ دیں۔ بس یہی آپ کی غار رحمت اور غار سنیر ہے۔

یہ تو ہوئی باہر کی تھائی کا داعویٰ یا لیکن حقیقت یہ ہے کہ آپ کو اندر کی تھائی اس وقت تک نصیب نہیں ہو گی جب تک آپ اپنے ساتھ پاک عہد کر کے اس پر چنی سے عمل نہ کریں کہ ان تمام تعلقات اور مشتوں اور ناتوں کو اور ان تمام مظہروں کو رکنہ کر دیں کہ جو وقت اور Space زمان و مکان کے اندر آپ نے پھیلائے ہیں۔

جب انکے مکن ہو بیٹل لگئے اور خوش ٹکری اور خوش طبی گی مخلوقوں سے گریز کریں۔ لیکن مخلوقوں سے اجتناب کریں جہاں لوگ ایک دوسرے کو ڈال سیل کرنے اور ان کی ناٹک کھینچنے کے لیے بچ ہوتے ہیں جہاں لوگ دوسروں کا ٹھٹھا لانے اور دوسروں کی تھیک کرنے اور اپر سے تالیاں بجانے کے لیے اکٹھے ہوتے ہیں۔ دوستی کے جھوٹے دعوے اور پاگت کے کوڑے بھرم رکھنے کا عکس مہیا کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی تحریروں سے ان کی کتابوں اور رسالوں سے گریز کریں۔ ہاں اگر آپ کو یہ لیکن ہو کہ آپ اپنے مسلک پر چنی سے کار بند ہیں تو یہ دیکھنے کو ان دنیا دراویں کے دریمان کیا درہا ہے ان کی تحریریں دیکھ لیں مگر صرف معلومات حاصل کرنے کے لیے۔ اخبار ترقیت اور معلومات کا ذریعہ نہیں ہیں۔ یہ

توہوت خانے اور شاہی قلعے ہیں جو مجھ ہی مجھ آپ کو لٹکنی پر کس لیتے ہیں اور بھر جو آپ کو ڈالے مارتے ہیں۔ اسی طرح ریلی یا اورنی وی سے بھی اجتناب کریں۔ ان کے گانے اور ان کے اعضاے بدن کے کرب اور سکرت سے بھی پر ہیز کریں اور جس بدی دکھیں یہ رقص کرتے ہیں اس سے عذر کریں۔ وہ بیظاہر بڑا نیز نظر آتا ہے لیکن اندر کرب سے بھر جاوے ہے۔ لیکن ان کے سکریٹ نہیں۔ جو شر و بدبات یہ چیز ہیں وہ نہیں اور جن کھانوں کو یہ ڈھونڈ ڈھونڈ کر اور تعریف کر کر کھائے ہیں وہ بھی نہ کھائیں۔ تمہارے باطن کا سفر رک جائے گا۔ ان کے رسولوں اور اخباروں میں چیزیں ہوئی تصویریں دیکھ رکھیں زندگوں کو مشکل میں نہ ڈالیں۔ اپنی نظر صرف رکھیں، کان بندر رکھیں اور جن کھانوں کو کیزہ رکھیں۔ اللہ کی پیدا کردہ ران شفاف ہو ایں سانس لیں۔ کام کریں مخت کریں لیکن اللہ کے آسمان میں ان لوگوں کی چھتوں میں اس کے ہوٹوں

اور ان کی مخلوقوں میں نہیں۔

جس طرح کئی شاعر نہیں اسی طرح بہت سے نہیں لوگ نہیں نہیں ہوتے۔ وہ ساری عمر کوشش بھی کرتے رہیں تو بھی اپنے دوسرے کو نہیں پہنچاتے۔ ایسے لوگ اپنے ذہنوں اور بدنوں کو ایجاد کر کر تھکا دیتے ہیں۔ دوسرا سے شاعروں کے اور دوسروں بزرگوں کے لیے اڈھاڑھ کر کر تھاتے ہیں لیکن ان کا مقصد پورا نہیں ہوتا۔

اصل میں لوگ اپنے آپ کو جلد سے جلد براہمانت کرنے کی کوشش میں مصروف رہتے ہیں۔ وہ ایک ایسے محبب شستہ کی تلاش میں ہوتے ہیں جو ان کی شخصیت پر رکھ کر انہیں براہمانت کیا جائے۔ پس وہ اس لیے پیش آتی ہے کہ وہ جلد سے جلد پاپولر ہونا چاہتے ہیں۔ لیکن تیزی اور تادی سے نہ بڑے آرٹسٹ پیدا ہوتے ہیں نہ بڑے بزرگ!

بڑے بزرگوں اور بڑے بابا لوگوں میں آپ نے دیکھا ہوگا کہ ان میں عاجزی بھی ہوتی ہے اور Integrity بھی۔ اور یہ دنوں آنکھتے ہوتی ہیں۔ ایک بزرگ اور ایک بھگت دوسروں سے اس وجہ سے مختلف ہوتا ہے کہ وہ Humble ہوتا ہے۔ عاجز ہوتا ہے اور عاجزی کی پیچان یہ ہے کہ انسان اس صورت میں نظر آئے جس صورت حال میں وہ خدا کے سامنے پیش ہوا ہے۔ جو شخص ہر وقت خدا کی حضوری میں پیش رہتے ہیں وہ اندر سے بہت سے عاجز ہوتے ہیں اور ایک بھگت کی نشانی یہ ہے کہ لوگوں کے انداز نہ سنت ویرخاست۔ ان کے رکارگم کھانوں ان کے مکانوں اور ان کی تفریح گاہوں اور ان کی تصویریں اور کلینڈروں سے بالکل ممتاز نہیں ہوتا۔ اس کے اندر یہ خواہش بھی پیدا نہیں ہوتی کہ میں اس طرح سے رہوں یا یہ سب کچھ میرے پاس بھی ہو۔ وہ تو ہر وقت اسی چیزوں کی تلاش میں رہتا ہے ایسے مکانوں اور مخلوقوں اور فرنچیز اور ڈیکوریشن اور سریزیوں اور لفظوں کی کھوج میں رہتا ہے جو اسے خدا سے اصل کر سکیں۔

نیکی کا تصور لوگوں کو اپنی نہیں کرتا۔ اصل میں وہ یہ ہو کر رہنا پسند نہیں کرتے۔ اچھے ہو کر زندگی گزارنا نہیں چاہتے۔ لیکن اگر ان کو یہ بتایا جائے کہ حضرت علامہ نیک علی کو ملی ذہانت کی عادات اور ان کی خواص تصور کرتے تھے تو آپ کے ان کے ہوئے الفاظ پر البتہ کان وھریں گے۔ اصل میں وہ ہر اس شے کے خیال سے خوش ہوتے ہیں جو ان کا چالاک ہاتے کا عہد کرے۔ ہمارے ذہن کو دوں کی طرح ہوتے ہیں وہ ہر چیز کی ہوئی شے کو اٹھا کر پے گھونسلوں میں لے آتے ہیں۔ ان کے گھونسلے ایسی تکلیف داشیاء سے بھرتے جاتے ہیں اور وہاں آرام کرنا ناممکن ہو جاتا ہے لیکن وہاں پندرہ گیند کے چینی کا تصور جیسے جمع کرتے جاتے ہیں۔

لیکن..... ایک شاعر اپنی ذات کے اندر داخل ہوتا ہے جس اس واسطے کے وہ کچھ تحقیق کر سکے اور ایک صوفی اس لیے خدا میں داخل ہوتا ہے کہ وہ بھی کسی رو تحقیق کی جائے۔

میں دلایت سے لوٹ کر آیا تو دخواہ میں تھیں۔ بہت زیاد فشن ایبل اپ نوڈیٹ اور ماڈرن ہو کر رہنے کا خواہش اور روحانیت کے علم کو سمجھنے کی آرزو۔ فشن ایبل ہونے کے لیے میں نے گالف کی سیکم اپنالیا اور Irons کا ایک

بکنڈ بینڈ ہاف سیٹ خرید لیا۔ روحانیت کے لیے حضرت سائیں بابا صاحب نور والے کے ساتھ تعلق ہا نہیں ہے۔

عجیب اتفاق سے کہ بابا صاحب گالف گروڈنکے بالکل ساتھ تھا۔ ادھر سے نکلے ادھر پڑے گے۔ ادھر سے جی بھر ادا ہر آگئے۔ میرے لیے دنوں ہی کام مشکل تھے۔

ان دنوں بابا صاحب کے ایک ارشاد پر کرمانے کے لیے جاننا ضروری نہیں پر میرا جھنگرا چل رہا تھا۔ لاڈا تھا۔

روایت ملی تھی۔ ارشاد میں طرح طرح کے کیڑے نکالتا تھا۔ موجودہ Imperical علم کی مثالیں بیان کرتا تھا۔ بابا صاحب نے کوشش کی۔ کبھی جھنگری نہیں دی۔ سر زنش نہیں کی۔ محل سے نہیں نکلا۔ کوئی فتوی نہیں لگایا۔ بہت رہجے اور میری پیودہ کوئی سنت رہتے۔ میں Cause of Effect کا بند اتحاد۔ دلیل کا پروردہ تھا۔ ان کی بات کیسے مان لیتا۔

ذیرے پر بہت کی باتیں بے دلیل بھی ہوتی تھیں۔ ثبوت مانگو تو میرا نہیں کیا جاتا تھا۔ اعداد و شمار کا کوئی رواج

نہیں تھا۔ Sampling سے وہ لوگ ناواقف تھے۔ ہم لوگ مشاہدے کے متعلق کے مقنون کے اور قیاس کے علبردار تھے۔ پھر ہم نہیں جانے بتوتھ بخیر تھریپ کیے کہے مان لیتے کرمانے کے لیے جاننا ضروری نہیں۔ بڑی مشکل تھی۔ بڑے اتحانی دن تھے۔

اصلی اسی سرد پیوں کی ایک دوپہر میں ذیرے سے اٹھ کر گالف گروڈن چاگیا۔ منج کی دھوپ خونگوار شنیدنی ہوا۔

سر دیوں کا موسم چھٹی نہ ہونے کی وجہ سے بہت کم لوگ گروڈن میں۔

میں نے گیم کھیلنے کے بجائے ہی گھومانا پسند کیا۔ سرد پیوں کے موسم میں اسی خوشناد ڈھوپ اور خونگوار موسم کم نہیں تھا۔ ایک لکڑی گالف کھیل رہی تھی۔ میں بھی ان تک پہنچ گیا۔ ایک سنبھرے بالوں والا انگریز اپنے فن کا مظاہرہ کر رہا تھا۔ Agent the hole کھیل رہا تھا۔

میں نے دیکھا کیڈی اس کے ساتھ ساتھ چل رہا تھا۔ اس کے بدن کے ساتھ چھوڑتا ہوا سا۔ پھر وہ گیند کے پاس

کی کراس گورے کو مطلوبہ Stick دے کر پہنچے ہٹ جاتا۔ وہ شاث کھیلتا اور اپنی گیند کی شوکر میں نکاہیں اور اپنا کردیکت اور مطلوبہ مقام کی طرف پہل دیتا۔

ہم اس کی گیم سے لطف اندر ہوتے ساتھ ساتھ چلتے رہتے۔ گورا تھا پھر سنبھرے بالوں والا تھا۔ پھر گیم ان کی دلی کر دتی اس نے تو چاہ کھیلتا تھا۔

جب گیند Green پر پہنچنے کے کوئی پندرہ فٹ دور تھی۔ پندرہ فٹ کی پارہ فٹ دوڑ ہو گی اس سے کم نہیں۔

کیڈی نے اسے پڑ کمال کر دیا۔ اس نے پڑ گین کر اس پر اپنے بدن کا فرا سایو جھنڈا لالا۔ پھر وہ زرا

کلام۔ لیکن وہ گیند کی سیدھی میں نہیں تھا۔ پھر اس نے پڑ دو تمن مرتبہ گین کر جیلا اور اپنا رارخ سیدھا کیا کیا پھر اس نے کم

میڑا سے سیدھے سجاوہ بال کو شپکدا دیا اور وہ سیدھا چلتا ہوا جا کر ہول کے اندر اتر گیا۔ ہم سب نے تالیاں بجا کیں۔

اُسے تے با تھا اور اپنا تھا کہ اور سر جھکا کر جہار شکریا دا کیا اور گوم کر جہارے سامنے سر جھکا کر اپر اٹھایا۔ ہم نے دیکھا گورا

خواہش اور روحانیت کے علم کو سمجھنے کی آرزو۔ فشن ایبل ہونے کے لیے میں نے گالف کی سیکم اپنالیا اور Irons کا ایک

پہنچے۔ یہ برکت کی بات ہے۔ پی جاؤ۔ اس نے ایک ہی لباس مگونٹ بھر اور سارا دودھ پی گئی۔ میرے دودھ میں ایک پہنچا سانچا تھا۔ اس نے مجھے بہت ستایا۔ جب وہ قابو میں نہ آیا تو میں تنکے سمت دودھ پی گیا اور مجھے اس فتح مندی پر ہلی خوشی ہوئی۔

بانوئے کہا ”آپ یہاں بیٹھیں میں درگاہ کا پکر لانا کر آتی ہوں۔“

جو معاف کر سکتا ہے وہ اس پل کو توڑتا ہے جو اسے اننانوں سے اور مغلوں خدا سے ملاتا ہے اور لوگوں سے جوڑتا ہے۔ بہت ممکن ہے اس کی اپنی زندگی میں ایک ایسا وقت جائے کہ اسے لوگوں سے ملنے کی ضرورت پر تو وہ ان سے کہے لے گا۔ اس نے تو پل توڑ دیا ہو گا اور خود اپنے ہاتھوں سے توڑا ہو گا۔

برداشت کا امتحان اس وقت ہوتا ہے جب ہم اکثریت میں ہوتے ہیں اور جرات کا اس وقت جب ہم اقلیت ہوتے ہیں۔

ایک نہیں نے مجھے بتایا اس کا نام فرشنڈہ بڑی دہیں بڑی شفیق تھی کہ اکثر لوگ خواہ خواہ زندگی کی راہ پر چلتے ہیں موت سے خوفزدہ رہتے ہیں جیسا کہ موت بھی زندگی کی طرح ایک قدرتی اور خونگوار شے ہے۔ میری ساری زندگی میں اگلی ایک ہی مریضہ ایسی آجی موت سے بے حد خوفزدہ تھی۔ اس نے اپنی بہن سے کچھ اسی زیادتی کی تھی کہ اب اس کا رہا۔ شکل تھا۔ جو لوگ عمر کے سفر پر جانے سے پہلے معافیں مانگ لیتے ہیں اور خوش خوش روانہ ہو جاتے ہیں اسی طرح میں کے سفر پر جانے سے پہلے جنہوں نے روگی کے کاغذات پر معافی کا دینہ الگو لایا ہوتا ہے ان کی آنکھوں میں ایک بہتر طرح کی چک ہوتی ہے اور وہ عجیب خونگوار اور خوبصورتی سے سفر پر روانہ ہو جاتے ہیں۔

ہمارے بے بے کہتے ہیں کہ بندے کا گناہ اللہ کے گناہ کے مقابلے میں بہت بڑا اور بہت سخت ہوتا ہے۔ اگر آپ نے بانوے کے بحث شاہزادے ہیں۔ سائیں کو سلام کرتے ہیں۔ سلام کر کے واپس آ جاتے ہیں۔ یہ تھوڑی لی انسان کو تکلیف پہنچاتے ہیں اور اس کی ناخوشی کا موجب بنتے ہیں تو پھر جب کبھی آپ کو ہوش آتا ہے اور آپ محافی اش کے مودت میں ہوتے ہیں تو اس آدمی کا کوئی سراغ نہیں ملتا کہ کہہ سے آیا تھا اور کہہ گیا۔ لیکن اگر آپ خدا کوئی شاہ عبداللطیف بھٹائی کے مزار پر پہنچتے تو وہاں لوگوں کا اٹھ دہام تھا اور رات کے دس بجے پکھے تھے۔ مزاد کے سامنے محلی چار دیواری میں خشنے فرش پر بیٹھے پرانی وضع کے مویقار شاہ کا کلام سنارہے تھے۔ بہت سے لوگ بیٹھے تھے۔ مزاد ہر بیجہ موجود ہے۔

اس نے کہا مر ہے ہو۔ آخری وقت ہے معاف کر دو۔ کہا میں نے معاف کیا لیکن اگر میں محنت یا بہو گیا اور میں بیٹھ گئے۔ شاہ کی واپی شروع ہوئی ایک خادم دعوات کے بڑے سے گلاس میں تو لڈیڑھ تو لڈو دو دو دال کر لایا اور اس کا یا تو پھر اس سے کہہ دینا کہ اپنا سنبھالا کر لے میں اسے چھوڑنے کا نہیں۔

اگر آپ کا سفر لمبا ہے اور آپ تیزی سے سفر کرنا چاہتے ہیں تو سب زائرین کو تھوڑا تھوڑا دودھ پلانے

اکرام صاحب نے حیران ہو کر کہا ”مشیر Osuald آپ بالکل ناپینا ہیں پھر آپ گولف کس طرح سے کھل سکتے ہیں؟“ گورے نے نہ کہا یا آپ کو احتفاظ بات لگائی لیکن یہ ہے حقیقت You have to be blind to the truth - see

جب تک آپ کشیر القاصد ہیں اور آپ کی توجہ اور گرد کی بے شمار چیزوں پر ہے آپ اپنے نارگٹ کو دیکھنے نہیں سکتے۔ جب آپ نے اور گرد کی اشیاء میں موزو لیا تو آپ کی توجہ ایک مرکز پر مرکوز ہو گئی۔ یہ مرکز Blindness سے حاصل ہوتا ہے۔ بھیر کا پتہ تب کلے جب باہر کے پتے دے بندا۔

اسوالیہ کی گا لف کی وجہ سے اس کو کھیلوں کا سامان فروخت کرنے والی ایک دکان میں نوکری مل گئی۔ دکان گھر سے دور تھی۔ اکیلا ایک میل کا سفر کر کے گھر کے ٹرام کے پریے بڑے چوک میں پہنچ کر اڑتا۔ سید ہے ہاتھ کو مرکز کر جب اسے ایک بیکاری سے تازہ تازہ ڈبل روٹیوں کی خوشبو آنے لگتی تو وہ سمجھتا کچھ مقام پر پہنچ گیا ہے۔

دہان سے آگے گپڑوں پر پہنچا اور خوشبو آنے لگتے۔ یہاں سے باکس گھوم کر وہ اصل سرٹک پر آ جاتا۔ سرٹک پر چلتے ہوئے وہ جب تیرے سپید بریکر پر پہنچتا تو دکان کے قریب ہوتا۔

بڑے سال اور ہر کی بات ہے کچھ ایسا ہی موسم تھا۔ گرمیاں جاری تھیں اور سردیوں کی آمد آمد تھی لیکن ابھی سردیاں بہت دور تھیں جس طرح سے گرمیاں بھی کافی دور ہو چکی تھیں۔ بہار کا موسم تھا۔ اور پھر سردیاں تو کسی تھم کا موسم ہو بہاری کا موسم ہوتا ہے خصوصاً شام کے وقت۔ ہم دونوں میاں یوری جیدر آباد میں تھے اور یہ شام ہماری بالکل آزاد تھی۔

میں نے بانوے کے بحث شاہزادے ہیں۔ سائیں کو سلام کرتے ہیں۔ سلام کر کے واپس آ جاتے ہیں۔ یہ تھوڑی لی انسان کو تکلیف پہنچاتے ہیں اور اس کی ناخوشی کا موجب بنتے ہیں تو پھر جب کبھی آپ کو ہوش آتا ہے اور آپ محافی اش کے مودت میں ہوتے ہیں تو اس آدمی کا کوئی سراغ نہیں ملتا کہ کہہ سے آیا تھا اور کہہ گیا۔ لیکن اگر آپ خدا کوئی شاہ عبداللطیف بھٹائی کے مزار پر پہنچتے تو وہاں لوگوں کا اٹھ دہام تھا اور رات کے دس بجے پکھے تھے۔ مزاد کے سامنے محلی چار دیواری میں خشنے فرش پر بیٹھے پرانی وضع کے مویقار شاہ کا کلام سنارہے تھے۔ بہت سے لوگ بیٹھے تھے۔ بہت سے لیٹھے ہوئے تھے۔ کچھ سور ہے تھے۔ گورتم اپنے پھوپھو کو ساتھ لپٹنے کے کچھ سوری تھیں کچھ سونے کی تیاری کر رہی تھیں۔ جب گرفتار کا سامان تھا۔ سب لوگ آگلیں میں موجود تھے اور چاند کی روشنی سب پر یکساں پڑ رہی تھی۔ ہم ایک کوئی میں بیٹھ گئے۔ شاہ کی واپی شروع ہوئی ایک خادم دعوات کے بڑے سے گلاس میں تو لڈیڑھ تو لڈو دو دو دال کر لایا اور اس نے ہم کو ایک ایک گلاس دیا۔ بانوئے نے گلاس میں جماں کر دیکھا دو دو دھن تھا۔ پھر اس نے میری طرف سوالی نظر دیں دیکھا تو میں نے ایک جانکاریا نے کی طرح کہا ”شاہ کی واپی شروع ہوتی ہے تو سب زائرین کو تھوڑا تھوڑا دودھ پلانے

ساری کدو رتین گلے ٹکوئے ماضی کی کہانیاں نامعاونی اور انتقامی آرزوں کے بوجھ اتار کر چلیں۔ بڑا مزا آئے گا مز آسائی سے کئے گا۔

بابا جی کو ہم پر ایک اعتراض تھا کہ ہم دنیا دار لوگ ہبھانیت کی زندگی برقرار تھے ہیں اور خانقاہوں کی طرح ٹکوئے ڈنے سے مل جل کر نہیں رہتے۔ ہم کو لوگوں سے ملتے ہوئے خوف آتا ہے اور ہم ان کو پرے پرے رکھ کر زندگی گزارتے ہیں۔ دفتروں میں پلے اتے ہوتے ہیں اپنے چپر اسی ہوتے ہیں۔ اردو ہوتے ہیں۔ گروہوں میں یوں یوں کو ملازموں کے حوالے کرتے ہیں۔ ان کی ساری خدمت ان سے کرواتے ہیں۔ وہ خوبی الگ الگ رہتا پسند کرتی ہیں۔ ڈاکٹر کے پاس جانا، بذار جانا، اماں کے گھر جانا، گرد ریاں لینے جانا، دغیرہ دغیرہ۔ میں ان کی یہ بات سن کر بہت ہی جیران ہوا کیونکہ ساری کتابوں میں اور سارے لٹرپپر میں اور ساری تاریخ میں یہی لکھا ہے کہ صوفی لوگ راہب ہوتے ہیں۔ وہ لوگوں سے تعلق ہو کر حق پھیرتے ہیں۔ اللہ سے لوگتے ہیں بندے سے من پھیرتے ہیں۔ لیکن یہاں آ کر ایک اور ہی ٹکوئے ٹکلا کہ ہم دنیا دار لوگ راہب بے قطب، بے عمل اور بے..... بے ہوتے ہیں۔

فرمایا لوگوں کے ساتھ میں جوں رکھنا اور ان کی ضرورتیں پوری کرنا ہی عبادت ہے۔ وہ آپ کی محبت سے اور شفقت سے محروم رہیں گے تو معاشرے میں کال پڑ جائے گا اور آپ کی ضرورتیں بھی رک جائیں گی۔ صرف منہ سے بات کر کے لوگوں کی خدمت نہیں ہوتی اس میں عمل بھی ہوتا چاہیے۔ ہمارے جتنے بھی ادیب اور شاعر تھے عملی زندگی برقرار تھے۔ امام غزالی پر ہتنا لکھنا چھوڑ کر صاحب مال ہوئے لوگوں سے ملے جلے۔ شیخ اکبر ابن عربی، فرید الدین عطار رودی اور ہندستان میں داتا صاحب میمن الدین چشتی حضرت بختیار کا کی یہ سب لوگ کام کرتے تھے۔ ٹکوئے خدا کے کام آتے تھے۔ ان کی بہتری کے لیے ان کے کاتھ ہٹاتے تھے۔ کیونکہ یہ حضور کی سنت تھی اور یہ سب لوگ اس سنت پر عمل کر کے ہی آئے ہوئے تھے۔

میں نے کہا ہم شاعر اور ادیب بندوں ہی کی خدمت کرتے ہیں۔ انہی کے فم میں گلٹے ہیں۔ انہی کے گن گاتے ہیں۔ جتنے بھی ایلہی یوریل لکھتے جاتے ہیں، کالم رقم ہوتے ہیں، افسانے تحریر ہوتے ہیں، شاعری ہوتی ہے، غریلیں، نظمیں، ارمیے، ترانے لکھتے جاتے ہیں، سب لوگوں کو فائدہ پہنچانے کے لیے ہوتے ہیں۔ ہم یہ نہیں کرتے کہ فرض صاحب کی خور سے دردیاں لگاؤ کر لارہے ہیں، نور بی بی یہودہ اور اس کے بچے بھوکے ہیں اور ان کا کام کرنے والا کوئی نہیں۔ قتل، شفافی کسی کو پیچھہ پر لاد کر ڈاکٹر صاحب کے بیان نہیں لے جاتے۔ میں اور متاز مفتی کی تیم کی فوج مجھ کرانے نہیں جاتے۔ ہم انسانوں کے لیے نہیں انسانیت کے لیے کام کرتے ہیں اور یہ افراد کے لیے کام کرنے سے بہت بہتر کام ہے۔ ہم ستم بڑتے ہیں بڑے کام کرتے ہیں، آپ لوگوں کی طرح لکھنیں کھلاتے پھرتے۔

فرمایا چھت پر چھٹے کے دو طریقے ہیں ایک تو سیزی ہی لگا کے زینہ بزرگیں اور دوسرا پھٹالا گا کے ڈھلوان پر آگے ٹھوڑا ہے اور اٹھاٹھکے۔ سیزی والاتر یہ دیکھ کے گا کہ میں اتنے ڈنے پر چھٹھ گیا اور اتنے باقی ہیں اور پچھے والا دیکھ کے انگی چھٹ دو رہے اور ابھی بہت سا کام باقی ہے۔ سیکھاں دین کا ہے کچھ لوگ تو بھتے ہیں کہ اللہ کی طرف بڑھنے میں

آپ مجھ سے اکثر صوفی کے بارے میں پوچھتے ہیں کہ صوفی کون ہوتا ہے۔ کیا ہوتا ہے اور اس کی تعریف کیا ہے۔ میں کہتا ہوں صوفی، صوفی ہوتا ہے۔ اس کی تعریف نہیں کی جاسکتی اس کو یہاں نہیں کیا جاسکتا۔ اس کا کوئی مترادف نہیں کوئی ہم معنی لفظ نہیں۔ آپ صوفی بن سکتے ہیں۔ صوفی رہ سکتے ہیں۔ صوفی کو جان سکتے ہیں لیکن ذہن کے زور پر عمل کیا رہ پر کتاب پڑھ کر دکشیری میں دیکھ کر صوفی کی تفسیر نہیں کر سکتے۔ صوفی کو جانے کے لیے صوفی بہنا ضروری ہے۔ آپ اس کا ذائقہ پکھ سکتے ہیں لیکن اس ذائقے کو کچھ نہیں سکتے۔ آگرہ تصور کا نو انہیں تو زکے تو اسے پکھ دیکھ سکتے ہیں لیکن اس کے پکھنے سے پیاس اور بڑھے گی اور آپ رک نہیں سکیں گے۔

تصوف ایک انوکھا حرہ ہے جو کسی دوسرے فرد سے آپ میں منتقل ہوتا ہے۔ یہ کتاب سے یا دکشیری دیکھ کر حاصل نہیں ہوتا۔ اس کا ایک سلسہ ہوتا ہے ایک لڑی ہوتی ہے اور یہ لڑی سے لڑی میں منتقل ہوتا جاتا ہے۔

### "بابے اور ڈیرے"

جب میں بابا لوگوں کا ذائقہ کرتا ہوں تو آپ کے ذہن میں بہت سی لفاظ فہیاں پیدا ہو جاتی ہیں جن کا تصویر وار میں ہوں۔ آپ سمجھتے ہیں بابا ایک جنادھاری بڑی عمر کا آدمی ہوتا ہے جس نے ٹوٹوں تک لمبا چند پہن رکھا ہے۔ سر پر چوکنہ ٹوپی ہے۔ گلے میں موٹے موٹے مکونوں کی مالائیں ہیں اور وہ تھوڑی تھوڑی دیر بعد سر جھٹک کر اللہ ہو کے فخر سے مارتا ہے اور اردو گرد پیٹھے ہوئے لوگوں کو خونا ک نظر وہ سے دیکھتا ہے۔ ایسے بابے عام زندگی میں بھی ہوتے ہیں لیکن اس کا سلیمانی اور اس انداز کے لوگ زیادہ تر فلموں، ڈراموں اور تحریری افسانوں میں ملتے ہیں۔ یہ لوگ بابے نہیں ہوتے، میری طرح کے غرض مندوں ہوتے ہیں جنہوں نے اپنی خواہش پوری کرنے کے لیے ایک مخصوص بہروپ بھرا ہوتا ہے۔

جو شخص: مرد یا عورت، جوان یا بُرُو، حاً پچ یا ادھیز۔ کسی دوسرے کو آسانی عطا کرے اس کو ہم بابے کہتے ہیں۔ بابے وقتی ہوتے ہیں، محتاجی بھی، عارضی بھی اور مستقل بھی۔ کچھ ساری زندگی میں ایک مرتبہ کسی دوسرے کو آسانی سے مکار کرتے ہیں، کچھ عمر بھر لوگوں کی مشکلات آسانیوں میں تبدیل کرتے رہتے ہیں۔ کچھ بھی کردیتے ہیں، کچھ بھی دینیں۔ یہ بابوں کی ذمیں میں آتے ہیں۔ انسان کی مشکل کو آسانی میں تبدیل کرنے والا بابا کہلاتا ہے۔ خواہ وہ تحریری پیش سوت پہنچتا ہے جو گر جیز پہنچتا ہو، لمبا چند پہنچتے گلے میں مالائیں ہوں ہاتھ میں تھیج ہو یا گھوون ہوں مونا ہو یا سوکھا پتالا سینک ملائی ہو۔

مگر چوڑکر کسی کے حوالے کر کے مری سوات گئے۔ اپنے مازموں کے پر درکر کے گئے تو اس کی گنجیداشت کرنے والے ایک بن گئے اور آپ سے پوچھنے لگے آپ کون ہیں۔ مکان آپ کا ہے۔ وجود آپ کا۔ ذات آپ کی ہے۔ اُس اس کا ایک بن کر ناگہنگ رکھا بیٹا ہے اور آپ کی مژا فنگ کر رہا ہے۔

لنس کی مرغوب ترین ننداقول ہے۔ بات کرنا ہاتھوں کے میانا تو تے بانا، گفتگو کرنا، مشمون پر حنا، مشمون لکھنا، ہام چار کرنا، درودمندی کے قصے بیان کرنا یہ سب قول ہے۔ گفتگو ہے اس کا حال سے کوئی تعلق ہیں۔ اسی گفتگو سے اور بیان سے لنس بہت راضی رہتا ہے۔ سیاستدانوں کے پیچھے مشمون نگاروں کے مشمون درودمندوں کی درودمندی کی جائیں۔ اس سے بہ کافی راضی ہوتا ہے، منے والے کافی اور سنانے والے کافی۔

بایوں کے ذریوں پرمجت کا بڑا ذکر ہوتا ہے۔ لظیم میں بھی اور نثر میں بھی۔ حرف میں بھی اور عمل میں بھی۔ ایک دن میں نے پوچھا جتاب یہ مجت ہوتی کیا ہے۔ بابا جی نے فرمایا مجت دوسرا کے اندر تھیں جو لی خوبی کا قلاب اتنا نے کا نام ہے۔ جس شخص میں جو کوئی بھی خوبی ہے اس پر ایک جھلکا چڑھتا ہے۔ اس کی خوبی نظر نہیں آتی۔ انھیلے کو اتنا نے کا نام مجت ہے۔ پر وہ ہٹانے کا نام مجت ہے۔ سچ روشن کرنے کا نام مجت ہے۔ مجھے اس میں ایک سوری نظر آتی ہے۔ میں غیر ضروری پتھر اتار کر پرے پھینکتا ہوں اور نیچے سے مجسم یاد بینتا نکل آتا ہے اور لوگ جیران رہ جاتے ہیں۔

بایوں کو Worthyones کی خالش ہوتی ہے۔ وہ خوبی خاص انسان خالش کر لیتے ہیں۔ اسی خوبی جس کا صاحب

خوبی کو بھی علم نہیں ہوتا۔  
بابا بخاری خالش نہیں کرتے۔ پچھے عجیب سالم ہوتا ہے۔ زندگی پر مطبق ہوتا ہے۔ کتاب میں نہیں ملتا۔

1933ء کے شروع کی بات ہے۔ میونگ کے ایک مویقارانے آئن شائن کو پہنچا اکینڈی کی معرفت خط لکھا اور مویقارا در فنکار جس طرح سے ہوتے ہیں اس خط میں اپنے خلوں کا اور دکھوں کا اخہمار کیا اور پوچھا کیا یہ دنیا کیا ہے اور میں کیا کروں اور کہ ہڑ جاؤں۔ تو آئن شائن نے اس کو بڑے سچاو سے جواب دیا کہ "میں وہی شخص آپ کو یہ خط لکھ رہا ہوں جس کے نام آپ نے پہنچا اکینڈی کی معرفت مرا سلام فرمایا تھا۔ سو جھائی اور سری مانو۔ بھی اخبار پڑھا کرو۔

بھی کچھ دوست ایسے بالوں جو تعباری طرح سوچتے ہوں اور تمہارے ہم خیال ہوں۔ ہو سکتی ترین زمانے کے ہی ہے لگوں کی تحریروں کا مطالعہ کرنا کہ ملت ہے کوئے ہے لیکن ہے۔ پھر دوسرے ٹکوں کی کائی تحریریں ہیں ان سے لطف اٹھاؤ اور جب فراغت ہو تو میونگ کے گرد وفاوج کے تدریجی حسن سے انفریب مناظر سے تکین بھی حاصل کرو۔ ہر وقت اس بھلاوے میں رہو کر تم زندہ ہو اور مردخ کی حقوق کے درمیان رہتے ہوں۔ ان کے ساتھ کسی قسم کے گھرست جذباتی اور قلمی تعلق سے پر ہیز کرتے رہو۔ اور پھر بھائی کچھ جانوروں کے ساتھ دوستی ضرور لگانا اس حقوق سے بڑا پیار ملتا ہے۔ اتنا

چنے ہے گے اس کا شکر ہے اور ہمیں بھی شاباش ہے کہ ہم نے اتنی کوشش کر لی۔ اب دو تین ڈنے اور باقی میں نہیں کے۔ لیکن پہنچنے کا کرچھ نہ والا کہتا ہے کہ ابھی تک پہنچنے کے کتنی منزل اور رہگی ہے۔ جب تک اپنے نہیں پہنچا جاتا نہیں کہ ابھی سفر جاری ہے۔

بابا جی نے پوچھا "ایک تیز رفتار گھوڑا ایک ستر فارٹ گھوڑے سے دیکھا اچھا کیوں ہوتا ہے۔"

"وہ اس لیے سرکار" چونے صوفی بے کہا کہ "اس کی رفتار ستر گھوڑے سے دیکھی ہوتی ہے۔"

"شاباش! لیکن اگر وہ اپنی راہ سے بچک جائے تو پھر وہ دیکھا جاتا ہے۔" بیانیں ہے۔

"ہاں جی یہ تو ہے سرکار۔"

"لیکن ایک بات نہ بھونا پچھ کے جب اس تیز رفتار اہوا کو یہ معلوم ہو گیا کہ وہ خاطر اتنے پر آگیا ہے تو پھر وہ دیکھنے سے سرپت بھاگ کر صحیح منزل کی طرف بھی نکل جائے گا۔ سبی حال انسان کا ہے۔ جب ایک پاک بدل انسان نام ہوتا ہے اور اپنے کیے پر شرمندہ ہوتا ہے تو اپنی منزل اس تیزی سے دوبارہ حاصل کر لیتا ہے لیکن ستر رواہی سے یوں نہیں ہوتا۔

"جو پاک کا ساتھ دیتا ہے وہ پاک ہو جاتا ہے۔"

میں نے مخفی سے پوچھا کہ یہ جو تم ہر وقت کی دیکھی صوفی کی بات کرتے رہتے ہو اور اس کا ہام لے کر اس کا ذکر کرتے ہو تو تم کو اس سے کیا حاصل ہوتا ہے؟ کہنے لگا اس سے مجھے ایک جسمانی Satisfaction ہوتی ہے گویا میرے وجود کے اندر ایک Tangible وزن در آیا ہے اور میں پہلے کے مقابلے میں اپنے آپ کو وزن در اسکھنے لگا ہوں۔ میں نے کہا وہ کس قسم کا وزن ہوتا ہے... کہنے لگا بیوں لگتا ہے جیسے کچھ سونے کا ایک بڑا سائز لا ہو جو تکیف کا باعث نہ ہو اور بدن کی بے وزنی دور کرتا ہو۔

قول کی حد تک لنس راضی رہتا ہے جب میں کی حد شروع ہوتی ہے تو لنس بھاٹا ہے کوئی لنس خدمت کو قول نہیں کرتا۔ (جب میں پہلے روز گیا تو پوچھا کیا کرتے ہو افسانے نگار ہوں.....)

لنس انسانی وجود میں ایک کنٹرول کرنے والا پڑھے۔ گراموفون گورنر پلے کا ریگولیٹر ایسی کا یہ یہ کنٹرول کا سڑنگ جہاز کا جائز دکھپاک انسانی وجود کے اندر لنس ایک ریگولیٹر بھی لیں جو موقع کی مناسبت سے وجود کو کنٹرول کرتا ہے۔ یہ اس قدر رسیتا اور چالاک ہوتا ہے کہ اس کو کسی قسم کی رہنمائی کی ضرورت نہیں ہوتی۔ اس یہ سمجھ لیں کہ آپ اپنا

ہرے پاس سوائے دولت کے اور کچھ بھی نہیں۔ ہاتھی ہر طرف سے میری جھوپی خالی ہے۔ میں آپ کی خدمت میں صرف پاٹریاں ہی چیش کر سکتا ہوں۔ چونکہ میرے پاس دینے کے لیے اور کچھ بھی نہیں اس لیے اگر آپ انہیں قبول نہیں فرمائیں تو میں سمجھوں گا آپ نے مجھے قبول نہیں فرمایا۔ میری ذات کو درکار یا ہے۔ مجھے منوخ فرمادیا ہے۔ اگر میرے پاس دولت کے علاوہ اور کچھ ہوتا تو میں دل و جان سے حضور کو نذر چیش کرتا۔

بابا کون؟  
سا ہیوال کے شیشن پر گاڑی کے انقلار میں ہم نے بابا جی سے پوچھا: "ہم مرنے سے کیا سبق یکھ کتے ہیں۔"  
فرمایا: "ایک منٹ کی دریہ ہو جانے سے تم سب کچھ ضائع کر دیتے ہو۔" (سب کچھ ضائع ہو جاتا ہے)  
مفتی نے کہا اور یہ جوتا رہتی ہے۔ بابو صاحب گرفت گرفت کر رہے ہیں۔ یہ کیا سکھاتا ہے۔  
فرمایا: "ہر ہر لفظ کی قیمت ادا کرنی پڑتی ہے۔"  
مسعود نے کہا "اور میں فون؟"  
فرمایا: "جو کچھ ہیاں بولو گے آگے وہی سنائی دے گا۔"

کسی سخت نشست والی کری یا سٹول پر نیٹو اور اپنی کمر اور گردن سیدھی کر کو نشست اس طرح کی ہو کر سرکار اور چہڑا یک سیدھہ میں رہیں۔ لیکن اگر آپ کمل آسن میں بینچکیں تو اس سے اچھی اور کوئی بات نہیں۔ مگر اس میں بھی ریڑھ کی ہڈی کو سیدھہ میں رکھنا ہو گا۔ اول اول کچھ مشکل چیزیں آئے گی مگر اس سے گھرنا نہیں۔ مجھے کا دھڑا اس طرح سے ہو جیسے پلیوس کے بختر نے سارا نیچو کا بدن لٹکا رکھا ہے۔ جی مشق ہو جائے گی تو پھر اس آسن میں خودی للف آنے لگے گا اور یہ نشست آسان ہو جائے گی۔ آپ گھنٹوں اس طرح جنتے رہیں گے اور ذرا بھی لکھا نہ ہو گی۔

اس کے بعد پرانا یام طریق پر سانس لیں اور اپنے آپ کو مشق کے لیے تیار کر لیں۔ پرانا یام کے وقت کلے ہوئے گا بھی رنگ کا تصویر کریں اور اس کو اندر کچھ بھیجیں اور اسی طرح باہر نکالیں۔ یہ رنگ مشق ایک سے مشق سات سک کے لیے ہے۔

کمرے میں تیز اور آنکھوں کو چند ہیانے والی روشنی نہ ہو لیکن مناسب روشنی ضرور ہو جس میں آپ رنگوں میں تھیں کر سکیں۔ بھرے پیٹ پر کوئی مشق نہ کی جائے۔ تھکے ہوئے ہوں یا نیند آ رہی ہو تو مشق کو کسی اگلے وقت پر اتنا رکھیں۔  
سب سے ضروری چیز وقت کی مامٹ ہو۔ دونوں وقت مقررہ اوقات میں مشق کریں۔ یعنی نیات بچے چن اور سات بچے شام کو پھر انہی اوقات کو نہ جانے کی کوشش کریں۔ آگے پیچھے ہونے سے نقصان کا احتمال ہے۔

پکھ کرنے سے تم ایک مرتب پھرہشاں بٹاٹش اور خوش باش ہو جاؤ گے پھر دنیا کا اور کوئی چیز نہیں دن نہیں کر سکے گی۔  
ہاں ایک بات اپنے ذہن میں رکھو اور کپی کر کے گا تھوڑے لوگوں نے لیں۔ ہر نس اور شریف اور بھلا انسان بیڑا اکیلا اور تباہی ہوتا ہے کہ ملینگی میں بہتری اور بہتر اور شرافت کے ماحول سے لطف انہوں نہ رہے۔ میں گھری اور رفاقت کے جذبات سے سرشار ہیں مسلمان یقیناً ہوں۔

آنٹائن کے یونچ دیجے گئے بیان پر ستمبر 1937ء کی تاریخ درج ہے لیکن یہ پڑھنیں چلتا کہ اس نے یونٹ  
کس کے لیے لکھا اور یہ بیان کہاں دیا۔ نہیں اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ وہ کونا تھا اسما تھا ہے پورا کرنے کے لیے اس  
نے یہ تحریر کی۔ آئنٹائن خط لکھنے اور خطوں کے جواب دینے کا بہت پابند تھا۔ کسی معمولی سے معمولی ٹھنڈا خط مول  
ہونے پر وہ اسے جواب ضرور بھجوتا تھا خواہ وہ جواب چند سطروں پر ہی مشتمل کیوں نہ ہو۔  
ایک اندازے کے مطابق آئنٹائن نے اپنی یہ تحریر "مزشن کی مجلس دینیات" کی درخواست پر لکھی تھی لیکن یہ  
بات یقین بے ثبوت کی جاسکتی۔ آئنٹائن لکھتا ہے کہ:

ہمارا یہ عہد سائنسی افہام و تفہیم اور سائنسی کلیات کی تحریر اور پھر ان دریافت کے عکیلی طور پر صورت پذیر ہوئے  
اوعلیٰ خلیل میں فراہم کرنے کا ایک درخشندہ عہد ہے۔ اس وقت کون ہے جو سائنسی مھر کوں پر خوش نہ ہو۔ ان پر فخر کرنا ہو  
اور ان کی قصیدہ گوئی میں مصروف نہ ہو لیکن ہم کو یہ نہیں بھولنا چاہیے کہ علم بہتر مندی کا رروائی اور سائنس اور تحقیق ہی وہ  
ذرا نہیں ہیں جو انسانیت کو خوشی خوشی اور قار اور شادمانی سے سرفراز کر سکیں۔ اس وقت ہمیں گروہ انسانی کو شرف انسانی  
کے ساتھ زندگی برکرنے کے لیے ان بزرگوں کے ارشادات کو ہر حال میں سائنس دانوں اور مروہ شی خاقان کے ماہدوں  
سے بلند تر مقام پر رکھنا ہو گا جنہوں نے اخلاقی میعاد اور انسانی اقدار کے اصول طے کیے ہیں۔ میرے حساب سے  
انسانیت کے محسنوں مہاتما بھارت مہاتما علی الامام حضرت میسٹی علی السلام حضرت محمد مصلی اللہ علیہ وسلم کے احباب  
سائنس دانوں موجدوں اور عکیلی ماہدوں سے کہیں زیادہ ہیں۔ اگر انسان کو اپنی خوشیان اپنی خوشیاں اپنی بیقا اور اپنا شرف  
عزیز ہے تو پھر اس کو پوری قوت اور جیداری کے ساتھ ان بزرگوں کے ارشادات گرامی کی حفاظت کرنا ہو گی اور ان کو ہر عہد  
میں زندہ رکھنا پڑے گا۔ خوشی اور خور مندی کے لیے اس کے علاوہ اور کوئی راست نہیں۔

شہنشاہ شاہجہان نے ہاتھ سینے پر باندھ کر اور سر جھکا کر کہا۔ "یا حضرت میاں حیدر آب پاٹریاں اپنے پاس  
رکھیں اور انہا رن کریں۔"  
فرمایا: "مجھے ان کی ضرورت نہیں۔ کم از کم فی الحال ضرورت نہیں۔ جب بھی ان کی ضرورت ہو گی میں دارالکوثر  
بیچ کر ملکوں کا اول گا۔"  
شاہجہان کی آنکھیں بھر آئیں اور اس نے درد بھرے لہجے میں کہا "شاہ! میں مغل اور بے نو شخص ہوں۔

جواب

۱۶

مشقوں کو باقاعدگی سے شروع کرنے سے پہلے ان کی طرف ذاتی سفر کرنا بہت ضروری ہے۔ پہلے اپنی کوئی بیٹھ کر اور گرد کی چیزوں کو غور سے دیکھیں اور ان کو پائچ مٹت کے اندر اندر اپنے ذہن میں بھالیں۔ پائچ مٹت سے وقت نہیں لگانا چاہیے۔ لیکن پورے سکون اور اطمینان کے ساتھ یہ سفر کرنا چاہیے۔ چیزوں کے نام دہرانے کی بھی فرم نہیں۔ خاموشی سے ان پر نکلا دالتے جائیں۔ خود کا میتھے ہے۔

## مشق نمبر ۱

آرام کے ساتھ کری پر بیٹھ کر گھری کی سوئی کو دیکھیں۔ توجہ اور نظر صرف سوئی کی نوک پر رکھیں۔ اس وقت کی اپنے ارڈر تو جو کے ساتھ اور غور کے ساتھ دیکھتے جائیے۔ اپنی منزل پر بیٹھنے کے بعد والہیں لوٹے اور آ کر اپنی کرپی کو ملاحظہ فرمائیں۔ اس وقت نہ تو چیزوں کا خیال نہ کریں۔ اس وقت نہ تو گھری کو دیکھیں نہ اُن پر نگاہ کریں۔ نہ ہندسوں کو ملاحظہ فرمائیں۔ اس کے ذہن میں گھری کارگ کہنے والے اس کا میک ہؤنے اس کی شکل ہوئہ کچھ اور ہو۔ بس سوئی کی نوک پر نگاہ ہو۔ کوئی لفظ سمجھے گرہی طور پر۔ کری سے اٹھے بغیر۔ اسی طرح چیزوں کا جائزہ لجھے۔ اسی طرح باہر نکلئے۔ اپنی منزل تک بیٹھنے والیں آئیے۔ منزل تک جاتے جاتے ان سب چیزوں کو دیکھئے۔ جو آپ نے ملاحظہ کی تھیں۔ اس مشق میں سب چیزوں کو دیکھئے۔ ”ہوئے آپ کے سامنے دھنیدا جبے یا غلابیں ہونا چاہیے۔

اس مشق کو بار بار کچھ تھی کہ آپ کو سارے سفر آنکھوں دیکھا معلوم ہونے لگے۔ جب یہ مشق خوب ہم پہنچاں آپ اس پر حادی ہو جائیں تو اپے سفر کو پھیلاتے جائیں۔ زاد و نک کو دسرے کروں میں جائیں۔ پھر گھر کے پاہلے تک۔ اس کے بعد باہر سڑک پر اور پھر سڑک کے آخری کوئے تک۔

جب آپ باہر سڑک پر لکھیں تو صرف بڑی بڑی اشیاء کو دیکھیں جو ایک فٹ سے بڑی ہوں۔ باڑیں بالا درخت نئے، گھر دروازے وغیرہ لیکن کھڑکیوں کو سکنے کی کوشش نہ کریں۔ مقصد یہ ہے کہ آپ کا رادونچا ہو کر جھکنے ش پائے۔ اس کے بعد آپ قریبی لمبی سڑاپ پر جائیں یا باتا شروع کر دیں اور واپس آ کر اس کی ذاتی تصور کی جائیں۔ لیکن یہ سفر پر دھنے منٹ سے زیادہ کافی نہیں ہوتا چاہیے۔ اس کے بعد آپ آنکھیں اور کان کھول کر اس سفر کی تصور کیتی کی مشق کریں۔

## مشق نمبر ۱/A (انکھی مشق)

یہ مشق توجہ بر صدائے متعلق ہے۔ اس مشق کو پہلی مشق کے فوراً بعد کرنا چاہیے۔ یا پھر دسرے وقت کرنا چاہیے۔ انکھیں کے وقت مشق نمبر ایک اور شام کو مشق ۱۱ الف۔

جب آپ سفر میں چیزیں اخذ کر رہے ہوں تو ذہن سے دسرے ہر طرح کے خیالات تھنی سے کمال دیں اور اپنے کام پر دھیان رکھیں۔ اس میں کچھ مٹکھیں جو شیعی آوازہ آئیں گی جن کی تفصیل یہ ہے:

۱- رہا چلتے ہوئے کسی موزو کا ہارنا یا کوئی سیٹی یا آوازہ آپ کو متاثر کرے گا۔ تیر آواری سے متاثر نہ ہوں۔  
۲- ہر طرح کی گنگلوں سے احتراز کریں۔ بے معنی اور ایعنی نظرے اور لفڑاں بولیں نہ موجودیں۔ اس سے آپ کو اپنی گنگلوکی مشاہکی میں مدد نہیں اور آپ کی سوچ پہلے سے بہتر ہو جائے گی۔

۳- پہلے پہل ذرا سی تھکن اور سر درد ہوگی۔ لیکن اس میں اعصابی تباہ یا مٹکل میں متلانہ ہوں۔ اس سیدھے سجاوے۔ آرام سکون سے رہنے کی کوشش کریں۔ اس سے آپ کو اپنی خواہشوں اور اپنے نفس پر کنٹول کرنے کا موقع ملتے ہوں اور آپ کی بیٹری چارج ہونے لگے۔ اب زر امتحان کی کوشش کریں:

اُن دونوں مشقوں کو دس منٹ تک کی پسکون اور بے شورش توجہ سے دایستہ کرنا ہے۔ یا ایک بڑی ابتداء ہے اور

ہر اکمال ہے۔ آپ اپنے آپ میں ایک عجیب فرق محسوس کرنے لگیں گے لیکن ابھی تو کچھ مشقیں باقی ہیں جن کو انتظامیک پہنچانا ہے۔

عفريت نے کہا "دنیا میں تم سے بڑھ کر اور کوئی سیانا شکیں جو بات کی کہنس کو بچنے گیا ہے۔ میں تم سے بہت خوش ہم کو بھی آزاد کرتا ہوں اور تمہارے ساتھیوں کی بھی خلاصی کرتا ہوں جن کو میں نے ابھی ابھی قید کیا ہے۔ جتنے چوں سو بیویوں کے لئے اندرا تارے میں سب پانی سے بھر کر تمہارے ساتھ کرتا ہوں اور ان کو اپر پہنچانے کا بندوبست کرتا ہوں۔ حس زدیوں تم نے اندرا تارے میں سب پانی سے بھر کر تمہارے ساتھ کرتا ہوں اور دوسری کی سیر کرتا ہے لیکن اس کا دل دھرتی کے اسی چنانچہ عطا ہمارے قافی کا وہ سیانا ہے جو ہمیں دری ریخک دور دور کی سیر کرتا ہے۔

جسے برائنا کے ہے جس کو پا اکستان کہتے ہیں۔

ایک فقیر رنڈ مشرب مولا نا شاہ عبدالعزیز رحمت اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہا مولوی بابا ہم کو شراب پڑا۔  
شاہ صاحب نے ایک روپیہ اس کی نذر کی اور فرمایا کہ جو چاہو سو کھا دیجیں۔ تم کو اختیار ہے۔ وہ بولا "ہم نے تو  
آپ کا ڈانام ساتھی ہیں آپ تو قید میں ہیں۔"  
شاہ صاحب نے فرمایا "صاحب من کیا آپ قید میں نہیں ہیں؟" کہا "نہیں ہم تو رنڈ مشرب لوگ ہیں۔ کدھر  
کی قید اور کدھر کی پابندی۔ ہم آزاد ہیں اور آزادی کے پرستار ہیں۔"  
آپ نے فرمایا کہ اگر کسی روشن کے قیدی نہیں ہو تو آج غسل کرو۔ جب پہنچو۔ علماء باندھ کر مسجد میں چلا اور نماز  
ڈھوند جتنے قدر نہیں کی قید میں چلتا ہوا طرح تم مشریعت مزا کی قید میں پابند ہیں۔ تھماری آزادی ایک خیال خام ہے۔"  
یہ بات سن کر تہائیت چپ ہوا اور شاہ صاحب کے قدم پکڑے کہ "در اصل ہمارا خیال ملکا تھا جو ہم آزادی کا دم  
برخے تھے۔"

انسان کو جس چیز میں کمال ہوتا ہے اس پر مرتا ہے۔ چنانچہ صحت و بید کو سانپ پکڑنے میں کمال تھا۔ اس کو سانپ نے کام اور مرگیا۔ اس طفول کی بیماری میں مرلا۔ افلاطون فان میں لقمان سر سام میں اور حالیندوں دستوں کے مرض میں حالانکہ انہی باریوں کے علاج میں کمال رکھتے تھے۔ اسی طرح جس کو جس کی محنت ہوتی ہے اسی کے خیال میں جان دیتا ہے۔ قارون مال کی محنت میں ہوا۔ مخوار لیلی کی محنت میں۔ اسی طرح طالب خدا کو خدا کی طلبی کی بیماری ہے وہ اسی میں فنا ہو جاتا ہے۔

نگہ بہن کلاؤ دیکھئے اسیں بھاری جنمادیکھئے جوگی کن پختا دیکھئے، چمار لائے تھن میں منی ان بول دیکھئے۔ سیدور ارجھوں کرت کلاؤ دیکھئے۔ بہن کھنڈے بہن میں بیرد دیکھئے سورد دیکھئے۔ گنی اور کور دیکھئے۔ مایا کے بھرپور دیکھئے۔ پھول رہے وہن میں ادھو کے سکھی دیکھئے۔ گنی اور کور دیکھئے۔ مایا کے بھرپور دیکھئے۔

کہتے ہیں ایک مرتبہ اونوں اور انسانوں کا ایک کارروائی ایک لق و دلق صحرامیں سے گزرا اور خوش قسمتی سے ایک ایسے مقام پر پہنچا جہاں اُسے پانی کے حصوں کے لیے ایک گہر ا سوراخ ملا جو سحر اکے تھپوں پرچم دور تک چلا گیا تھا۔ انہوں نے اس سوراخ میں لبے لبے رسول پر چس اور ڈول اتار کر دیکھے لیکن نہ ڈول واپس آئے نہ رئے۔ کچھ لوگوں نے اپنی چان کی قرآنی دے کر کہا ہمیں پیچے اتاریے ہم جا کے اس سوراخ کی ٹوہن لگا کے آتے ہیں۔ آپ کے لیے پانے لاتے ہیں اور نہیں تو ابھی جان آپ پر قربان کرتے ہیں۔

جب پہلا آدمی اس زمینی درز کے اندر اترتا تو دیر تک اس کا انت پتہ معلوم نہ ہوا۔ اوپر والوں نے رستہ پہلا آوازیں دیں مگر کوئی جواب نہ ملا۔ رستہ اوپر کھینچا تو آخری سر اکھلا تھا اور سورما اس حلقة میں نہیں تھا۔ پھر خوصل کر کے دوسرے آدمی اتتا۔ اس کے ساتھ بھی بیکی ہوا۔ پھر تیر سراچو تھا اور پانچواں اور جب چھٹا آدمی اس زمین دوز بحث میں اترنے لگا تو قافلے کے ایک سیانے نے اس کا راستہ روک کر کہا ”تمہرے واب مجھے نیچے جانے دو اور اندر کی خبر لانے دو اس طرح تو ہمارے آدمی ایک ایک کر کے شائع ہوتے رہیں گے۔“

قاتلوں نے بادل خواست بابے کی کمرتے رست باندھا اور اسے مورے کے اندر سر کا تاشروغ کر دیا۔ کوئی در فرلانگ کی عمودی مسافت طے کرنے کے بعد جب سیاٹ آپ پر اتر اتوس کے کنارے ایک غظیم الجوش عفریت کھڑا تھا۔ اس نے بابے کو دیکھ کر خوش کافر نہ رکھا اور کہا آختم بھی آئے۔ اچھا کیا۔ میری آرزو پوری ہوئی۔“

عفريت نے کہا "میں تمہیں اسی صورت میں واپس جانے دوں گا اگر تم میرے سوال کا جواب دو گے اور میری تلبی کر دے گے۔"

سیانے نے ایشات میں سرہلایا اور اسی طرح کھڑا رہا۔  
عفریت بولنا اس کا نکات میں سب سے افضل اور اعلیٰ مقام کو نہیں ہے جیسا زندگی بھر پورا نہ از میں برسکی جاسکے۔  
سیانے نے سوچا اگر میں کسی خوبصورت دلیریب شہر کا نام لیتا ہوں جیسا دنیا بھر کے نورست کشاں کشاں  
جاتے ہیں تو سارے مسکن کے حوالے سے چارائی ہو جائے گا۔

اگر میں ارش بریں اور جنت اور بہشت کا ذکر کرتا ہوں تو ایک غفریت کا ادھر گز رہی ممکن نہیں رہا۔  
سینے نے سر جھکا کر کہا ”صاحب سوراخ! اس کائنات کا اعلیٰ ترین مقام وہ ہے جہاں آپ خوش رہیں، لکھی  
رہیں اور پر باش رہیں چاہیے وہ اس کردار پر کے اندر ایک مل ہی کیوں نہ ہو۔“

زخمی ایک دوسرے کو بھولے نہیں۔ آپ کو گلتا ہے میں بھی ایسے یہ سوچا کرتا تھا۔ لیکن ایک روز چھ ماہ کی طوالت کے بعد بڑھنگی کے ساتھ بابا جی سے ملنے والے انہوں نے میرے زبان کو نکلے سے پسلے فرمایا، ”جس وقت تم سرگ کنارے پہنچ لیا تو میں گھر میں چار ہے۔“ گھر میں سفر کر رہے ہو جہاڑ کے اندر میتھے ہوتواں وقت تم اپنے گروں کو اپنے جگر کو اور قب کو بالکل بھول پکے ہو۔ تم کو پیدا ہی نہیں ہوتا کہ یہ اور اس جیسے سینکڑوں اعضاء موجود ہوتے ہیں لیکن ان کی احساس نہیں ہوتا۔ تمہارے لاشعور میں بھی نہیں ہوتا کہ تمہاری کمر کے اندر رہنے والی لامبھے ہے جس نے جو کوئا بھوج رکھ کا احساس نہیں ہوتا۔ اس ساری فراموشی کے اندر اور اس ساری لامتحانی اور ناشاہی کے اندر اور بے خیالی کے دائرے میں یہ اپنا ہوا ہے۔ اس ساری فراموشی کا ایک حصہ بن کر موجود ہوتے ہیں۔ تم کہیں بھی موجود ہو۔ لکھنے بھی بھولے رہو۔ ہم مدارے اعضاء پہنچ کر تمہارے بدن کا ایک حصہ بن کر موجود ہوتے ہیں۔ تم کہیں بھی موجود ہو۔

ایک شخص ہی اپر پڑا۔ نزع کی نوبت پہنچ گئی۔ مکثکر و بولٹے رہا۔ شہر میں مرنے کی خبر دوڑ گئی۔ جس نے ساہمنے کیا۔ لیکن قدرت خدا کی لوٹ پوٹ کر چکی گیا۔ دوست یا رمبار کباہ دینیتے آئے تو بولا "یہ تو مقام تغیرت ہے نہ کہ ہماری تجربت۔ کیونکہ موت کا هر ایجاد بھلکلیا اور مرنا بدل ستور رہا۔

---

سید و زوجی علی کو تقریر دہانے کا بڑا اشوق تھا۔ ہر ایک سے جھوٹ نے لگتے۔ ایک روز آ کر فخر یہ بیان کرنے کی کامیابی میں نے فلاں شخص کو گنتگو میں بہت معقول کیا۔ ہم نے کہا "صاحب دو تو معقول ہو! لیکن یہ بتاؤ کہ تم کیا ہوئے؟" اس دن سے تو اس کی کام کندہ کسی سے بحث مارا دشنه کروں گا۔

کسی شخص نے کشاکش رزق کا وظیفہ پوچھا۔ ارشاد ہوا کہ اگر وظیفہ اکٹھ پر روزی موقوف ہوتی تو دنیا میں ملاکی سے زیادہ اور کوئی امیر نہ ہوتا لیکن وظیفہ تو اس معاملے میں انداز کرتا ہے کیونکہ دنیا ایک میل پہلی ہے اور نام خدا صاحب ہے۔ صاحب ہے میل کیوں بکریہ سکتا ہے۔ تم نے کسی وظیفہ خواں کے گھر پر ہاتھی گھوڑے موڑ گا زدی دیکھی ہے۔ خدا کا نام تو صرف اس لیے ہے کہ اس کی برکت سے دنیا کی محبت دل سے دور ہو جائے۔ تا اس لیے کہ آدمی دنیا میں زیادہ آ لوڈ ہو۔ پھر اس کو ایک وظیفہ بتا کر کہا گھر پر چاہا کرنا خدا کے گھر میں دنیا طلبی کیا کام مسجد میں شپر ہوتا۔

آدمی کب اور کس لیے "اپنی" سے جدا ہوتا ہے اور کس لیے دوری اختیار کرتا ہے۔ اس کا خیال ہوتا ہے کہ میں الگ ہو کر اپنوں کی بہتر خدمت کر سکتا ہوں۔ خدمت کے تصور کو بہت اصطیاط کے ساتھ شوک بجا کر دیکھنا چاہیے۔ میرت ساتھ گھبی پکھوای طرح سے ہوا کر میں نے سوچا میں لوگوں کی خدمت زاویے سے بڑھ کر سکتا ہوں۔ ایک ماشر صاف پکار جو میں ملک سنبھل سمجھے گا تو تم میں ملک سنبھل سمجھے گا تو تم ایک ایسا کوئی نہیں کھینچ کر دقت دیکھا کرتے تھے۔

☆ فرمایا خدا فرود کرنے کا ایک آزمودہ علاج یہ ہے کہ مخصوص بعلی کو اپنے پاس سے جدا کر دیا جائے یا خود اس کے پاس سے جدا ہو جائے اور کسی کام میں لگ جائے۔

☆ فرمایا کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندہ کے ساتھ خیر چاہے ہیں تو ایسے اسباب غیب سے پیدا فرمادیتے ہیں جس سے اس کے امراض نشانی یعنی "حرب جاہ" کا علاج ہو جاتا ہے۔ مثلاً اس پر کوئی مرض مسلط ہو جاتا ہے یا کوئی عدو مسلط ہو جاتا ہے جو اس کو بدنامی کی ایسا پہنچاتا ہے۔ اس بدنامی سے وہ شخص رسوہ ہوتا ہے۔ اول اول تو یہ شخص کو نہایت ہونگا اور گزرتا ہے مگر جب وہ صبر و رضا اختیار کر لیتا ہے تو پھر اس میں اسکی قوت تحمل کی پیدا ہو جاتی ہے کہ بدنامی کو بڑے ہونگے سے برداشت کرنے لگتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اس کو بقول عام اور عزت نصیب فرماتے ہیں جس میں اس کو ناز نہیں ہوتا۔

اب گویا جاہ عظیم نیسر ہوتی ہے اور جاہ پسندی فنا ہو جاتی ہے۔

☆ فرمایا صوفی اور دو شمس سہرا اس لیے اختیار کرتے ہیں کہ حق تعالیٰ کو اپنے ساتھ کر لیں کیونکہ حدیث شریف میں ہے کہ جو شخص اپنا انتقام خود لے لیتا ہے تو حق تعالیٰ سارا معاملہ اس کے پر کردیتے ہیں اور جو صبر کرتا ہے اس کی طرف ہے حق تعالیٰ خود انتقام لette ہے۔

☆ فرمایا کہ خوب سمجھ لو کہ اتفاق صرف اس وقت مطلوب و محدود ہے جب کہ دین کے لیے مفید ہو اور نتا اتفاقی اسی صورت میں نہ موم ہے جس دین کے لیے مضر ہو۔ اگر اتفاق دین کو مضر ہو اور نتا اتفاقی دین کو مفید ہو تو اس وقت نتا اتفاقی ہی

☆ فرمایا کہ شہر سے دیئی اور نیوی دونوں طرح کا نقصان ہوتا ہے مگر یہ دشہر ہے جو اختیار و طلب سے م Aless ہو۔ جو شہرت غیر اخشاری ہو تو نہ ہے!

☆ فرمایا کہ تحریر اور مٹاہدہ کے کمزور و نکل کی حالت میں نماز میں مشغول ہو جانے سے رنج بہت کم ہو جاتا ہے۔  
☆ چہاد اسلام کے لیے مقرر ہیں ہوا بلکہ حکومت اسلام قائم کرنے کے لیے شروع ہوئی۔

فضل آباد کے گھنڈ گھر کے قریب سے گزرتے ہوئے اس گھری کے دل میں پار بار یہ خیال آتا تھا کہ کاش میں بھی ایک آدمی کے بجائے بہت سارے لوگوں کی خدمت کر سکوں۔ ان کو وقت بتا سکوں۔ ان کی رہنمائی کر سکوں۔ اس لئے ایک روز رو رکر ظلوس دل سے دعا کی اور اگلے روز وہ گھری باشنا صاحب کی جیب سے نکل کر خاکر کے گھنڈ گھر کے آدمی جا کر چیک گئی۔ اتنی اوپر چھانپی پر بیٹھتے ہی اس کی حیثیت مددم ہو گئی اور وہ استی سے نیتی میں چلی گئی ہونے سے دہونے میں بیٹھ گئی۔ میں نے سوچا تھا کہ سن زادو یہی کی نسبت کوئی اور بہتر کام کر سکتا ہوں اور لوگوں کے کام آسکتا ہوں مگن میرا اولاد کی بھی گھری والا ہوا اور میں ہونے سے خودم ہو گیا۔ بہت سے لوگوں کے ساتھ اکثر یہ نی ہوتا ہے۔ وہ بڑا کام کرنے کی امید میں روز مرہ کے چھوٹے کام سے بھی ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں۔

لیکن پورے طور پر ایسے نہیں ہوا۔ ہم جب ایک دوسرے سے مل لیے۔ ایک دوسرے کو جان گئے تو ہم ایک دوسرے کی ذات کا حصہ بن گئے۔ ہم ایک دوسرے سے جدا ہو کر بھی جدا نہیں ہوں گے۔ ایک دوسرے کی بھول کے اگلے

نافیں سے بحال دیئے جائیں گے۔ اس عبرتیک میں نے ہمیں کچھ اس طرح سے دھمکایا کہ ہم نے کپیوڑ کے سبق لینے درج کر دیے۔ ابھی ہم نے اس کی چالوں اور چاہیوں اور روشنیوں سے روشنائی کی ابتدائی منزیلیں ہی طے کیں کہ کپیوڑ ہوتے۔ یہ بات یاد رکھنے کے قابل ہے۔

☆ فرمایا کہ حزن سے جس قدر جلد مراتب سلوک کے طے ہو جاتے ہیں مجاہدہ سے اس قدر جلد طعنیں ہوتے۔ یہ بات یاد رکھنے کے قابل ہے۔

☆ فرمایا معراج کی حقیقت ہے قرب حق اور قرب حق کی خاص صورت کے ساتھ بندھا ہوا ہمیں۔ اس میں صورت عروج کی ہوتی ہے جیسے ہمارے رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم کو ہوا اور کبھی صورت زوال کی ہوتی ہے جیسے حضرت یونس علیہ السلام کو پھل کے پیٹ میں ہوا۔

☆ فرمایا: قلندر اس شان کے بزرگ کو کہتے ہیں جو خدا سے کامل محبت رکھتا ہو۔ خدمت اور اطاعت میں پہلی مشقتوں اس طراط اور شرمنیر کو اپنے ساتھیوں میں سے خیال کرتے ہیں اور ان کی کارکردگیوں کو اپنے شعروں میں استعمال کرے سارا کریمٹ خود لے جاتے ہیں۔ چنانچہ ہم نے یہی ضروری سمجھا کہ کپیوڑ کے ذریعے ان کے باطن کا ECG کر کے سارا کریمٹ خود لے جاتے ہیں۔ چنانچہ ہم نے یہی ضروری سمجھا کہ کپیوڑ کے ذریعے ان کے باطن کا

☆ اسلام نہ ترک تعلقات کی تعلیم دیتا ہے نہ اشناک فی الدنیا کی اجازت دیتا ہے بلکہ تعلقات میں انہا کی تعلیم دیتا ہے۔

☆ ایک مرتبہ حضرت مولانا قاسم نانوتوی نے حضرت حاجی صاحب سے عرض کیا کہ حضرت میں مازن چھوڑنا چاہتا ہوں۔ حضرت حاجی صاحب نے فرمایا مولانا ابھی تو پوچھ دی رہے ہو اور پوچھتا دیں تو دو کی ہے۔ اور زد دلیل خامی کی ہے اور خامی میں تو کوئی چھوڑنا مناسب نہیں۔

میں نے کہا "بالکل سو فیصد درست اور حق ہے۔"

پردوہ سکن پر آیا "یا تم گدھے ہو یا حسد ہو۔"

ہم نے ذرا غصے میں اپنے بیٹی کی طرف دیکھا تو اس نے ذلت کے ساتھ سر جھکا لیا اور بولا "لبائی کپیوڑ کا انداز ہے۔" میں نے کہا "میں لاحت بھیجتا ہوں اسکی مشین پر اور ایسے ذلتے پر جو ہمیں گدھا اور حسد کھجے۔ اس سے کوکہ کم فائدی آؤں گی اور اسی زبان کے تحمل نہیں ہیں۔"

میرے بیٹے نے کھٹ کھٹ کر کے کلیدی تخت پر الگیاں چلا میں اور میری بات کپیوڑ کے پہنچا دی۔ کپیوڑ نے کہا اب مرتبہ پھر ہوش مندی کے ساتھ سارا ڈنافیڈ کر دی پھر تباہوں کا کم کون ہو۔ ہم نے دوبارہ محمد صدیق یعنوف کے بارے کرائے کی کوشش کی ہے اور متعدد مرتبہ اپنے کرے میں لے جا کر اس کی کارکردگی سمجھانے کی جو اتھ بھی کی ہے لیکن مجھے اس کی الٹ بیک سے خشنائی حاصل نہیں ہو سکی اور میں بالکل کوئے کا کورا ہا۔

ایک دن اس نے ذرتے ذرتے بڑے ادب سے کہا کہ بابا ایک سال اور تک جس شخص کو کپیوڑ کا استعمال نہیں آئے گا وہ شخص پاہل اور اس پر سمجھا بائے گا لہ میرے دل میں واقعی خوف کی ایک ابری دوڑ گئی۔ میں نے بڑی باید ہوں کا ادباً اور لیٹا صاف کر دوں۔ Erase کر دوں۔ ہم نے کہا "ہا۔" کہنے کا "پھر سوچ لو۔" بلکہ تم مرتبہ سوچ کر جاؤ۔ تم ذرا سے بھاگ ہم کے لوگ ہو۔ میں نے اپنے بیٹے کو جھیڑ کر کہا اخدا اس لعنتی شے کو اور نکال پا ہر کو دیرے گھر سے۔ جو شے اس کے کپیوڑ کی طرف دیکھا اور دل ہی دل میں سوچا کو دو سندیں اور ہم کو گریاں جو ہم نے خٹھنی راتوں کو ایک ہمیں کھڑے ہو کر حاصل کی ہیں وہ آن واحد میں فتح ہو جائیں گی اور ہم کپیوڑ نا آشنا لوگ ایک مرتبہ پھر ان پڑھ دو گوں کا فہرست میں شامل ہو جائیں گے۔ ہم تو خیر بہت ہی چھوٹے لوگ ہیں۔ ہمارے بڑے اور ہمارے علم دوست کو کہا جائے۔ شیکسپیر اور ستراط بھی سوف و بیر سے نا آشنا کی بنا پر بے علم ہو جائیں گے اور ہمارے دیکھتے و دیکھتے لاہر بریوں اور کب

کہنے لگا "جس قدر فاصلہ ہو گا اسی قدر آسانی ہو گی۔ جس تدریسی ہو گی اتنی ہی آگاہی ہو گی لیکن یہ آگاہی  
ہوتے ہے پہلے حاصل نہیں ہو گی۔"

موت کا لفظ سن کر میں خوفزدہ ہو گیا تو اس نے کہا "ذات کا زروان موت سے پہلے حاصل نہیں ہو گا۔ جب تک  
اپنے آپ کو مارنے لو گے فنا نہیں کر لو گے یہ کیفیت مل نہ سکے گی۔ محمودی! پرانے کومارنا پڑے گا اور نئے کو شرم دنائی پڑے گا۔"  
پھر وہ چنسا اور اپنی بخشی میں ایک بے منی کی گاہی دے کر بولا "پرانے اعتقاد پر اپانے وجود پر اپنی تائیم پر اپنی یادی  
اپنے بھائی دشمنی کو شرم کرنا پڑے گا۔ ہے حوصلہ؟"

میں نے اُس کی بات کا جواب دیئے بغیر مرکز کو دیکھا سب لوگ مزے سے گذرا یاں چکیں رہے تھے اور یقین  
بڑکر گیوں کا ایک جنم غصہ منع ہو گیا تھا۔

ہب پر یہ میں یاد رکھ رہا تھا۔ اس نے ہولے سے پھر کہا "محمد علی کا کام بھوٹلی یہاں کیوں آتے ہو۔ کیا لینے آتے ہو۔ کس سے مٹے آتے ہو۔ کون ہے جو تمہاری یہاں مدد کر سکتا ہے۔ بھاگ جاؤ۔ سب کو چھوڑ کر بھاگ جاؤ۔ جاتے جاتے راستے میں اپنے آپ کو بھی چھوڑ جانا۔ اگر وہ تمہارے پیچھے آئے تو اور زور سے بھاگنا۔ اگر وہ بھی اور زور سے بھاگے تو اس کو دھکا دے کر اور پرے ایک ڈنٹا راندا۔"

میں نے ذرتے ذرتے کہا "بیبا جی آپ کون ہیں؟" تو اس نے مجھ سے بھی زیادہ ذر کر کہا "میں ایک مظہر درین اور تمہیں آزاد کرنے آیا ہوں۔ جلدی کرو اور میرے ساتھ بھاگ چلو۔ یہ جگہ ہری خطرناک ہے اور اس میں بھکیاڑ رکھ جو محمد علی سے ہے تو اور تمہاری کھال بڑی تازک ہے۔"

میں نے بھر پور نظر وہ اس کی طرف دیکھا تو اس نے مانتا بھری لٹا ہوں سے مجھے چکار کر کیا "تم بھاگ ہو گئی تجھاری مناسنی کے لیے یہاں نہ رہتا ہوں۔ ہب تک تم دریں ایک جاؤ گے میں ہمیں کھڑا رہوں گا۔ یہ لوگ میرا گوئی اپنا دینیں سکیں گے۔"

میں نے کہا "ببا جی میں حق اور رج کی تلاش میں یہاں آیا ہوں اور جب تک مجھے اس دوارے سے کچھ مل نہیں ہو گئیں یہ چکنیں چھوڑوں گا۔"

اس نے کہا "محمد علی حق نے تو سیکھا بات کرتا ہے اور نہ اسی سکھایا جا سکتا ہے۔ حق بولا تھیں چاتا اور جو کچھ بولا جاتا ہے وہ حق نہیں ہوتا۔ بولی جانے والی بات حق کی بابت ہو سکتی ہے حق نہیں ہوتی۔ حق میں اتر اجا سکتا ہے حق اور صاف نہیں ہلت۔ پر لوگوں کوئی میں اتر دے گے؟ تجارتی مان کنوں میں آوازیں دینی پھرے گی وے میرا محمد علی کو خدا گیا۔ میرا اصل کہہ لے رہا ہے؟ میں اتنی بہت۔"

میں نے ایک مرتبہ پھر اپنے ساتھیوں کی طرف دیکھا توڈا اندر صاحب نے اوپر آواز میں کہا "اس کو ایک چونی اس کرنا جاؤ اشغال صاحب یہ ساری گندزار یاں ختم ہو جائیں گی۔  
میں نے اس کو اٹھنی بھال کر دی تو وہ خوش ہو کر مجھے دعا کیں دینے لگا "اللہ تعالیٰ خوش رکتے آپا رکتے حکم حاکم

اس وقت یہ لفظی شے کپیوڑہ موجود ہوئیں ہوگی البتہ یہ میں مانتا ہوں کہ سائنسی ترقی کی وجہ سے اس وقت ہر گھر میں ایسے لفظی برش ضرور موجود ہوں گے جو اتنی تو انہی سے چلتے ہوں گے اور بغیر ہاتھ ہلانے آپ کے دانتوں کو صاف کر کے منزے باہر نکل کر واپس طالع ہجے میں آتی جاتے ہوں گے۔

سائنسی ترقی کے متعلق میرے دل میں اُسی روز الجھن پیدا ہوئی تھی لیکن اتنی بات میرے ذہن میں ضرور اگئی کہ اب وقت تکلف، تعقیل، مذہب کا آگیا ہے۔ اپنے رویوں کی چھان پچک بہت اہم اور ضروری ہے اور سوچنا پڑے گا کہ علم ہمارا ہے۔ اس کی ترویج کو سمعت دینے اور سست عطا کرنے کے لیے کیا کچھ اور کہاں تک کرنا ہوگا۔ علم غیر عالم فنا فن سے ملیجھا کرنے کے لیے کوئی ایجنسی ہوگی اور علم میں حقیقت وچکی پیدا کرنے کے لیے کون سے ذرا راح احتیا کرنا ہوں گے۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے تم ذمیے کے ایک کونے میں آڑی تر چھی مجیاں ڈالے گندیریاں چوں رہے تھے اور فوٹ  
گپیوں میں خرافات ملا کر زبان و بیان کے چکے لے رہے تھے کہ ہمارے سامنے ایک گھون مون سا آدمی آ کر کھرا ہو گیا۔  
کر بڑی ڈاڑھی آنکھوں میں سرخ رنگ کا سرمہ نیلی زین کا نائب کرتا اور پا بھاگا۔ پیروں میں بغیر تموں کے قیامت ہوت۔  
چہرے پر ہوا بیاں۔ خوفزدہ کرنے والی آنکھیں۔ ایک ہاتھ میں رعشہ دوسرے میں رکل ڈھرا۔ ہوں ہی ٹھکل ہونوں پر کچھ  
جمز کیاں۔ کچھ گالیاں ساتھی ساتھی گانے کے بول۔ اگر وہ آدمی گھوڑا ہوتا تو ساری زندگی نہ سدھایا جاسکتا۔ ساری عمر پر  
کافٹا رہتا۔ گھے پر لگا رہتا۔ گل گاڑی میں جوئے کے کام نہ آتا۔

اس نے ڈنگے کے اشارے سے بھی اپنی طرف بلا اور میں بھیر کی چکچا ہٹ لے اس کے پاس جا رکھا۔  
ہو گیا۔ ذاکر صاحب میکرٹی صاحب اور رضا صاحب اسی طرح میتھے گذریاں چوتے رہے۔ مجھے اب گوسیں ہوتے ہیں کہ انہوں نے اُس نیلی پوش کو دیکھا تھا اور اگر دیکھا تھا تو اس کی طرف کوئی خاص توجہ نہیں دی تھی۔ اگر وہ پلے لے گئی تو اس کے پار ہاتھا اور یہ لوگ اس سے واقع تھے تو انہوں نے جان بوجھ کر اس سے انفاض کیا تھا۔ کچھ عجیب کی بات تھی کہ اس کے ہونے نہ ہونے کا ان لوگوں پر کوئی اثر نہ تھا۔

جب میں ڈراؤر اور سہا جاں کے پاس کھڑا تھا تو اس نے اپنے ڈنٹے کی مرے کندھے پر مار کر کہ "میرے  
اس طرح یہاں نے آیا کر۔"  
میں نے کہا "میرنا محدود علی نہیں اور میں اپنی مرضی سے یہاں نہیں آتا۔"

اس نے دو مرتبہ اپنے ڈنٹلے سے میرا کندھا ٹکھورا اور ایک عجیب سی زبان میں گالی دے کر کہا "تیرنا نام گو ڈولہ  
ہی ہے اور تو مجھ سے اپنانام پھانے کی کوشش کر رہا ہے۔"  
میں نے ایک مرتبہ پھر اپنی ذات اور اپنے نام کی حقیقت اس پر واضح کرنا چاہی یعنی اس نے رکھلی ڈنٹلے کے  
اشارے سے مجھے روک دیا۔

اور شکل سے مشکل کام پر دل کھول کے تنقید کر سکتا ہے۔ پھر میں نے اپنے اردو گردکا جائزہ لیا تو محضوں کیا کہ ہمارے ملک میں قبیری کام کرنے والوں کے مقابلوں میں تقداروں اور بکت چیزوں کی تعداد بہت زیادہ ہے اور ان میں روز بروز اضافہ ہو رہا ہے جو غالباً اصل کام کسی شے کو بنانے یا کسی گزری ہوئی چیز کو مجھ کرنے میں ہے۔ کسی ایک چیز کسی ایک شے کو ایکین ایسا ہو گئیں اگر ایک شے کو مجھ کرنے کے مقابلے میں ایک لاکھ چیزوں پر کوچھ چیز کرنے کوفضل گرتا ہے۔

اس میں کوئی عکس نہیں کہ غلطی پڑھنا اور غلطی کی شایدی کرنا انسانی فطرت میں داخل ہے لیکن یہ بات بھی ہر حال میں باور کئے کے قابل ہے کہ انسان غلطی بھی کرتا ہے اور نہ کام بھی ہوتا ہے اور اپنی ترقی کے راستے پر کم بھی جاتا ہے لیکن اس ساری کائنات میں صرف خدا کی ذات وہ ہستی ہے جو نہ تو بکھی غلطی کرتی ہے اور نہ ایک بھی ناکام ہوتی ہے۔ جو لوگ ہر وقت دوسروں کی غلطیاں پڑھنے میں مصروف رہتے ہیں یا جو ہر وقت اپنی غلطیوں اور کوتاہیوں پر افسوس کرتے رہتے ہیں چاہیے۔ اصل بات صرف گرو کے پاس ہوتی ہے اور اسی کے حامل کرنے کا حق ہے۔ دوسروں ہاتھیں اسی ایسا ممکن ہی نہیں لہ پھر وہ شیطان بننے کی کوشش کرنے لگتے ہیں اور اس میں اپنا اور دوسروں کا نقشان کرنا شروع کر دیتے ہیں۔

مدینے شریف میں ایک مرتبہ سندھ کے ایک زائر سے ملاقات ہوئی جنہوں نے اپنی عمر کے بچپن چھیس سال نذر خواہ عاصیان اور پنہا دراگنگاراں کے حرم کی بیڑ جیوں پر گزار دیتے تھے۔ تم نے پوچھا سائیں آپ بڑے خوش قسم ہیں جو اس دوبارہ میں حاضری دیتے ہیں۔ ہمیں فرمائیں کہ آپ یہاں کیا کرتے ہیں؟ ”مسکرا کر کہنے لگا“ بابا ہم یہاں گرتے ہیں اور پھر انہوں کو کھڑے ہو جاتے ہیں۔ پھر گرتے ہیں اور پھر انہوں کو کھڑے ہو جاتے ہیں۔ غلطی کرتے ہیں اور معافی مانگتے ہیں۔ معافی میں جاتی ہے تو پھر جھول چوک ہو جاتی ہے۔ پھر تو پہنچا کرتے ہیں پھر حرم ہو جاتا ہے۔

ہم نے کہا ”سائیں ای گیب کیثت ہماری بکھسے باہر ہے!“

فرمایا ”باموسن کی شان ہی ہے کہ وہ گرے تو پھر انہوں کو کھڑا ہو جائے۔ غرض کھائے تو پھر اپنی جگہ پر قائم ہو جائے۔ موسن وہیں ہوتا کہ کسی خوب کی نہ کھائے۔ غلطی ہی نہ کرے۔ موسن وہ ہوتا ہے کہ خوب کھائے لیکن پھر اپنی جگہ پر مستعد ہو جائے۔“

ہم نے جب ان کو ایک مختلف مقام پر پایا تو ان سے دعا کی درخواست کی۔ انہوں نے دونوں ہاتھوں پاٹھا کر کہا ”اللہ سائیں مجھے اسی طاقت عطا فرمائے جن چیزوں کو میں تبدیل نہ کر سکوں ان کے لیے اپنی جان عذاب میں نہ ڈالوں اور دلوں ہیتوں کے درمیان فرق کر سکے تاکہ میں بیکار اور بے یار و دوگار تھکنا ش پھروں!“

قام۔ اوپر نہ مراتبے۔ جو زیاد آباد۔ چنگ بھاگ سادے۔“  
وہ دعا میں دیتا چلا گیا تو میں نے ڈاکٹر صاحب کے پاس آ کر پوچھا ”ڈاکٹر صاحب یہ کون تھا۔“  
انہوں نے بے پرواہی سے کہا ”ڈیروں پر ایسے لوگ آتے ہی رہتے ہیں ان کی طرف زیادہ توجہ نہیں دیتی چاہیے۔“  
میں نے پوچھا ”لیکن یہ تھا کون؟“

ڈاکٹر صاحب نے کہا ”یسٹ کے خالی تھیں اسکے کرتا ہے اور روزی والوں کے پاس جا کر بیج دیتا ہے۔ البتہ آدمی ہے بھیک بھی ناگہا ہے۔“

میں نے کہا ”لیکن وہ تو عجیب و غریب ہاتھیں کرتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب اور اس کی باتوں میں بڑی گہرائی تھی۔“  
ڈاکٹر صاحب نے فس کر کہا ”ڈیروں پر عجیب و غریب ہاتھیں کرتی ہیں رہتی ہیں لیکن ان پر زیادہ توجہ نہیں دیتی چاہیے۔ اصل بات صرف گرو کے پاس ہوتی ہے اور اسی کے حامل کرنے کا حق ہے۔ دوسروں ہاتھیں اسی ایسا بات سے اکھاڑنے کے لیے آتی ہیں اور کم و بیش بھی لوگوں کو اکھاڑ کر لے جاتی ہیں آپ صرف اپنی گندیری پر دھیان رکھیں۔“

انتہے میں بابا جی پوچھ گیا تو پہنچنے والی مخصوص نظری مسکراہیں بکھرتے اور ہرگز۔ ان کے ہاتھ میں سرخ دیباہ حاشیے والا ایک دستِ خوان تھا جس پر رزق کے بارے میں فارسی کے دو شعر لکھے ہوئے تھے۔ آپ نے وہ دستِ خوان بھری طرف پر ہٹا کر کہا ”یہ تکھ حال پر آپ کے لیے عطا ہوا ہے۔ یہ سے ہمارے ایک جانی جان آئے ہیں جو اپنے ہاتھے دستِ خوان ٹھیکیے کا کام کرتے ہیں۔ یہ ان کی محبت کا تھا ہے۔“

میں نے کہا ”حضور یہ تھا تو وہ آپ کے لیے لائے ہیں۔“

مسکرا کر فرمایا ”پیارہ جان لوک سائل کے آنے سے پہلے اس کا مقصود موجود ہوتا ہے۔ جلوٹ میں نہ ہو تو ٹلنٹ میں ہوتا ہے۔ اگر دنوں چکن نظر نہ آئے تو سائل کے پہلے میں بندھا ہوتا ہے۔ کھول کر اس کے ہاتھ میں رہے دے۔ پہلی بیجنے والا علیم مطلق ہے۔“

گھر سے چلتے وقت بانو نے مجھے کہا تھا ”اگر آج آپ جلدی آ جائیں تو مجھے اچھے لے چلیں ایک ہر خوان لیتا ہے کھلی روٹیاں سوکھ کر لکڑی ہو جاتی ہیں۔“

اگری بچھلے جنت کی بات ہے کہ میں اخبار پڑھ پڑھا کر اور تباہ و حکمر مزے سے کری پر میٹا تھا تو میں نے اچاکھ محسوس کیا کہ میں کس قدر مزے میں ہوں اور کس آسانی کے ساتھ یہ وقت گزار رہا ہوں۔ پھر میرے ذہن میں آسان آسان چیزوں کی پھوڑاں پڑنے لگی اور میں مزید آسان چیزوں کے نقشے جاتے لگا۔ میں نے اندازہ لگایا کہ اس دنیا میں کوئی چیزیں سب سے آسان شے ہے کہ اس کے لیے نہ تو کوئی محنت کرنے کی ضرورت ہے اور نہ کچھ خاص ذہن رکھنے اور کمیں خصوصی طور پر صاحب دماغ ہونے کی احتیاج ہے۔ امّن سے امّن انسان بھی بڑی آسانی کے ساتھ کھٹکتے ہیں بن سکتا ہے

بڑوئی سایر کی طرف متوجہ ہوتا وہ اس کے آگے آگے بھاگتا نظر آئے اور اگر سایر کو پس پشت کرے تو وہ خود پچھا نہ چھوڑے بڑوئی کے پیچھے پیچھے آئے۔ سبی حال دنیا کا ہے جو کوئی دنیا کو پس پشت ذات ہے اس کو ترک کرتا ہے۔ دنیا اس کا پیچھا کرتی ہے اور جو کوئی طلب دنیا میں کوشش کرتا ہے اس سے کسوں دور رہتی ہے۔

4۔ طالب راہ حق کو ضروری ہے کہ ادا نماست و غایت و حقیقت تصوف کی معلوم کرے۔ بعد ازاں ان کے

انعقادات اور آداب ظاہری و باطنی کو سمجھے۔ خاص خاص اصطلاحات صوفی کی جوانی کے کلمات میں پائی جاتی ہیں ان کو

چائے اس سلسلے میں آداب البریدین مصنف حضرت ضیاء الدین ابوالجیب سہروردی بہت عمدہ ہے۔ اس کا مطالعہ کرے۔

5۔ کلم لال اللہ اللہ کے باقیار مراتب مردمان کے تمدن عین ہیں۔ لامطلوب لا معمود لا موجود لا اللہ اور یہ سب

راہیں سے اعلیٰ ہے۔

6۔ کفر مظہر ایمان ہے وہ بکس اس کے اگر کفر حکوم نہ ہو تاکہ ایمان کو کیونکر جانتا۔

7۔ خوبصورگانے وقت سب نیتوں سے عمدہ نیت یہ ہے کہ خدا کی خوشنودی حاصل ہو۔

8۔ دعائے سلطان عادل مسحیب ہوتی ہے۔

9۔ دعا کی چار قسمیں ہیں۔ اول دعاۓ فرض۔ مثلاً نیک کوفرض ہوا کا اپنی قوم کی..... مد و واسطے دعا کر۔ پس اس

پر دعا کرنا فرض ہے۔ (2) دعاۓ واجب یعنی دعاۓ قوت۔ (3) سوم دعاۓ ست یعنی بعد شہید امدادیہ ماثورہ۔

(4) دعاۓ عبادت جیسا کہ عارفین کرتے ہیں۔

چونکہ دعائیں بدلیں ہے اور تبدیل حق تعالیٰ کو محیوب ہے لہذا الدعا عاصی العبادة وارد ہو۔

10۔ رویت حق تعالیٰ کی اس عالم میں ممکن ہے۔ بصارت ظاہری سے یہ رویت ممکن نہیں۔ پس عارف نظر

اسیت سے دیکھتا ہے اگر کسی سمجھی کہ آنکھوں سے دیکھا ہے تو اس کی غلطی ہے۔

11۔ ایک دم میں وحدیت حاصل کرنے کے لیے خدمت کرنی چاہیے۔

12۔ بزرگوں کے حضور میں دل کی گنبدیاشت کرنی چاہیے بعض لوگوں کی یہ عبادت ہوتی ہے کہ بزرگوں کے

مالات کی چھان بین میں رہتے ہیں یا امر نہ موم ہے۔

13۔ وظائف میں عدد طاقی عمدہ ہیں۔ نو ہوں یا گیا رہ۔

14۔ تمام لٹائن ف بالائے عرش ہیں۔ تصور کرنا چاہیے کہ ان کے حقائق سے فیض ہوتا ہے۔

15۔ انسان کا ظاہر عبد ہے اور باطن حق۔

16۔ جو کچھ ایک لگاہ میں حاصل ہوتا ہے دیر پانیں ہوتا اور جو ریاست سے رفتہ رفتہ حاصل ہوتا ہو تو قائم رہتا ہو۔

17۔ اصل ذوق و شوق محبت ہو کشف و کرامات ثمرات زایدہ ہیں۔ ہوتے ہوئے نہ ہوتے۔

18۔ تمام فنون میں پندرہ اور خود نمائی ہوتی ہے اور پندرہ حساب ہے چونکہ علم میں زیادہ پندار ہو اس لیے اعظم حساب

اکابر کیا گیا ہو۔ غیبیت میں پندرہ و اوسرہ نمائی غمزد و اکسار۔ حضرت آدم اور انبیاء دنوں سے خطہ ہوئی۔ آدم علیہ السلام بوجہ

بزرگان دین کی منظوری چاہتے ہیں۔

فارمولایہ ہے:

(1) باقاعدگی سے عبادت کی جائے۔ عبادت اللہ سے رابطہ قائم کرنے کا بلا واسطہ دریج ہے اور اسے خدا کے ساتھ ہوت لائن کا وجد حاصل ہے۔

(2) خدا کے پیدا کردہ سارے جانداروں سے محبت (Cherish) کی جائے۔ آپ اتنے Harmless ہیں جائیں جیسے یاہو تو ہے جو پاؤں تک پامال ہوتی رہتی ہے۔

(3) اپنے خیالات کو پاک صاف رکھیں اور اپنی گھنٹوں کو اس سے بھی زیادہ پاکیزہ بنانا کر رکھیں۔ گالی گزندھر مروڑ بیان میں نہ رکھیں۔

(4) اپنی وضع قطعی دینی بنانا کر رکھیں۔ لباس جیسے خرام اور قیام میں خدا کے احکامات کے مطابق عمل کریں اور اس کے بتائے ہوئے Symbols (کبل) استعمال کریں۔

(5) اپنے آپ کو روپے پیسے دولت ٹروٹ کے معاملات سے دور رکھیں۔ زیادہ کہانے، زیادہ خرچ کرنے اور زیادہ جمع کرنے سے احتراز کریں۔ اپنے وجود کے سورمیں وہ جمع جھسٹ مخفوظ کر کے رکھتے رہیں جو اگلے جہاں میں کام آنے والا ہو۔

(6) پائل کا مطالعہ ہر روز کریں اور باقاعدگی سے کریں۔

(7) گندی عادتیں چھوڑ دیں اور یک قلم چھوڑ دیں۔ اس معاملے میں چاہے پہنچاں سے کام لایا جائے کی دوست سے کوئی عمل کریں لیکن منفی عادتیں بالکل ترک کر دیں۔

(8) جسمانی طور پر چاق و چوبندر ہیں۔ ہر روز نہیں کیں، وانت صاف کریں، اچھے پڑے پہنیں۔ ناختر اشیاں بال کو نہیں بننے کر رہیں۔ آپ کا بدن آپ کے خدا کی بارگاہ ہے۔ وہ شرگ کے پاس رہتے ہیں۔

## ارشادات حضرت الحاج امداد اللہ شاہ صاحب مہاجر مکنی

1۔ صوفی وہ ہے جو سوائے اللہ کے دنیا و خلق سے مشغول نہ ہو اور رود قبول خلق کی پرداز رکھے اور مدح اور زم اس کے نزدیک برابر ہو اور ملائمی وہ ہے جو تنی کو چھپاوے اور بدی کو ظاہر کرنے۔

2۔ فقر احتیاری وہ ہے کہ واسطے رضاۓ حق کے ہو۔ یہ ولمندی سے بد رجہ بہتر ہے۔ فقیر حقیقی وہ ہے جو اپنے نفس سے بھی ہتھیاری کے لئے اپنے نفس کا بھی نہ رہے کیونکہ جس قدر فقیر کا ہاتھ ہر چیز سے خالی ہو گا اسی قدر اس کا دل ماسوائے اللہ سے خالی ہو گا۔

3۔ ہر گز ہر گز دنیا کے گرد نہ جاؤ اور دل کو اس کا گردیدہ نہ بناؤ۔ دنیا کی مثال میں آدمی کے سایے کے ہے۔

- بُغرو نفخت کے کچھ پیدا نہیں ہوتا اور پانی پستی میں ہوتا ہے اس سے کیا کیا فائدے ہیں۔
35. عورت مظہر مرد کی ہے اور مرد مظہر عورت ہے۔ عورت آئینہ مرد ہے اور مرد آئینہ عورت ہے۔ پس عورت مظہر و آئینہ ہے اور اس میں جمال اینڈی نظاہر و نمایاں ہو ملاحظہ کرنا چاہیے۔
36. نیتی اور عدم ایک لذت یہ چیز ہے ہر شخص اپنے عدم کا عاشق ہے۔ جب تعب ہوتا ہے سونا اختیار کرنا ہو اور پہلا کام کا عدم ہے۔
37. اخلاق جلیے زائل نہیں ہوتے البتہ درویشوں کی محبت سے اس میں تہذیب آجائی ہے۔
38. فقیر کو چاہیے کہ ذمہ کرے ذمہ کرے۔
39. لذت دیدار بہت دور ہو طالبِ کولندت نام کافی ہے۔
40. جوانی میں خوف اور بیری میں رجا اور امید کو غائب ہونا چاہیے۔
41. مرض بھی رزق ہے اس کو نعمت خیال کرنا چاہیے۔
42. نیت شریعت و طریقت کی شش و ضواورِ نماز کے ہے۔
43. اکثر لوگ ناشرکی کی وجہ سے محروم رہتے ہیں۔ کہتے ہیں ہم ذکر و شغل کرتے ہیں اور کچھ حاصل نہیں ہوتا ہا۔ لذکرِ خدا کی لومیں لگ جاتا اس کی یاد میں مشغول ہونا بڑی نعمت ہے۔ اگر خداوند کریم خود جذبِ نفراتا تو کوئی کیسے اس کی لذکر ادا کرتا۔ بندہ کو بندگی کرنی چاہیے۔ خداوندی خدا کے اختیار میں ہے۔
44. بد دن بچا دہ کے کچھ حاصل نہیں ہوتا۔
45. عاشق کے رنج و راحت مرض و سختِ دونوں یکساں ہیں۔ جو لطفِ دنیا ایک انعام و اکرام میں ہے وہی لذت میں اس کے قدر ایذا میں ہے۔
46. خدا سے دعا مانگتے رہو کر وہ ہم غرباء کو اپنے ابتلاء و امتحان سے محفوظ رکھے۔ رزق کا کھیل و ذمہ دار خدا ہے۔ ہم پر تمام مصائب ہمارے اعتقاد سے ہیں۔ اسلام اللہ میں سے ہم کو ایک رسم کی بھی معرفت حاصل نہیں۔
47. سب کار مکبہ ہوتا تو کل کے منانی نہیں ہے۔
48. جس طرح راحت و آرام نعمت ہے اسی طرح بلا بھی نعمت ہے۔ (ایک شخص کا ہاتھ خراب تھا۔ بہت کرب میں تھا۔ دعا کروانے کے لیے آیا حاجی صاحب نے فرمایا۔ سب لوگ دعا کریں کاہے اللہ اگر چہ تم کو معلوم ہے کہ یہ کیلیف ہمی نعمت ہے لیکن ہم لوگ اپنے ضعف کی وجہ سے اس نعمت کے تحمل نہیں ہو سکتے اس نعمت کو مبدل پر نعمت فرمادیجئے۔
49. عارف کامل کی بھی نئائی ہے کہ رنج کی بات سے اس کو رنج ہوتا ہے لیکن وہ اس سے راضی ہے۔ رنج اور رطائیے باہم ہوتے ہیں جیسے کہ طبوں میں مرچیں کہ بہت ڈالی جائیں تو سی ہی ہوتا ہے۔ ناک اور آنکھوں سے پانی بہت پہنچتا ہے اور مراہجی آتا ہے پس لذت اور لکفتِ دونوں رنج ہو سکتی ہیں۔
50. فرمایا کیا نماز روزہ ہی عبادت ہے۔ دوستوں کا جی خوش کرنا عبادت نہیں؟

- بُغرو اکسار کے مقبول ہوئے اور ابلیس اپنے علم کے پندراء و رجاب سے مردود ہو گیا۔ فرمایا گناہ و قسم کے ہوتے ہیں بائیں اور جاہی۔ آدم علیہ السلام کی خطاباً ہے اور ابلیس کی جاہی۔ زنا گناہ بائی ہے اور غیبت جاہی اس لیے یا شد ہو۔
19. اویسیہ وہ گروہ ہو کہ کسی بزرگ کی روح سے مستفیض ہوا ہو۔ بیعتِ عثمانی بھی اسی نوع سے ہو کر بھر حدیبیہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عثمان کی غیبت میں بیعت لی۔
20. صورتِ نکوں کی اختیار کرنی چاہیے۔ سیرتِ اللہ تعالیٰ درست کردے گا کیونکہ وہ وابہب و فیض ہو۔
21. کوئی جگہ اولیا اللہ سے خالی نہیں۔ جب اولیا اللہ باقی شریں گے قیامت واقع ہوگی۔
22. صوفی نے اذکار اس لیے مقرر کیے ہیں کہ انسان صفاتِ بشریہ سے نکل کر متصف صفاتِ اللہ ہو جائے۔ پس کوشش کرنی چاہیے۔
23. اشغال و ادار کے لیے استعمالِ مغزیات و مرکبات ضرور کرنا چاہیے۔ آسان نسخہ ہے۔ شکر غیریاب سیر و غن زردا یک سیر۔ مرج سیاہ دو توں۔ سلوف کر کے سب ایک جا کر لے۔ ایک دو توں علی الصباح کھایا کرے۔
24. عارف کو نعماء دینیوں سے بھی ترقی ہوتی ہو۔ کوئی نکل نہماے دینیوں کی سکن نہماے اخروی ہیں۔
25. رزق جتوں سے حاصل نہیں ہوتا مگر کرنی چاہیے بھی ممکن عبدت کے ہیں۔
26. جو خود تھاں اور قائم باخیر ہو دراصل وہ جو نہیں ہو جیسے کافی نظر پر جو حدف لکھتے جاتے ہیں وہ کافی سے قائم ہیں دراصل بے بنیاد ہیں۔
27. ظاہر میں خلق کے ساتھ رہنا چاہیے اور باطن میں حق کے ساتھ۔ اگر پانی کشی کے اندر آؤے فتنہ ہو جاؤ۔ اگر باہر ہے باعث نجات کشی ہو۔
28. ایک قطرہ مٹی نکلنے سے تمام بدن بخش ہو جاتا ہو کیونکہ منی ہر ہر جزو اور اعصاب سے نکلتی ہے بخاف پیشاب کے کہ اس کے واسطے ایک مقام مقرر ہے۔
29. عذاب و ثواب اس جسم پر نہیں ہے بلکہ جسم مثالی پر کہ خواب میں نظر آتا ہی ہو گا۔ نیز روحِ اعظم جوانان پر کہ ایک تجھی نعمت ہے عذاب نہ ہو گا۔ وہ ملک آنفاب کے ہے اور روحِ جیوانی مانند چنانچہ کے۔
30. کچھ موجوں نہیں ہے۔ سب نہ ہے۔ جس کے اول و آخر فتنے سے اس کی حالت متوسط کیا انتہار۔
31. جب گیان حاصل ہو جاتا ہے تمام اعتراض جاتے رہتے ہیں۔
32. اس زمانے میں جہاں ذرا سا اڑڑ کر کا قلب پر ہوتا ہے قل اس کے پختہ ہونے کے درسرے لفظہ پر تقدیر ہو جاتے ہیں۔ اس سے فائدہ نہیں ہوتا۔
33. گدا سخاوت کا آئینہ ہے۔ جیسے پھرے کے حالات بد دن آئینے کے معلوم نہیں ہوتے ایسے یہ مفت الہ نجی ہو بد دن گدا کے۔
34. پستی عجیب چیز ہے۔ زمین میں کہ پستی ہے کیسے کیسے پھول اگتے ہیں اور پہاڑوں میں اور پتھروں میں

51- اگر تم سے کوئی مناظرہ کرے تو تم بھی مناظر دنہ کرو۔ اس سے دل پیاہ ہوتا ہے۔

52۔ فرمایا کرتے تھے کہ تم تو عاشق احسانی میں صفات بحث کے ساتھ بھیں محبت کہاں۔ (خدا کے ساتھ کوئی اس کے احسان اور انعام کی وجہ سے محبت کرتے ہیں۔)

53۔ خداوند تعالیٰ اپنے بندے سے بجز ٹکنگی و خشکی کے اور کچھ نہیں چاہتے۔ غرض ان کی بارگاہ میں بجز تصریح زاری کے کوئی کامیابی کا طریقہ نہیں۔

54۔ اکثر لوگ تاکری کی وجہ سے مخدوم رہتے ہیں۔ کہتے ہیں ہم ذکر و غسل کرتے ہیں اور کچھ فائدہ حاصل نہیں ہوتا حالانکہ خدا کی لوگ جانا دراں کی یاد میں مشوون ہونا یہ بڑی لذت ہے۔

55۔ ملفوظات مشائخ وکتابات کا مطالعہ مرد کو شیر بناتے ہیں اور نامرد کو مرد۔

56۔ اپنے اوقات کو ہر گھنٹی وہ روم ذکر و خلیل میں مشغول رکھیں اور ہمیشہ خلوت کو محبوب جانیں اور ان غیر ملکی کو محبت سے بجاگئے رہیں۔ اگر کثرت اشغال و اذکار سے کسی طبیعت پر طالع گزرے تو کتب اخلاق و سلوک میں ایسا ہوا طبقہ و کتابے سعادت و شوشی مولانا تاریخ و مکتبات حضرت عبدالقدوس شاہ علام العینی شمس نظر رکھیں۔

57- جب طالب محبوب ترقی کرتا ہے تو چونکہ پرتو جمال محبوب حقیقی ہر شے میں ظاہر ہے۔ دل طالب کا  
جانب خصوصاً حسینان جہاں کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور لذت لیتا ہے۔ ایسی حالت میں طلباء راست اور خلوت اپنے پرواجم  
جانے۔ ہر وقت باضور ہے اور جس وقت وضیو ٹوپی فوراً کر لے۔ تکوّق سے دور ہے اور ناجائز کرنے سے پر ہمزگار ہے۔

59- ہوس و خواہش با کرہ اور حسین تو عمر ختنہ مرض ہے اور ماں سلوک ہے۔ اس سے پناہ ڈھونڈنی چاہئے۔ اس کا علاج طعام لندنگ کا ترک (2) اور روز دو رکھتا ہو (3) اور ذکر اسم ذات کی کثرت ہو (4) بعد مذاق اور

نماز شام ایک سو بار لاحل ولائقہ الاباش لاعلی الحظیم مع اسم اللہ کے مام پڑھیں اور (5) پانچ سو بار اشنا احمد بھی روز مردی و زنی نماز شام کے ساتھ منوع ہے۔

|                         |   |
|-------------------------|---|
| ملفوظات ارشادات         | ☆ |
| حقیقت اور سچ            | ☆ |
| کامیابی کے گزتری        | ☆ |
| انسانی فطرت             | ☆ |
| فرد اور ارتقاء          | ☆ |
| تصویر شیخ، یا مرشد، گرو | ☆ |
| تصوف                    | ☆ |
| روحانیت                 | ☆ |
| مذہب                    | ☆ |
| خدا                     | ☆ |

## خدا

خدا

ہر شخص کا خدا کے بارے میں ایک اپنا ہی تصور ہے۔ لیکن تصور خدا نہیں ہے۔ خدا تصور سے الگ ہے اور الگ ایک تصورات سے خدا نے واحد کا کوئی تعلق نہیں۔ خدا کے بارے میں اس وقت علم ہوتا ہے جب انسان خدا کو وہدہ اپنے کھجتے گے۔ لفظی طور پر نہیں روحانی اور ستری طور پر اس سے آشنا ہو جائے۔ خدا ایک کل ہے ایک وحدت ہے۔ لیکن پہنچکلیں ذہن سے کچھ میں نہیں آ سکتا کیونکہ میکیٹل ذہن ایک اکامی کوئی کھجتے سے قاصر ہے۔ دوئی والا اور کثیر الافعال ذہن ایک خدا کو نہیں بھجو سکتا۔ ایک پورا اور کل ذہن ہی اس کو واحد اور لا شریک بھجو سکتا ہے۔

ایک کل ذہن ایک Whole mind بجائے خود آزادی اور فارغ البالی ہے۔ آدمی یہ سمجھتے ہے کہ اس کے ان کا ایک بخوبی سارا ذہن ہے جیسے کوئی یہ سمجھ لے کہ ڈنمارک یا ساری دنیا ہے..... ایک حصے یا ایک بخوبی راہ کی سب سے بڑی اڑچن ہے۔ اس سے احرار لازمی ہے۔ یاد یاد اور memory انسان کو آزادی عطا نہیں کر سکتی۔ غلط روا اور بے راہ رو یاد انسان کو غلط راستے پر ڈال دیتی ہے۔ کچھ لوگوں کے ذہن یاد داشتوں سے اتنے ہوئے ہوتے ہیں اور وہ ان کے زور پر ہی خدا کی پوچھ کرتے رہتے ہیں۔ وہ ان یاد داشتوں کو ہی خدا کھجتے لگ جاتے ہیں۔ خدا ماضی کی یادوں کا حصہ نہیں ہے۔ خدا ایک کل ہے جو سارے زمانے پر ایک کل کی دیشیت میں ہی پہنچا ہوا ہے۔

(1)- لوگوں کے ساتھیں کر رہے ہیں بھی مزا ہے اور ساتھی ہی ان سے خوف بھی آتا ہے کہ وہ ہر دم ہمارے

خونکو درکاتے رہیں گے اور اسے خوفزدہ کرتے رہیں گے۔

تم کو ان لوگوں کا مر ہون منت ہونا چاہئے جو تمہارے امان کو یاد ہے تم تکین خاطر کہتے ہو اس کو درکاتے ہیں اور اس کے لیے خطرہ ہیں۔ یہ لوگ تم کو ایک بنیادی حق حکما نے پر ماورے ہیں۔ یاد رکھو کہ جو امان اور جو حق خطرے میں گرا ہوا اور درکایا جا سکے وہ امان نہیں ہوتا Security نہیں ہوتی۔

(2)- کچھ لوگ کہتے ہیں کہ ہم کو لوگوں میں صرف اچھائی تی ڈھونڈنی چاہئے۔

یہ بھی اپنے آپ میں اور اپنی مصنوعی نیکی میں تفاخر پیدا کرنے کا ایک ذریعہ ہے۔ اچھائی آ سکتی ہے۔ دیکھی

گئی چیز سے آنکھیں چرانے والا اس کے مطالعے سے محروم رہ جاتا ہے۔

ذہن کا اور intellect کا سارا وجود اور اس کی اساس "ہاں" پر قائم ہے۔

جب تک آپ میں نہ کہنے کی صلاحیت ہے اس وقت تک آپ Intellect کے ساتھ وابستہ ہیں۔ اسی وقت تک آپ دانش رہیں۔

جوں جوں انسان دانش رو ہوتا جاتا ہے اس کے لیے "ہاں" کہنا مشکل ہوتا جاتا ہے۔

اگر تم "نہ" کہدے ہے تو ذہن کام میں مصروف ہے اور اُس ہو رہا ہے۔

جب آپ نے "ہاں" کہدیا تو وجود بخوبی گیا۔ عمل رُک گیا۔ سکون شروع ہو گیا۔

ایمان کے پاس کوئی دلیل نہیں ہوتی..... نہ حق میں نہ خلاف۔

جن لوگوں نے خدا کو عقل سے اور دل سے ثابت کرنے کی کوشش کی (اور ولایت میں اس پر بڑا کام ہوا اور

اب بھی ہو رہا ہے)۔

اور جن لوگوں نے خدا کے وجود کو دل سے ثابت بھی کر دیا اور لوگ اس کو مان بھی گئے انہوں نے خدا کو دل

کے تابع کر دیا۔ دل کو خدا سے افضل کر دیا۔ دل خدا سے بڑی ہو گئی۔

لیکن جو خدا دل سے ثابت ہو گیا..... وہ دل سے رہ بھی ہو سکتا ہے۔

چنانچہ اس دنیا میں جتنے بھی دھریے اور خدا کو نہ ماننے والے ہیں وہ خدا کو ماننے والے دلائل پسند لوگوں کی وجہ

سے ہیں۔

وئی لوگوں نے خدا کے بارے میں بھی کوئی دلیل نہیں دی۔ انہوں نے خدا کو اور حصہ ہے خدا کو اختیار کیا ہے اپنا

ہے..... تم خدا کو کچھ نہیں سمجھ سکتے لیکن ان لوگوں کو دیکھ سکتے ہو جنہوں نے خدا کو اختیار کر رکھا ہے۔

جب کسی خدار سیدہ شخص سے ملاقات ہوتی ہے تو آپ کی عقل اور آپ کی دلش آپ کو نہیں بتاتی کہ اس

آدمی کو پکڑ لے۔ شخص روحانی ہے خدا ہے.....

خدار سیدہ آدمی کو دیکھ کر آپ کا دل کچھ اور طرح سے دھرنا شروع ہوتا ہے۔ آپ کا داماغ نہیں آپ کا دل

اس کے ساتھ ہم آہنگ ہوتا ہے۔

ذہن و دل اور بہان یا تو ثابت کر سکتا ہے یا نا ثابت کر سکتا ہے اور جس وقت وہ کوئی چیز ثابت بھی کر رہا ہوتا ہے

اس وقت وہ "چیز" کے بجائے اپنے آپ کو ہی ثابت کر رہا ہوتا ہے۔ اپنی ہی گارہ ہوتا ہے۔

خدا کے وجود کو ثابت کرتے وقت اور لوگوں کو قائل کرتے وقت آپ خدا کو ثابت نہیں کر رہے ہوتے بلکہ اپنے

آپ کا اپنی عقل کو اپنی دلش کو ثابت کر رہے ہوتے ہیں۔

آپ خدا کو جاگر نہیں کر رہے ہوتے آپ لوگوں کو محتول کر رہے ہوتے ہیں۔

انا کی سب سے پسندیدہ خوراک Intellect ہے۔ Ego ذہن پر بڑا بچھتا پھولتا ہے۔ جب آپ ثبوت میں کر رہے ہوتے ہیں یا دلائل کاٹ رہے ہوتے ہیں۔

اس وقت خدا کا وجود یا خدا کا ماڈل سامنے نہیں ہوتا۔ صرف آپ ہی ہوتے ہیں۔ آپ ہی مرکز بننے پڑتے ہیں۔ سب تو چاہ آپ کی ذات پر ہی مرکوز ہوتی ہے۔

آپ محوس کر رہے ہوتے ہیں کہ آپ بتا کتے ہیں آپ بیان کر سکتے ہیں۔ آپ ثبوت دے سکتے ہیں۔ دلیل دے سکتے ہیں۔ مثال بیان کر سکتے ہیں۔

اس وقت خدا کا سارا دارود مدار بھی آپ پر ہی ہوتا ہے۔

آپ چاہیں تو اس کو ثابت کر دیں شچاہیں تو اس کا بطلان کر دیں۔ اس کی حیثیت ٹانوی ہوتی ہے۔

اس کا نکات میں Intellect کے سامنے ہر شے کی حیثیت ٹانوی ہے۔ غرور Intellect ہی ہے۔ ایمان کہتا ہے کہ دلش اور بہان کی حیثیت بعد کی ہے۔ "ہونے" کا وجود افضل ہے۔ ساری چیزیں ہونے

کے عقل کھلتی ہیں۔ Being اُذل ہے اور دلش ٹانوی ہے۔ دلش اس کا ایک جزو ہے۔

لیکن Intellect ایک آمر ہے۔ ایک ڈکٹیٹر ہے جبکہ ایمان جھبھو پسند ہے۔ ایمان آپ کے سارے وجود کو مارے "ہونے" کو معنی عطا کرتا ہے۔ عطا کرتا ہے جبکہ دلش جو چیز ایک جزو ہے اس کے مقابلے میں اپنے آپ کو افضل اور عالیٰ اور supreme بھجتی ہے۔

آج صحیح نماز کا وقت ایسے ہی گزر گیا اور یہ کوئی نئی بات نہیں، میرے ساتھ اکثر ایسے ہوتا ہے۔ دری سے آنکھیں اپنی ہے اور میں ایسے ہی لیٹا رہتا ہوں۔

میں نے لیئے لیئے ہاتھ پر ہمارا کل کا اخبار اٹھا لیا۔ حق جالی، اف تو پیرا، جو خوف سے کامنے لگا: دو ہیوں نے زمین کے کاغذات پر بردتی انکوٹھ لگا لیے۔ پھر باب کو قتل کر کے اس کی لاش جو ہر میں پھینک دی۔

مضروف قاتلوں نے اسی گھرانے کے دوار فراہمی کر دی۔

شہر میں ڈاکے، قتل اور چوریاں..... اخواہ رائے تاداں کے لیے تین سال میں اٹھا لیا جو گمراہوں کی یاد میں رہتا رہنا غافل ہو گیا..... تیس گاہ زیاض چوری ہو کر سرحد پار ہی گئیں۔

میرے ذہن پر تشویش کے کالے سیاہ دل چھا گئے اور میرا ہر شے پر سے اعتماد اٹھ گیا۔ میں نے سوچا۔ کار کر چور سوچ گلکاروں کا۔ دروازوں اور کھڑکیوں کے یتھے اور ہے کے ٹھکے: ہواوں کا۔ گیٹ پر گارڈر رکھوں گا۔

یہ زمانہ اب رہنے کے قابل نہیں رہا۔ خود کشی حرام ہے لیکن ایسے وقت جائز ہوئی چاہیے۔ وہ لوگ کس قدر خوش

لصیب ہیں جو اس زمانے میں فوت ہو چکے ہیں۔

میں یہ سوچ ہی رہتا تھا کہ اچانک میرے پیٹ پر دم سے ایک گولہ گرا اور اخبار میرے ہاتھ سے چھوٹ گیا۔

میری ہی بھی کبر فرش سے کو درکیر میرے پیٹ پر آگری تھی اور اب دہاں سے چل کر میرے سینے پر۔ چھینک ماری کر رہی عورت اماں سوندھاں آیا کرتی تھی، اس کے پاس کئی پوٹلیاں ہوتی تھیں اور وہ ساری کھول کھول کر میری ماں کے سک لیئے رہو گے، میرے دودھ کا وقت ہو گیا ہے اور تم کو کچھ فکر نہیں۔ میرے سینے پر پیٹھ کر خفر کرنے لگی۔ پھر آگری

کھانے کرتی جاتی تھی۔ ماں ان میں سے کچھ لیتی نہیں تھی، جاتے ہوئے اسے کچھ قدم دے دیتی تھی۔ شاید میں اس طرح بند کر کے مرائبے میں چل گئی۔ میں دیریک اس کی کمر پر باٹھ پھیرتا رہا۔ اسی طرح لیئے لیئے مجھے خیال آیا کہ اگر میں بکر (بلی) کی طرح ساری گلریں چھوڑ کر اپنے اللہ کی یاد میں کو جاؤں تو کیا مجھے وہ سب کچھ نہیں ملے گا جو اس طبقہ کو ملتا ہے۔ خوارک، رہائش، وجہ، محبت، Care، اگر میرے جیسا است کم ہمت اپنی طلبی پر اس قدر توجہ دیتا ہے تو کیا میرے خدا میرے لیے سب کچھ نہیں کر سکے۔ اس خیال سے سرشار میں نے باور پی خانے میں آ کر اس کے لیے دودھ نکالا اور وہ رکابی میں اسے پہنچنے لگی۔ جب میرے دل میں یہ کوئی خوف پیدا ہوتا ہے تو میں اس کو کاغذ پر لکھ لیتا ہوں۔ کی مرتبا پڑھتا ہوں۔ اگر آپ انہاں کو پرکھنے کے فن سے آشنا ہونا چاہئے میں اور ان کی نفیاں سے واقف ہونا چاہئے ہیں۔ میری تائی کے فارمولے پر عمل کریں۔

بابا جی اصل میں خدا ہے کیا؟

خدا نہ جانا جاتا ہے نہ جانا جا سکتا ہے۔ اس کے بارے میں تھا راہر خیال حقیقت کے خلاف ہے۔

تو پھر آپ ہر وقت خدا کی باتیں کیوں کرتے رہتے ہیں؟

پرندہ ہر وقت گاتا کیوں رہتا ہے؟ پرندہ اس لیے نہیں گا تا کہ اس کے پاس کوئی اعلان ہوتا ہے، کوئی خبر ہوتی ہے۔ کوئی دوپہر کا ضمیر ہوتا ہے۔ وہ اس لیے گاتا ہے کہ اس کے پاس ایک گیت ہوتا ہے۔

کوئی ایسا فارمولہ تائیے جس سے خدا کی محبت پیدا ہو۔ اپنے ہاتھا پس میں رگڑو۔ شباش، دونوں، ہٹھلیاں۔ کیا کوئی گرمی پیدا ہوئی۔

جی بہت (گالوں کو لگاتی ہے)

بس اسی طرح رگڑتے رگڑتے گری محبت بھی پیدا ہو جاتی ہے۔ کام میں لگانا ضروری ہے، پوچھتے رہنا نہیں۔

جونہ دیکھا جاسکے نہ سمجھا جاسکے نہ قصور میں لایا جاسکے۔ اس کو ماننے والے صاحب ایمان لوگ سمجھ بھی جاتے ہیں۔ قصور میں بھی لے آتے ہیں اور دیکھ بھی لیتے ہیں۔ صحیح اور پچی زندگی خدا پر ایمان رکھنے سے حاصل ہوتی ہے اور خدا پر ایمان رکھنا اسی کو جانا اور اس کی جگہ کار کرنا ہے۔

روح تو ایک سوکھی پیاسی اشیخ کا لکڑا ہوتی ہے۔ خدا کا تعلق ہی اس کو سرشار اور شرابور کرتا ہے ورنہ یہ سوکھی پیاسی چلو ہیں سمجھلو۔

کام ہوتا ہے۔

بڑے سالوں کی بات ہے وہ میرے پاس آیا، کہنے لگا دعا کریں مجھے کام مل جائے۔ میں نے کہا، تم بیعنی سے کہنے ہو کر تمہیں کام کی تلاش ہے؟

کہنے لگا، حد کرتے ہو۔ میں پچھلے دسال سے بیکار ہوں، اگر مجھے کام کی تلاش نہ ہو گی تو اور کس کو ہو گی؟ میں نے کہا، اچھا آگر تمہیں کام مل جائے اور اس کا معاوضہ نہ ملے۔ پھر؟

وہ حیران ہو کر میری طرف دیکھنے لگا تو میں نے کہا، اگر تمہیں کام مل جائے اور کام کرنے کی تجوہ نہ ملے۔ پھر؟ گھبرا کر کہنے لگا، مجھے ایسا کام نہیں پاپیے جیسا کہ تم کہ رہے ہو۔ مجھے نوکری والا کام پاپیے ایسا کام جس کے نام میں نے کہا، اچھا آگر تم کی تجوہ ملتی رہے اور کام نہ کرنا پڑے۔ پھر؟ ایسا سووا اچھا نہیں رہے گا؟

کہنے لگا، سجان اللہ، ایسا ہو جائے تو پھر اور کیا چاہیے۔ میں نے کہا، تو پھر تم کو کام کی تلاش نہیں، تجوہ کی اور معاوضہ کی تلاش ہے۔

چلو ہیں سمجھلو۔ میں نے کہا، پھر تجوہ کا مینا بھی کیوں۔ کہنیں سے چھپر پھاڑ کے نہ مل جائے۔ کوئی درد، کوئی ترک، کوئی اعلان بالآخر کوئی لاثری۔

کہنے لگا، یہی نہیک ہے بلکہ بہت ہی نہیک ہے۔

اسی طرح ہم خدا کے ساتھ کرتے ہیں۔ بظاہر عبادت لیکن باطن کی اور شے کی طلبگاری ہوتی ہے۔

میں اپنی ساری مشکلات خدا کے پاس لے جاؤں اور چکر کا نہ چھوڑ دوں۔ میری ماں کے پاس گاؤں سے ایک

اگر تم نکلی، پا کیزگی اور تقویٰ کے بغیر خدا کا نام لیتے ہو تو پھر خدا ایک نام ہی ہے، اس کے علاوہ کچھ نہیں۔

اس ارضی دنیا کی ساری طاقتیں اور ساری خدائیاں نہ صرف خدا سے دور ہیں بلکہ خدا کے خلاف ہیں۔

کیا مر جو گزر رہی ہے اس سے آگاہ کر دے ..... دیکھنے ناجاد، ادھم، بھگڑا تو کسی بھی بیٹ پر ہو سکتا ہے اور ہو جاتا ہے سکتا لیکن وہ ..... اور اس جیسے دوسرے سارے انسان انفرادی طور پر اور اجتماعی طور پر اپنے آپ کو خالق اکبر کے حوش ضرور پیش کر سکتے ہیں اور اس سے طلب کر سکتے ہیں کہ اے خدا ہمارے Image کی حفاظت فرم۔ اس کی محفل فراز perfect کر دے۔

ایک سینڈ کے لیے خدا کو پا جانا بارے سے بڑے گناہ کو دھو دیتا ہے۔ بڑی سے بڑی بیماری کو دور کر دیتا ہے۔ دھمینیں کاش دیتا ہے لیکن شرط یہ ہے کہ خدا کو پانے کا الح ہو۔ خدا کے بارے میں باتم کرنے کا یا اس کے وجود کو نہیں کایا وعظ کرنے کا موقع نہ ہو ..... کیا مچھلی کوش کر کے یا در علاش کر کے اور تھیں کر کے پانی کو کھو جتی ہے۔ کیا بولا "کسی پر کبھی نہیں۔ سردی میں دھوپ بھلی معلوم ہوتی ہے۔ گری میں چھاؤں، دن کو جالا اچھا لگتا ہے" کیا ہم مطالعہ کر دشی۔

ایک سینڈ کے لیے خدا کو پا جانا بارے سے بڑے گناہ کو دھو دیتا ہے۔ بڑی سے بڑی بیماری کو دور کر دیتا ہے۔ دھمینیں کاش دیتا ہے لیکن شرط یہ ہے کہ خدا کو پانے کا الح ہو۔ خدا کے بارے میں باتم کرنے کا یا اس کے وجود کو نہیں کایا وعظ کرنے کا موقع نہ ہو ..... کیا مچھلی کوش کر کے یا در علاش کر کے اور تھیں کر کے پانی کو کھو جتی ہے۔ کیا بولا "کسی پر کبھی نہیں۔ سردی میں دھوپ بھلی معلوم ہوتی ہے۔ گری میں چھاؤں، دن کو جالا اچھا لگتا ہے" کیا ہم مطالعہ کر دشی۔

بھر با قرشاہ نے ہم سے پوچھا تم کس طریقے پر ہو؟

میں نے کہا، صاف ظاہر ہے کہ هم لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ میں شریک ہیں لیکن باطن کا حال معلوم نہیں کر سکتے ہیں اور کیا ہیں۔ کری کہتا ہے باطن کے اندر خدا ہے۔ کوئی کہتا ہے ایک نفس اور ایک شیطان بھی اس میں گھسا ہوا ہے۔ اب دی جانے، اگر اس میں خدا ہے تو ان سب کا گزارائیے ہو سکتا ہے کہ وہ بھی خدا کے ساتھ رہیں۔ ہاں بطور خدمت گاروں کے رہیں تو کوئی مضاائق نہیں۔

ہر چیز کا اصل اور ہر شے کا جو ہر در اصل غیر مری ہوتا ہے۔ نظر میں آنے والا ہوتا ہے۔ یہ دنیا جو نظر آتی ہے اور ایک وقت میں جو جیسے دھونیں نہیں آتی ہے بلکہ غیر مری سے، نہ ہونے سے پیدا ہوتی ہے۔ جب زمین میں ایک دانہ پر ایک Life force اس پر کام کرتی ہے اور قوت حیات ہمیشہ غیر مری ہوتی ہے اور یہی نظر نہ آنے والی لائف کی وجہ پر اپنا عمل کرتی ہے اور اس زمین پر اپنا اثر ذاتی ہے اور پودا نمودار ہوتا ہے۔ پتے، شکوفے، پھول اور پھل سائنسے ایک وقت میں انسان خدا سے نا آشنا ہوتا ہے، پھر کسی لمحے پوری آشنا میں حاصل کر سکتا ہے۔ اس کے ساتھ اس کے مک ہو جاتا ہے۔ کبھی تو اس کا علم ہوتا ہے اور کبھی نہیں ہوتا۔ جب کوئی شخص پوری سرخوشی میں ہوتا ہے تو وہ اس کو جیسا کہ سے، دولت سے، جائیداد سے، ترقی سے منسوب کرتا ہے لیکن ایک وقت ایسا بھی آتا ہے کہ یہ سب کچھ ہوتے ہوئے کوئی مول اور رنجیدہ ہو جاتا ہے۔ تو معلوم ہوا کہ چیزیں اور ترقیاں اور ذلات اور ہونا انسان کو خوش بھیں رکھتا (جب وہ ہوتا ہے) یہ ساری چیزیں اس کے تصرف میں نہیں ہوتیں)

ایک نظر اندازہ تو سطر (ائن) ختم ہو جاتی ہے۔ اسی طرح خدا کا ختم کر دو تو سارے جاندار ختم ہو جاتے ہیں لیکن یہ ہے، سہتا ہے اور بازو میں واپس آنے پر یقین آسائش سے ہمکنار ہوتا ہے۔ یہی حال خدا سے آشنا کیا اور نا آشنا کیا ہے۔ بازوؤں میں آنے کا اور بازوؤں سے لکھ جانے کا ہے۔

یہ کبھی خیال نہ کرنا کہ تمہاری اپنی رانش آگے بڑھ کر خدا کا احاطہ کر لے گی اور اس کی ذات شعنی کر جائے گی۔ جاتا ہے۔ یہ خالی اور سامع، آشنا کی اور نا آشنا کی بھی ہونا اور کبھی نہ ہونا ویسا ہی خطرناک کھیل ہے۔ جیسا سرکس کا کرت باز سب سے اوپنی پینگ پر ہمارے لے لے کر کیا کرتا ہے اور اپنی جان جو کھوں میں ڈالتا ہے۔

بڑی موسمیتی وہ ہے جو موسمیقار کی روح سے ہم آہنگ کر دے۔ اس کی آواز، اس کی لئے یا اس کے لئے نہیں

انسان مخلوق ہے۔ اسی مخلوق جو تھیں کو Form کرتا ہے اور Transform کرتا رہتا ہے۔ خود کو قبول کر دے۔ اور اس جیسے دوسرے سارے انسان انفرادی طور پر اور اجتماعی طور پر اپنے آپ کو خالق اکبر کے حوش ضرور پیش کر سکتے ہیں اور اس سے طلب کر سکتے ہیں کہ اے خدا ہمارے Image کی حفاظت فرم۔ اس کی محفل فراز perfect کر دے۔

باقر شاہ مکبل پوش سے پوچھا کہ تمہارے نزدیک کفر و اسلام میں کوئی فرق ہے؟ جواب دیا، کچھ بھی نہیں۔ شانیں سرکاری ہیں، انہیرے میں اجائے کا ساحل ہے۔ پوچھا تم کس طریقے پر ہو؟ بولا "کسی پر کبھی نہیں۔ سردی میں دھوپ بھلی معلوم ہوتی ہے۔ گری میں چھاؤں، دن کو جالا اچھا لگتا ہے" کو روشنی۔

بھر با قرشاہ نے ہم سے پوچھا تم کس طریقے پر ہو؟

میں نے کہا، صاف ظاہر ہے کہ هم لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ میں شریک ہیں لیکن باطن کا حال معلوم نہیں کر سکتے ہیں اور کیا ہیں۔ کری کہتا ہے باطن کے اندر خدا ہے۔ کوئی کہتا ہے ایک نفس اور ایک شیطان بھی اس میں گھسا ہوا ہے۔ اب دی جانے، اگر اس میں خدا ہے تو ان سب کا گزارائیے ہو سکتا ہے کہ وہ بھی خدا کے ساتھ رہیں۔ ہاں بطور خدمت گاروں کے رہیں تو کوئی مضاائق نہیں۔

ایک وقت میں انسان خدا سے نا آشنا ہوتا ہے، پھر کسی لمحے پوری آشنا میں حاصل کر سکتا ہے۔ اس کے ساتھ اس کے مک ہو جاتا ہے۔ کبھی تو اس کا علم ہوتا ہے اور کبھی نہیں ہوتا۔ جب کوئی شخص پوری سرخوشی میں ہوتا ہے تو وہ اس کو جیسا سے، دولت سے، جائیداد سے، ترقی سے منسوب کرتا ہے لیکن ایک وقت ایسا بھی آتا ہے کہ یہ سب کچھ ہوتے ہوئے کوئی مول اور رنجیدہ ہو جاتا ہے۔ تو معلوم ہوا کہ چیزیں اور ترقیاں اور ذلات اور ہونا انسان کو خوش بھیں رکھتا (جب وہ ہوتا ہے) یہ ساری چیزیں اس کے تصرف میں نہیں ہوتیں)

جس طرح باب پیچ کو ہوا میں اچھا ہے اور پھر پکڑ لیتا ہے، پھر اچھا ہے اور پھر پکڑتا ہے۔ ہوا میں پکڑتا ہے، سہتا ہے اور بازو میں واپس آنے پر یقین آسائش سے ہمکنار ہوتا ہے۔ یہی حال خدا سے آشنا کیا اور نا آشنا کیا ہے۔ بازوؤں میں آنے کا اور بازوؤں سے لکھ جانے کا ہے۔

میں اس کو روم میں بھی ایسے ہی پاتا تھا۔ خالی کے اندر سامع نا آشنا ہوتا ہے اور سامع پر آشنا کی ذات شعنی کے اندر دل ہو جاتا ہے۔ یہ خالی اور سامع، آشنا کی اور نا آشنا کی بھی ہونا اور کبھی نہ ہونا ویسا ہی خطرناک کھیل ہے۔ جیسا سرکس کا کرت باز سب سے اوپنی پینگ پر ہمارے لے لے کر کیا کرتا ہے اور اپنی جان جو کھوں میں ڈالتا ہے۔

بڑی موسمیتی وہ ہے جو موسمیقار کی روح سے ہم آہنگ کر دے۔ اس کی آواز، اس کی لئے یا اس کے لئے نہیں

اس دنیا میں کہیں بھی خدا نہیں مل سکتا۔ وہ اپنے وجود اور اپنے تصور سے مادر ہے۔ اس کی حقیقت زمان مکان میں نہیں۔ اس کے وجود کی نمائش نہیں کی جا سکتی۔ دکھایا، بتایا نہیں جا سکتا۔ اس کی حقیقت، اگر کوئی ہے تو وہ، اس کی بحث حقیقتوں سے مختلف ہے۔ کوئی بھی سامنہ اب تک کی یا اس کے بعد آنے والی خدا کو موجود نہیں سکتی۔ اس کو خالی میں بھر کر حقیقت کے لئے کافی نہیں۔ اس کو بیان کر سکتی ہے۔ حق قوی ہے کہ علم کے اندر کوئی نہیں ہے کہ علم اس کا متحمل ہی نہیں ہو سکتا۔

خدا سے اپنی محبت ہوئی چاہیے جیسے ہم اور بھائی کی محبت ہوتی ہے یا ماں اور بیوی کی محبت ہوتی ہے۔ اسی محبت نہیں ہوئی چاہیے جو عاشق و معشوق اور میان بیوی کے درمیان ہوتی ہے۔ پہلی قسم کے لوگ اپنی محبت کا اظہار برملاء کر سکتے ہیں۔ ہلوٹ میں خلوٹ میں، گھر میں، سر راء بے، محفل میں، تہائی میں لیکن دوسری قسم کے محبت کرنے والے صرف خلوٹ میں ارجمندی میں اپنی محبت کا مظاہرہ کر سکتے ہیں۔

ہمیں ان لوگوں کی پیروی نہیں کرنی جو کہتے ہیں کہ ہم خدا سے اپنی محبت کا اظہار صرف مسجد میں یا مراقبے میں یا ہر دوسرے کے اندر کر سکتے ہیں۔ ہمیں تو اپنی محبت کا اظہار ہر جگہ کرنا ہے اور ہر مقام پر کرنا ہے۔ ہر شخص سے کرنا ہے اور ہر دوسرے میں کرنا ہے۔ اس میں پچھنا چھپنا نہیں۔

ان کے لیے جگہ صاف ستھری ہا کر رکھنی چاہیے۔

- (1) اللہ کو قرض حستدیتے رہیں۔ یہاں آپ اس کے کام آئیں، اگلے جہاں میں وہ آپ کے کام آئے گا۔
- (2) اپنے کردو، گناہوں پر تاسف کا اظہار کرتے رہیں۔ ماننی میں کیسے ہوئے گناہوں کو یاد کریں اور ان کو یاد دلا رکھو۔ اسے فراموش کر دیا ہے یا تم نے اس کے بارے میں سوچا بھی ہو، پھر یہ خیال آیا ہو کہ ایسا کیسے ممکن ہو سکتا ہے۔ تو بہت ہی عجیب ہی بات ہے۔ انہیوں... جگوں و کھری۔
- (3) جن لوگوں کے ساتھ زیادتی کی ہے، ان سے معافی مانگیں۔ خط لکھ کر یا لیٹل فون پر ان سے معافی مانگنے کے لیے تو جلدی سے پھر معافی مانگ لیں اور توہہ کے لیے رکوع میں ٹپے جائیں۔
- (4) پرکشون اور مطمئن رہیں۔ کام لئے نہ پڑیں۔ کسی کو یا اپنے آپ کو فرماج کرنے نہ بینج جائیں۔ خدا کے اپنے ضعوب اور اپنے ٹپیں ہوتے ہیں۔ وہ علیم مطلق ہے، وہ رہ بات کو بہتر بحثتا ہے۔ سید گیراہ پر رہیں، چاہے سافت نہ بھی ٹھیک ہے۔ جب اگلے جہاں میں آپ کی آنکھ کھلے گی، وہی سید گیراہ خدا کی قربت کا مقام ہوگی۔

یہ خدا کا خوف ہے جو ہمیں اور حق کی تعلیم دیتا ہے۔ جو شخص خدا سے خوف کھاتا ہے، وہی نہ ہی آدمی ہے اور وہی بیک انسان ہے۔

محبت کا اور خوف کا ایک ساتھ رہنا ممکن بات ہے۔ خوف کس طرح سے حقیقی محبت پیدا کر سکتا ہے۔ ناممکن! نیکی اور پاکیزگی خوف کی فضائیں نہیں پل سکتیں۔ رو حانتی اور محبت زبردست خون نہیں جاسکتے۔ ان کو تو روشن کر کے لاگو کیا جاسکتا ہے۔ رو حانتی اور محبت کے پھول بے خونی کی زمین میں اگائے جاسکتے ہیں۔ خدا کا تصور بے خونی فلکیں پیدا ہو سکتا ہے بلکہ میں تو کہوں گا کہ بے خونی ہی احمدت ہے۔

خوابِ موت ہے اور حقیقت زندگی۔ خواب نہیں ہے اور حقیقت بیداری۔ جا گواہ اور اپنے آپ کو پیچانو۔

میں تم کو بڑی اہم، بڑی ضروری اور بے حد خیری بات بتانا چاہ رہا ہوں۔ مجھے معلوم ہے تم مصروف ہو۔ اپنے ذمہ دار ہے۔ اپنا مستقبل سنوار رہے ہو۔ اپنی خوابوں کی تجیری صورت رہے ہو۔ اپنی ذات کو جانے کی کوشش میں مصروف ہو۔ لیکن میں ایک بہت ہی اہم بات کرنی چاہ رہا ہوں۔ یہ بات اہم تھی تو میں تم کو زحمت ہی نہ وجہ تھی۔

بات ہی نہ کرتا۔ بہت ممکن ہے کہ تم یہ بات خود بھی جانتے ہو۔ پہلے بھی سن رکھی ہو۔ میں اب بھول گئے ہو۔ وقت اگر زیاد ہے اور تم نے اسے فراموش کر دیا ہے یا تم نے اس کے بارے میں سوچا بھی ہو، پھر یہ خیال آیا ہو کہ ایسا کیسے ممکن ہو سکتا ہے۔ تو بہت ہی عجیب ہی بات ہے۔ انہیوں... جگوں و کھری۔

میں تم کو یہ بتانے آیا ہوں کہ جب تک تم اللہ سے نہیں پوچھو گے، بالکل سید ہے۔ بلا واسط طور پر اس وقت تک جھیں پکھ بھی معلوم نہیں ہو سکے گا کہ تمہیں کیا کرنا ہے اور وہ تم سے کیا چاہتا ہے۔ جب ایک دفعہ اس کو سوال ڈال کر پہنچ گئے تو پھر دل کے اندر جماں کر کر ان ارتعاشوں کو دیکھ جو سوال کا جواب لاتے ہیں۔ لیکن اس عرصے میں اگر کوئی جواب م Howell نہ رہ او رہ بہارے سوال کا جواب نہ ممکن ہو تو پھر خوش ہو جاؤ کہ سبیں جواب ہے اور اسی جواب کے لیے تمہیں سرگرم میں دکھا لیا ہے۔

تم یہ کس طرح سے کہہ سکتے ہو کہ فلاں گھٹیا ہے اور فلاں بڑھیا۔ اس کا درجہ بلند ہے اور اس کا کمتر۔ یہ انسان کے طے کرنے کی نہیں ہے۔ اگلے زمانے میں کوئی بادشاہ تھا، جس کے دربار میں اس کے موسيقاروں کا کمال اپنے سازوں کی ہم آہنگی کا کمال دکھاتا تھا۔ اسی بادشاہ کے پاس ایک بلبل بھی تھی جو سازوں کی آہنگ ختم ہوئے۔ درمیان اپنی سریلی آواز سے بادشاہ کا دل بھاٹی تھی۔ بادشاہ کو اس بلبل کی قدر تی، خدا و اور مخصوص آواز ہر مند، دروں اور مشتاق موسيقاروں کے کمال فن سے ہمیشہ اچھی گئی تھی۔

اس بادشاہوں کے بادشاہ اور شہنشاہوں کے شہنشاہ کے حضور میں فرشتوں کے ان گستگروں، وہ بہر وفت اس کی صفت و شناخت میں مصروف رہتے ہیں لیکن وہ شہنشاہ ان بے شرے، بے دقت اور بے حقیقت قابل انسانوں کی بحث نہ کر سکتا۔ خواہ شدید ہے۔ چنانچہ تم کو اپنی کم کوشی، کم آہنگی اور کم قوتی کا گھنیمیں کرنا بلکہ اس کے حضور میں اس کی جمد و شناخت قابل ایسا ہے۔ اپنی قدرتی اور فطری آواز میں اور اس ادائی پر مسروور ہتا ہے۔

## مذاہج

جب کوئی تحقیق نہیں اور کوئی مناظر نہیں، جہاں کوئی مختلف نظریات اور زادے نہیں جہاں الفاظ نہیں مفرز ہے، کمل خلا۔ وہیں سے ایک انسان دین میں داخل ہو سکتا ہے۔

زندگی میں ایک ایسا وقت بھی آتا ہے جب آپ اپنا سارا دماغ، ساری طاقت، ساری ترکیبیں اور اپنے آپ پر بلکہ کسی بھی چیز پر اپنا ایمان نہ رہا۔ اب وہ اپنے خدا کی طرف آنے لگا ہے لیکن مجھے ڈر ہے کہ اب وہ انسان صاحبیت صرف کچھ ہوتے ہیں اور پانسہ پھک کچھ ہیں۔ اس وقت سب کچھ خدا کے ہاتھ میں ہوتا ہے اور آپ کو کچھ اپنا ایمان چھوڑ دے گا۔

انسان پرشدت سے اثر انداز ہونے والی چیزیں تین ہیں۔ (1) دراثت (2) ماحول اور (3) تحت الشعور لیکن کیا

تین چیزیں اس پر اثر انداز ہوتی ہیں۔ کیا یہی اندر وی اور یہ ورنی طاقتیں ہیں جن پر اس کا کوئی زور نہیں چلتا۔ انسان کو

یہ درست ہے کہ ہر شے مظہر خدا ہے گریج ہیں کہ ہر ایک شے خدا ہے۔ ہر چیز خدا کی قدرت کی جلوہ ہے۔

مگر ہر چیز خدا نہیں ہے۔ وہ ذات قدیر و خیر دنیا کی تمام اشیاء میں اپنا کام کرتی ہے گریخوان سب سے جدا اور بالآخر

جیسا کہ ہم خدا کے سامنے ہوتے ہوئے تھیں میں آ کر انسان عظیم ہے جدا یا کہ اور انسان کو بہت ہی بڑھا

تاکر پیش کرتے ہیں، اسی طرح ہم خدا کی صفت و شاء کرتے ہوئے انسان کو ایک بہت ہی کمزور ماٹھی مخلوق کہنا شروع کر

فہم انسانی حقائق الہی کے ادراک سے کما حقہ قاصر ہے اور ذکر کی سے ذکر انسان اور رسائے رساد ماغ بھی افسوس

کاریہ کہنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ ہم نے جیسا تھے جانا چاہیے تھا نہیں جانا۔ ہم صفات باری تعالیٰ میں سے صرف ان

محدودے پندرختوں کو جان سکتے ہیں جن کا اثر ہم پر اور ہماری دنیا پر چلتا ہے۔ اس کی ذات کی بابت تو ہم کمی ہی بھی کچھ نہیں

جان سکتے۔ وہ پاک ہے اور اس کی شان جو کچھ لوگ کہتے ہیں، اس سے بہت ارضغ ہے۔

اگر دنیا کے سارے لٹریچر کاملاً کر مطالبہ کریں تو پڑھ جلتا ہے کہ وہ موضوع جس پر سب سے زیادہ کام ہوا ہے، خدا

انسان خدا پر اس قدر گہر ایمان کیوں رکھتا ہے۔ کیا وجہ ہے کہ وہ خدا کے دائرے سے اور اس کے بارے میں سوچنے

باہر نہیں نکل سکتا۔ اگر خدا انسان کے ذہن کی پیداوار ہے تو پھر انسان اس سے اس قدر وابستہ کیوں ہے؟ چھوڑ دے،

کر دے، ذہن سے کوئی اور پیداوار نکال لے۔ ہر صاحب دل صاحب نظر اور صاحب فکر نے خدا کے ہونے کے اور

جب ساری ہدایات اور ساری عبادات ناکام ہو جاتی ہیں تو اس وقت گھرے غار کے اوپر انہیں سے

انسان کے لیے اصل ہدایت ابھرتی ہے۔ یہ انسان کی خالق اکبر اور خداوند کریم و عظیم کی طرف

لانتہا ہی سمندر میں انسان کے لیے اصل ہدایت ابھرتی ہے۔ فرماتا ہے کہ میرے بندوں پر ایسیں کاغذ مکن نہیں اور غالباً تیکی وجہ ہے کہ خدا کا اپنے بندوں

رہنمائی کرتی ہے۔ اس ہستی کی طرف رہنمائی جس کو ہم جانتے نہیں، پہچانتے نہیں ہیں اور نہ ہی اس کو آنکھ سے

سماتھا اس طرح سے وابستہ ہونا انسان کو مجبور کرتا ہے کہ وہ خدا کا ذکر کر کر تار ہے۔ ثبت یا مخفی لیکن ذکر ضرور کرتا ہے۔

یقیناً انسان کو اللہ پر ایمان رکھنا چاہیے۔ اس ایمان سے اس کے بہت سے مشکل مسائل کا حل خود بنو دیکھا جائے۔

ویکھو دعا کے قول ہونے کی تین صورتیں ہیں۔ اول تو یہ کہ جو کچھ مانگا ہے میں اسی طرح مل جائے۔ دوسرا

بھی ایمان رکھنا چاہیے کیونکہ اگر ہم انسان پر ایمان نہیں رکھیں گے تو خدا پر بھی ہمارا ایمان مضمون نہیں ہو گا کہ انسان خالق

بہترین تخلیق ہے۔ انسان کی کمزوریاں اور مجبوریاں بہت ہیں۔ اسی طرح اس کی برتریاں اور اعلیٰ تربیتیں بھی سب سے

زیادہ ہیں۔ کیا اس نے ایسی پھاڑکیں دکھادیا۔ اگر وہ یہ سب کچھ کر سکتا ہے تو جہالت، تقصیب اور پیار کا قلع قلع کیوں نہیں

کر سکتا۔

آج سے کچھ حصہ پہلے انسان نے انسان پر پورا بھروسہ کر لیا اور اس نے کہنا شروع کر دیا۔ ”انسان عظیم ہے

ی نیزی سے دوز رہا ہوں اور میرے قریب سے گزرنے والا میر کوئی بھائی، کوئی اگلے ساک مجھے نظر نہیں آتا۔ میں زندگی میں روز بروز بہت کی اچھی چیزوں کو مس کر رہا ہوں۔ مجھے اس نیز و برکت کا علم نہیں ہوتا جو میری طرف تیری پاپ سے آ رہی ہوتی ہے۔ میں زندگی میں بہت تیز بھاگ رہا ہوں۔ بہت بغلت میں جا رہا ہوں۔ مجھے آہت کر دے، مجھے پر سکون کر دے۔ میں آرام کے ساتھ ان چیزوں کا نظارہ کرتا ہتا ہوں جو میرے راستوں میں اترنی ہیں اور میرے اور گرداؤ نہیں۔ مجھے کم کر دے اور اپنے آپ کو میرے لیے زیادہ کر دے۔ (میں تیرے کرم کا نظارہ تو کر سکوں)

یہ بھی رسم بھتنا کہ آپ کی اپنی داشتی بڑھ کر ایسے لپک لے گی کہ وہ خدا کو جان لے یا بچان لے۔ ایسا نہیں ہو سکے بلکہ تم کو خدا خود اپنی ملکوتی (Heavenly) روشی عطا کرے گا تو پھر کسی قدر تی روشی کی ضرورت نہیں رہے گی میں ٹھوٹ کی زبان بہت ہی کمزور رہیہ ہے۔ خیالات، مکالمات، توجیہات اور ٹھوٹ خدا سبک بینچتے ہوئے شرعاً ہیں۔ گھبراتے ہیں، سمجھم ہو جاتے ہیں۔ خیال میں اور دل میں انا ہی انا ہوتی ہے، خدا نہیں ہوتا اور خدا صرف اس جگہ ہوتا ہے جہاں انہیں ہوتی۔ پھر انہا کے معیار سے خدا کو کس طرح سے جانچا جاسکتا ہے۔ خدا پر بحث صرف ان حلقوں میں ہوتی ہے جہاں آنکھیں نہ ہوں، جہاں دل نہ ہوں۔ دل کے مشاہدات نہ ہوں۔ یہاں ایک بات لطف سے خالی نہیں کر غایب

دیکھو یہا! آپ اس پاک گروہ سے تعلق رکھتے ہیں جو حوزہ و مطہل کو نہیں جانتا۔ جو خوفزدہ نہیں ہوتا۔ جو مرض اپنے اعزاز میں بھتی ہوئی تالی کی آواز سے ہی زندہ نہیں۔ جو آج کی تعریف اور آج کی شاخوانی کے عوض آنے والی کل، سو رانہیں کرتے۔

خدا کے بارے میں جاننا خدا کو جاننا نہیں ہے۔  
لفظ "خدا" خدا نہیں ہے۔

### مفہوم

زندگی کا سب سے بڑا راز یہ ہے کہ زندگی ایک تحدی ہے۔ تم اس کے حد تھوڑیں تھے لیکن تم کو یہیں گیا۔ زندگی تھماری را بھی نہیں تھی اور جھیلیں دے دی گئی۔ بالکل متمام تھ۔ تم نے اس کے لیے کوئی کوش نہیں کی، کوئی محنت نہیں کی۔ اس یہ تم کو ایک بھی کوش بھتی بھی ہے، اس کا اعلیٰ سر اسرانا کے ساتھ ہے۔ کوش ہمیشہ دکھاوا الکوہم دیتی ہے۔ ہر کوش تھمارے خلاف ہوتی ہے۔ ہر کوش تم کو ماردا کر دھوکا کر دیتی ہے۔ تم سے خوکشی کرو رہی ہوتی ہے اور خود مزے لے رہی ہوتی ہے۔ اگر اتنی بڑی زندگی تم کو بغیر مانگے مل گئی، بغیر کسی حق کے ہنا کسی دعویٰ کے مل گئی تو پھر خوشیاں بھی مل سکتی ہیں۔

آنندگی مل سکتا ہے، ذات بھی مل سکتی ہے۔

### زر

ہماری زندگی مسلسل عذاب میں گز رہی ہے۔ اس لیے نہیں کہ ہمارے پاس دلات کم ہے، ہمیں روپے پیسے کی زیادہ ضرورت ہے اور اس دور میں دلات سب سے اہم ہے۔ ایکن یہ بات نہیں ہے۔ اصل میں ہماری زندگی اس لیے Money کو ہو گئی ہے کہ اس کے قبضے میں ہوتا ہے۔ اگر اس قدر اہم ہوتا جس قدر کہ تم سمجھتے ہیں تو ہماری زندگی کا ہر پیلو اور ہر زادوی اس کے قبضے میں ہوتا ہے۔ طوع محروم پر اسکی ہوا، چاندی رات، کوش بغیر نہند، دھنس پر جھوٹا مڈا، اون کے گولے سے کھیلتا ہو گزرا، آپ کی نواسی، بہو کی مسکراہٹ، پوتے کی گالوں پر گلی چھپی، ایک بے ساخت شعر، هر قریب فتح علی کی خان..... یہ ساری چیزیں ایسی ہیں جن کے ساتھ زر کا کوئی تعلق نہیں ہے اور ان جیسی لاکھوں ہی چیزیں ایسی ہیں جو مفہوم افتہی ہیں اور لاکھوں کروڑوں خرچ کر کے بھی حاصل نہیں کی جاسکتیں۔

قدرت کے اور فطرت کے خلاف جانے کی کوشش نہ کرو۔ قدرت کے ساتھ مقابلہ بازی کرنا سب سے بڑی حمافت ہے۔ اسی قدرت کے اندر تو خدا ہے بلکہ بزرگان دین تو قدرت کا مال میں خدا ہی مراد ہے۔ انسان کی اخلاقی اور روحانی کمزوری اسی وجہ سے پیدا ہوتی ہے کہ وہ قدرت کے ساتھ بھگڑا شروع کر دیتا ہے اور پھر کے خلاف بہردا آزمابو جاتا ہے۔

انسان کو محقق ہے اور جو تجھیں کو form ہاتا اور transform کرتا رہتا ہے، خود کچھ نہیں ہنا سکتا لیکن وہ خود اور دسرے سارے انسان انفرادی طور پر یا مشترک طور پر اپنے آپ کو نالق اکبر کی حضوری میں ضرور پیش کر سکتے ہیں اور وہ اس سے درخواست کر سکتے ہیں اور اس سے مانگ سکتے ہیں کہ ہمارے Image کی حفاظت فرم اور اس کی جملہ فرم اور اس کی perfect کر دے۔

اے مولا نا میری رفتار میں تیزی ذرا کم کر دے۔ مجھے بغلت سے نجات دے۔ میں زندگی کے راستوں پر بہت

## ذکر اذکار

ارشاد پاری تعالیٰ ہے کہ تم کو سوائے اللہ کے ذکر کے اطمینان قلب نصیب ہی نہیں ہو سکتا۔ جب تک خدا کو ذکر نہیں کر دے گے (طلی یا غنی) اس وقت تک اطمینان قلب کی دولت نصیب نہیں ہو گی۔

لوگ کہتے ہیں اور عام کہتے ہیں کہ خالی ذکر کوئی معنی نہیں رکھتا۔ اس کے ساتھ عمل کا ہونا ضروری ہے کیونکہ عمل کے بغیر کوئی راست قدم نہیں اٹھایا جاسکتا۔ ان کا خیال ہے کہ محض ہوتے پہنچ نہیں ہو سکتا کیونکہ ایک ہی بات کو بار بار دہرانے سے آپ کے مقدمہ کا حصول نہیں ہوتا۔

بزرگان دین کہتے ہیں کہ اگر اعلیٰ کا نام لینے سے من میں پانی آ جاتا ہے تو خدا کا نام لینے سے وجود پر کوئی اثر نہیں ہو گا۔

ایک نامی گرامی بادشاہ کی چیزیں بیمار پڑی۔ اس عہد کے بڑے اطباء سے اور صادق حکیموں سے اس کا ملاعن کروایا تکن مرض گزرتا گی۔ آخر میں وہاں کے سیانے کو بادا کر مریض کو دکھایا گیا۔ اس نے مریض کے سربانے پیش کر لالہ کا درد شروع کر دیا۔

طبیب اور حکیم اس کے اس فعل کو کچھ کہتے اور کہا کہ محض الفاظ جسم پر کس طرح سے اثر انداز ہوں گے اتعجب!! اس صوفی نے چلا کر کہا "خاموش! تم سب لوگ گدھے ہو اور احتقان کی بات کرتے ہوئے۔ اس کا ملاعن ذکر ہی سے ہو گا۔"

اپنے لیے گدھے اور احمق کے الفاظ سن کر ان کا چہرہ سرخ ہو گیا اور ان کے جسموں کے اندر خون کا فشار بڑھ گیا اور انہوں نے صوفی کے خلاف سکتائی لیے۔ صوفی نے کہا "اگر گدھے کے لفظ نے تم کو چراخ پا کر دیا ہے اور تم سب کا بلڈ پر شرایک مہائی ہو گیا ہے اور تم نے میرے خلاف سکتائی لیے ہیں اور تم ایک عمل میں داخل ہو گئے تو ذکر اللہ اس پیار پیچی کے وجود پر کوئی اثر نہیں کرے گا۔"

ان سب حکیموں نے پناہ تسلیم کر دیا۔ اگر عام زندگی میں دیکھا جائے اور دنیوی سطح پر اس حقیقت کا جائزہ لیا جائے تو یقین کی طرف قدم بڑھے گا۔

## منہج

## محبت اور عدل

محبت سے غنی اور اسی ضرور پیدا ہو گی۔ وہ محبت ہی نہیں جو اداس نہ کر دے۔

اگر چاہتے ہو کہ محبت ابدی ہو جائے اور پائیدار ہو جائے تو چھڑی محبت ایسا نہیں کر سکے گی۔ اس کو طاقت عطا رئے کے لیے اس میں عبادت کو شامل کرنا پڑے گا۔

عبادت کے بغیر محبت اداس رہتی ہے اور محبت ہی عبادت کا رخ بتاتی ہے۔

محبت ایک ہونے کی آرزو کرتی ہے۔ اس کی طرف بڑھتی ہے۔ مس تو شدم تو من شدی کا رنگ اپناتی ہے لیکن یہ اک کے ہونے کا وعدہ نہیں کرتی۔ اس آرزو کو عمل کر کے نہیں دے سکتی خواہش پوری نہیں کرتی اور یہی اداسی کا سبب بن ہے۔

چند حیانے والی روشنی آنکھوں کو اندھا کر دیتی ہے۔ زیادہ شیرینی کڑوی ہو جاتی ہے۔

محبت دل پکڑتی ہے اداس کر دیتی ہے۔

جنی محبت میں بھی اک کے ہونے کی خواہش ہوتی ہے اور یہ محبت انسان کو دو میں باہت دیتی ہے sex کا لفظ لاطینی سے لکھا ہے جس کے معنی تقسیم کے ہیں۔ جنسی زندگی بس کرنے والے بڑے ذکری ہوتے ہیں۔ ہر صین تازہ رہتے مقود دنظر۔

محبت تم کو وقتی تکین اور وقتی خوشی دے سکتی ہے لیکن دلگی سکون نہیں دے سکتی۔

محبت تباہی عطا کرتی ہے۔ چاند نی رات میں محبو پاہ اور محبو بیٹھنے ہیں دونوں اپنی اپنی جگہ موجود ہیں اور اگل الک ہیں۔ ان دونوں کے درمیان کوئی راست نہیں کوئی پل نہیں۔ ہر ایک دوسرے کو اپنی تباہی کا احساس دلارہا ہے۔

محبت ایک برا استقیم ہے۔ ایک دلگی سکن کر انسان اکیلا ہی آتا ہے اکیلا ہی رہتا ہے اور اکیلا ہی جاتا ہے۔ اس تباہی کو نہ سے ڈر نہیں کیا جاسکتا۔ ندرختوں پر دوں کے نہ سے نہ فکری میں بنتے والے نہ سے نہ جسم کے اندر پیدا ہتے والے نہ سے۔

اس تباہی کو چیر کر اندر آتا ہے۔ اس میں گھرے اتر جاتا ہے۔ تہ بک پتھر جاتا ہے اور پھر اچک تم پر یہ کھانا ہے کہ

یہ تجہیٰ تجہیٰ نہیں ہے یہ تو خدا کی موجودگی کا اظہار ہے۔ تم تباہ ہو پچھے ہو اور اس لیے تجہیٰ میں اتر گئے ہو کہ خدا بھی تباہ ہے۔ کرک گاڑ کہتا ہے کہ زندگی ہمیشہ پچھے کی سمجھ میں آتی ہے لیکن اسے برا حکم کو کرنا پڑتا ہے۔

**مذہب**

مذہب ایک ایسی چیز کا جلوہ (vision) ہے جو دور (beyond) اور پیچھے اور حاضر اشیاء کے درمیان موجود ہے۔ وہ ایک ایسی پکی اور سچی حقیقت ہوتا ہے جو اپنا آپ منانے کے لیے قطار میں منتظر کرنا ہوتا ہے۔ مذہب ایک Remote possibility ہے لیکن اس کے باوصاف سامنے کی حقیقوتوں میں سے ایک بھرپور حقیقت ہے۔ مذہب ہر گزرنے والی شے کو منی عطا کرتا ہے اور ساتھ ہی apprehensive ہے اسکے بھی بجا جاتا ہے۔ ایک ایسی شے جس کا حوصل آخري کمال ہے لیکن کسی طرح سے بھی ہاتھ نہیں آتا۔ جو آخری آرٹش ہے لیکن جس کی quest ہے اسی میں ایدی ہے۔

میں سمجھتا ہوں کہ ابھی ہم نے دنیا کو اسلام پیش کرنا شروع نہیں کیا۔ صرف شریعت کو متعارف کرایا ہے اور اسی کو پیش کیا ہے اور کسی حد تک زیادہ ہی پیش کر دیا ہے بلکہ ہم کو اسلام کی زندگی پیش کرنی چاہئے تھی۔ ایسی زندگی جو اسلام کی روح سے بھر پور ہو۔ میرا مطلب ہے اپنی زندگی اس طرح سے پیش کرنی چاہئے تھی جسے غیرہ کیہ کہ آسانی سے سمجھ لیتے کہ پت شبر خدا نے جو کچھ کہا اور جو کچھ کیا وہ حق تھا اور وہ اسلام تھا۔

اسلام کے تعارف میں شریعت کی وجہ سے کافی تاثیر ہو گئی۔ شریعت چونکہ اماموں کی توضیح تھی اس لیے وہ دین کو لے کر آگے نہ بڑھ سکی۔ لیکن اس کے ساتھ ساتھ میں یہ بھی کہوں گا کہ اگر شریعت نے ثابت قدمی کے ساتھ آگے بڑھ کر اسلام کا ساتھ دیا ہوتا تو آج اسلام کا نقشہ اور سچی بدتر ہوتا۔

جب ہم کہتے ہیں کہ زد اس انسان پر اور انسانیت پر نظر ڈالو ہر جگہ تاریخی جہالت قتل و غارگیری اور جرم اور نظر آئیں گے تو میں سوچتا ہوں کہ ابھی انسان کی تاریخ چار ہزار سال ہی تو پرانی ہے اسے تھوڑا اسادفت اور دو یہ بہت اعلیٰ درجے کی مخلوق تھا۔ تو ہو گا۔ ابھی بڑھ دلت پڑا۔

رسول اللہ نے فرمایا، وہ ذات جسم سے مادر ہے اس کی جسم نہیں کی جاسکتی۔ وہ کسی صورت میں کسی صنم میں نہیں ڈھالی جاسکتی۔ اس کو بت نہ بناو، پتھر کی شکل نہ دو، بت پرستی نہ کرو۔ آپ نے بجا ارشاد فرمایا لیکن مسلمانوں نے کیا کیا۔ انہوں نے یہ سمجھ لیا کہ تم کو بت نہیں کا حکم ملا ہے۔ چنانچہ انہوں نے ہتون کو تو زنا شروع کر دیا۔ وہ یہ سمجھے کہ چونکہ تم کو بت نہ کرے اور بت پرستی نہ کرنے کا حکم ملا ہے، اس لیے ہتون کا قلع قلع کرنا چاہیے۔ حضور نے

بیوی سے، شے سے، اجسام سے دوری کا حکم دیا تھا اور مسلمان، یہ راز نہ سمجھ سکے اور انہوں نے بت تھی کہ اپنا شعار بنا لیا۔ ہتون نے ہتون کو اور پتھر کو اپنا خدا بنا لیا اور ان کی پوچھ شروع کر دی۔ کچھ نے ان کو تو زنا پھوڑنا شروع کر دیا۔ وہ دوں کچھ لوگوں نے ہتون کو اور پتھر کو اپنا خدا بنا لیا اور انہوں میں پتھر سے اصل ہو گئے۔ دوں میں سچے سے وابستہ ہو گئے۔ دوں نہیں اپنے اپنے انداز میں پتھر سے اصل ہو گئے۔ ایک پتھر سے رشتہ جزو کر ایک پتھر تو زکر..... سنوا سنوا!! چیز، شے، پتھری اہم ہے۔ دوں پتھر کے گروپیدہ ہو گئے۔ ایک پتھر سے رشتہ جزو کر ایک پتھر تو زکر..... سنوا سنوا!! چیز، شے، موضع، مظکوں بھول جاؤ، صرف اپنے ساتھ رہو، کوئی چیز نہ بناو۔ کچھ بھی ساخت نہ کرو، بنانے والا موجود ہے، وہ ہزارہا ہے۔ تم اس میں کوئی اضافہ نہیں کر سکو گے۔ اس کو Improve نہیں کر سکو گے اور پکھنے کرو، میں اپنی ذات کے اندر اتر جاؤ۔ اس کو دیکھو، اس کو سمجھو اور اس کا قرب حاصل کرو۔

فرمایا کہ شبیہ تیار نہ کرنا۔ ضم نہ بنا نا۔ بت نہ بنا نا کیونکہ اس کا بت نہ بنا یا تھیں جا سکتا۔ وہ شکل و صورت سے مہرا ہے۔ اس کا بت نہ بنا نا، نہیں اس کی پوچھ کرنا..... ہم نے یہ سمجھ لیا کہ ہتون کو تو زنا اور بت خانوں کو تباہ کرنا ہماری زندگی ہے۔ چونکہ وہ شکل و صورت سے مہرا ہے۔ اس لیے جہاں بھی اس کی شکل و صورت بنا لی گئی ہے۔ اس کو ڈھاد دینا چاہیے، جہاہ کر دینا چاہیے..... ذرا ان کی عقل ملاحظہ فرمائیں، فرمایا یہ تھا کہ ظاہر پرستی نہ کرنا، ظاہر کو نہ بنا نا، اپنے اندر اترنا، اپنے دجودی کیا ملادت کرنا لیکن ہم نے ہتون کو تو زنا شروع کر دیا۔ کچھ لوگ پتھر کو پوچھتے ہیں، کچھ پتھر کو تو زتے ہیں۔ دوں نے پتھر سے وابستہ ہیں، دوں نہیں پتھر کے گروپیدہ ہیں۔ دوں نہیں اس سے بندھے ہیں۔ سورکھانے کی مناسی ہے، ہم نے اسے مارنا شروع کر دیا۔ ولد لیں سے نکلا تھا ہونے ڈالنیں مار مار کر مار دیا۔

اگر آدمی کو موت نہ آتی، اگر وہ ہمیشہ زندہ رہتا یعنی اس دنیا میں موت نہ ہوتی تو پھر شاید مذہب کا بھی کوئی وجود نہ ہوتا۔

میری کچھ بہت ساری مشکلات تھیں اور ان میں روز بروز اضافہ ہو رہا تھا۔ جس طرح اپنی مشکلات کو دور کرنے کے لیے ہر کوئی متعلق علاج گاہ سے رجوع کرتا ہے۔ میں نے بھی صحافت سے عدالت سے علم سے رجوع کیا لیکن مجھے کوئی اتفاقی آمیز جواب یا خاطر خواہ علاج میسر نہ آ کا۔ پتھر میں ڈیرے پر چلا آیا۔

یہاں میں ایک "ان ذور" مریض کے طور پر اٹل کر لیا گیا اور میرے نیٹ ہوئے گے۔ میں تھا تو ایک بہت ہی معقولی سا انسان اور عام ساینڈے لیکن میرے اندر ڈھیر ساری پچیدگیاں تھیں۔ مثلاً میں تکی سے محبت کرتا تھا لیکن میرا اُغل بدی پر مشتمل تھا۔ میں زندہ رہنا چاہتا تھا لیکن موت کی وادی کی طرف روآن تھا۔

جب تک میں نابالغ تھا دربے شعور تھا، میں نشوونما پار ہا تھا لیکن جو نبی میں بالغ ہوا اور شعور کی منزل کو پہنچا میری نشوونما رک گئی۔

میں ایک تھیوری قائم کر کے فوت ہونا چاہتا ہوں کہ: لا شعور، لا شعور کیوں ہے؟  
میں یہ تحقیق کرنا چاہتا ہوں کہ مسعود سعد سلمان کا ہندوی دیوان کہاں ہے؟  
کیا یہ میرے اندر کی خواہش ہے یا میں اس خواہش کے اظہار سے توجہ کا طالب ہو رہا ہوں؟

میں علم کو علم کے طور پر حاصل کرنے کا منصب تھا لیکن میں علم کو دولت کمانے کے لیے حاصل کر رہا تھا۔  
میں اپنے ہونا چاہتا تھا لیکن میں اپنے ہونا کروکار رہا تھا۔

میں زندگی کے راستے پر بڑی ہوش مندی کے ساتھ چل رہا تھا لیکن ہر بار راستے سے باہر ٹکل جاتا تھا۔  
میں جیسا تھا اس سے لطف اندوں نہیں ہو رہا تھا، جیسا ہونا چاہیے تھا، اس کے لیے کلپ رہا تھا۔

میرے اندر بڑا اضداد تھا اور اس اضداد نے سارے وجود میں تیز ایمت پیدا کر کی تھی۔ خوف اس بات کا تھا کہ وہ  
نے میرے بارے میں جتو قعات قائم کر کر گئی ہیں، میں اس ڈنڈے تک پہنچ بھی سکتا ہوں کہیں۔

بانی سیڑھی ہر وقت کا پتی رہتی تھی۔ خوف بڑھتا رہتا تھا۔  
مجھے یوں لگتا تھا کہ میں کسی بڑے کام کے لیے بیدا کیا گیا ہوں۔ اس لیے یہ چھوٹے

چھوٹے کام، یہ دوزمرہ کی ذمہ داریاں، یہ دنیاوی مقاصد بڑے بیٹی والے کام ہیں۔  
مجھے مرنے سے پہلے ایک بلند مقام ضرور حاصل کرنا ہے کیونکہ.....

میں، میں ہوں۔

میں اپنے دن کو اور اپنے وقت کو حصول کے فیتنے سے ناپتا تھا۔  
اگر تو کچھ حاصل ہو گیا پھر تو محک ہے ورنہ دیہاڑی ماری گئی!

میں زندگی بھرا یک سکرپٹ رائٹر سے آگئے نہ بڑھ سکا۔  
آج کی ٹاک لکھ دی۔ آج کا ایمیل ٹوریل مکمل کر لیا۔ آج کا کالم تحریر کر لیا۔ آج کا روز نامچرقم ہو گیا۔

کائنات ترقی کا ایک بہت بڑا "لیور" ہے۔ میں گفتگو کو زندگی کی اساس گردانتا ہوں۔  
شباش از نہ باد! سبحان اللہ! لیکن میرے اندر ایک عجیب سی خواہش پیدا ہو گئی ہے۔

میں حال کی ہر گھری سے اور موجود کے ہر لمحے کے خاتمے پر اور بہتر اور زیادہ ہونا چاہتا ہوں اور پہلیا چاہتا ہوں  
اور پھولنا چاہتا ہوں۔

میرے اندر کی خواہش کہتی ہے کچھ اور کرو، کچھ اور سکھو، کچھ اور کہو، ایک اور بحاشن دو، ایک اور حکایت بیان کرو،  
ایک اور کہانی کرو!

میری یہ خواہش میرے فن سے بھی بڑی ہے۔  
میرے وجود سے بھی قوی ہے۔

میرے ذہب سے بھی وزنی ہے۔

میری اصل مشکل یہ ہے کہ میں زندگی کا تجربہ کرنا چاہتا ہوں۔ اس کاتت نکالنے کی کوشش میں مصروف ہوں  
اور میں بڑھے دریا پر بیٹھا رہ جاتا ہوں۔

میں میں زندگی بر کرنے کا طریقہ نہیں جانتا۔

(میں سیدھے سجادہ زندگی بر کرنے کے بجائے اس کاتت نکالنے میں مصروف ہوں۔)  
میں کسی بھی اس چیز کو تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں جو مجھے نظر آئے، میرے حواس میں نہ اترے، میرے لیے

لیکن فصاحت بھی تو متزمم ہوتی ہے۔ کبھی طاقتور، بھی دلوں اگھر لیکن انہوں فصاحت ہیشہ ہی ایک Over  
statement ہوتی ہے۔ ہیشہ ہی ایک Projection ہوتی ہے۔

بے ایمان لوگ الفاظ پر ایمان رکھتے ہیں، اپنی ترقی کے لیے الفاظ کو سپاہا رہاتے ہیں۔  
وہ حقیقت کا ساتھ نہیں دیتے۔ حقیقت کو اپنی نیک نہیں بناتے۔ حقیقت کے قریب نہیں جاتے۔

معرضی سوچ بالکل جھوٹ ہے، میں اس کے خلاف ہو گیا ہوں۔  
لیکن اب جب مجھے یہ معلوم ہو گیا ہے کہ میں کسی دوسرے سے لاائق نہیں ہوں تو کیا یہ جانکاری مجھے داشتمانہ بنا

گئی ہے؟ لاائق بنائی کی ہے؟  
جو چیزیں میرے مالی حالات کے دائرے سے باہر کی ہیں، وہ باہر ہی رہتی ہیں۔ جب میں اور امیر ہو جاتا

ہوں۔ میرے مالی حالات مزید بہتر ہو جاتے ہیں تو پھر کچھ نئی چیزیں اس دائرے سے باہر آموجہ ہوتی ہیں۔ ان کی موجودگی بدستور ہتی ہے۔ میرا خلا آمدی بڑھ جانے کے باعث ویسا ہی رہتا ہے۔ آمد فی میں اضافہ ہاتھ میں ذائقے والی کچھ اور اشیاء تخلیق کر دیتا ہے۔

فرمایا: خوشی اور شادمانی، سرست اور فرادو ای موجہ و صورت حال کو تسلیم کرنے کا نام ہے۔ حال سے لطف انہوں نے کی کیفیت ہے، اس کا مستقبل سے کوئی تعلق نہیں۔ مستقبل خوشی عطا کرنے سے قاصر ہے۔ مستقبل ایک مغروہ رہا ہے۔ اس پر تیک نہیں لگائی جاسکتی۔ خوشی اور شادمانی کے لیے کسی وجہ کی ضرورت نہیں ہوتی۔ آپ اپنے مستقبل کو Consult کر کے یہ معلوم نہیں کر سکتے کہ میں اس وقت کس قدر خوش ہوں، کس قدر مطمئن ہوں۔

میں کندھے پر ڈالگ رکھتے تو قیتوں سے لڑتا رہتا ہوں۔ مجھے قیتوں کے ساتھ Deal کرنے کا طریقہ نہیں آتا۔ میرے اندر کا غنڈہ لوگوں سے اصول کے نام پر جگایاں وصول کرتا ہے۔ وہ بار بار ایک ہی قفر و حراہ اپنے کر "میں اصولوں پر سمجھوتے نہیں کر سکتا۔" میرے اندر کے غنڈے کے پاس اپنے ہر عمل کے لیے ایک منطق ہوتی ہے، ایک ہم ہوتی ہے، یہ وجہ ہر مرتبہ Idealistic ہوتی ہے۔

میرے وجود کا ایک بڑا حصہ نہ اگل کا ہے۔ وہ بیش "حق ہے" کے پردے کے پیچے چھپ جاتا ہے اور مجھے سکون سا ہو جاتا ہے کہ میں کسی کو نقصان پہنچانا چاہتا۔ پھر میں یہ تسلیم ہی نہیں کرتا کہ "نقصان پہنچانا" میری خواہی ہے، میری آزادی ہے۔ میرا شعار بن چکا ہے۔

جب میں اسی بارے ہوں تو گھر سے چلتے وقت پھوکاروپ اختیار کر کے لکھتا ہوں۔ میرے اندر ضرور ہال کا مادہ بے ضرر کے ارادے سے پہلے پیدا ہو جاتا ہے۔

جب کبھی بانو ہمارا پڑتی ہے تو مجھے بہت خصا آتا ہے۔ اس کی بیماری سے میرا بڑا احرج ہوتا ہے۔ وقت میانچے ہے۔ گھر کی بھدراشت میں حصے پڑ جاتے ہیں۔ ٹلے شدہ پر گرام ہاتھ کا فکار ہو جاتے ہیں۔

پھر اس کی بیماری کی وجہ سے اس کے اندر خصوصی توجی کی طلب پیدا ہو جاتی ہے۔ یہ طلب کچھ درہ بیگانی رہنے کے بعد مستقل بھی ہو سکتی ہے۔ میں ظلم و ضبط کا بندہ ہوں، بیماری استراحت کو پذیر کرتا ہوں۔ میرا جنم، میرا وجود اور میرے جذبات مجھ کو دیکھتے ہوئے ہیں۔

میں اپنے جذبات کے سلطے میں نہ تو خوفزدہ ہوں، نہ Insecure ہوں اور نہیں ان کے خلاف انتقامی کارروائی کرنا چاہتا ہوں۔

بس طرح مجھے میری آنکھوں کی ساخت، بالوں کا رنگ اور پاؤں کا سائز دیکھتے ہوئے ہیں، اسی طرح سے جذبات ملے ہیں۔

میں اپنے جذبات کا ذمہ دار نہیں (ان کے فعل کا البتہ ہو سکتا ہوں) میں اپنے جذبات کے قاعده اور اس طور کے قاعده کے مطابق نہیں کر سکتا۔ پھر مجھے کیا کرنا ہے

کیا میں اپنے قابل نفرین جذبات کی بھی سرزنش نہ کروں؟ مجھ سے کہا جاتا ہے، اسکی باقتوں پر پریشان نہیں ہو اکتے لیکن میں پریشان ہوتا ہوں۔ کہتے میں انسان اپنے افعال کا ذمہ دار نہیں لیکن میں تو ہوں۔ میں جو کچھ کرتا ہوں، اس لیے کرتا ہوں کہ میں ہوں جاتا ہوں۔

بے غرض و نثارت اور بے لوث کا تصور مجال ہے۔ شاید تم سب وہی کچھ کرتے ہیں جس کی ہم کو خواہش ہوتی ہے ہمارے وجود کے کسی حصے کو خواہش ہوتی ہے۔

سخاوت اور Generosity، بھی ایک طرح کی خود خرضی ہے، ایک طرح کا لائق ہے۔ خود خرضی نہ تو اچھی ہے نہ بُری۔ ویکھنا پڑتا ہے کہ ہم کس طرح کے خود خرض ہیں۔ اچھے یا بُرے۔ یہ خود خرضی ہمیں عن منہ بہادری ہے یا نہیں مجرح کر رہی ہے۔

یوں تو کبھی طرح کا جھوٹ میرے اندر سایا ہوا ہے لیکن ایک جھوٹ گفتگو کے دوران "پھک" کر کے میرے منہ کلی جاتا ہے۔ میں حرج ان رہ جاتا ہوں۔

کبھی کبھی میں اس جھوٹ کو اس نہست کے اندر ہی صحیح کرتا چاہتا ہوں لیکن جب میں اسے صحیح کرتا ہوں تو سننے لے کر جاتے ہیں، تاز جاتے ہیں۔

کچھ جھوٹ میں اپنے ان افعال کے بارے میں بولتا ہوں جن کے متعلق مجھے یقین ہوتا ہے کہ میں انہیں Cover کر لوں گا۔

ایک انسان نہ کر کی حیثیت سے میں ان کے بارے میں دوستانی ہیولائعن لیتا ہوں۔ اگر تو وہ ہیولائکا میا ب رہتا ہے، پھر مجھے تسلی ہی ہو جاتی ہے کہ یہ جھوٹ نہیں تھا۔ اگر کامیاب نہیں رہتا اور مجھے حق بولنے پر مجبور ہونا پڑتا ہے تو پھر میں حق الیتھا ہوں لیکن اگر میں حق نہیں بولتا تو پھر مجھے اپنی دروغ گوئی بھی بُری نہیں لگتی۔ کام مُحیک خاک چل جاتا ہے۔

مجھے اس بات کی پروانہیں کہ مجھ سے کیسے افعال سرزد ہوتے ہیں۔ میں اپنے باتوں سے اپنی زبان سے، اپنے مل سے کیا کرتا ہوں۔ مجھے تو اپنے خیالات، احساسات اور جذبات دبکے رکھتے ہیں۔ انہوں نے مجھے اگوٹھے تلر کھا کرنا چاہتا ہوں۔

درامل میں اندر سے باہر کی طرف من کر کے زندہ رہتا چاہتا ہوں۔ باہر سے اندر کی طرف نہیں۔ پھر کرنے کی خالی کرنا، کی شکر تنا کرنا، ایک خواہش بننے، یا ایک قفر نہیں ہے۔ جب میں "تہی" کر لیتا ہوں کہ مجھے یہ کرنا ہے تو کامیابی خواہش کو فرقے میں ترجمہ کرتا ہوں۔ پھر میں اس فرقے کی بُری دلی کرتا ہوں۔

میں اپنی خواہش کو اپنے وجود سے، نکال کر ذہن کے طلاقے میں رکھ لیتا ہوں۔ پھر میں سوچتا ہوں، مجھے کیا کرنا ہے۔ مجھے کیا کرنا چاہیے۔ اس چاہیے کے ساتھ اور بہت سے "چاہیے" چھٹ جاتے ہیں۔ جیسے زمین پر گرے ہوئے

شہتوں کے ساتھ بے شمار چیزوں میں چھٹ جاتی ہیں۔

گردی۔ اصل میں ان مظاہر سے اس کی روشناس پیچانہ سائنس کو تسلیم کرنے کی ابتدا تھی۔ پھر آہستہ انسان اس وقت مجھ پر کیا کیفیت گزرتی ہے، اس کے لیے کوئی مناسب لفظ نہیں ملتا۔ میں ڈکشنری دیکھتا ہوں۔ لفاظ

میں ڈھونڈتا ہوں گر مجھ کوئی صحیح لفظ نہیں ملتا جو میری کیفیات کی ترجیح کر سکے۔ مذہب کو علم کی ایک قسم اور دینا بھی ایک غلطی ہے۔ ایسے ہی جیسے مذہب کو ایک سیاسی ادارہ یا سیاسی روایہ کہ کر لے رہا ہے۔ یہ حکیم ہے کہ ایمان کے ساتھ علم ضرور وابستہ ہوتا ہے لیکن اس علم کی وضع قطع مختلف ہوتی ہے اور وہ مذہب کے نہیں پڑتا کہ میں کیا کروں۔ بھی سوچنا نہیں پڑتا۔ غور کرنا نہیں پڑتا۔ نہ ہی میں ڈکشنری میں پاس کے معنی علاش کرنا ہوں۔ میں آرام سے اٹھتا ہوں، سپر پہن کر باور پی خانے میں جاتا ہوں اور ایک گلہ خشتا پانی پی لیتا ہوں۔

اگر میرے اندر افسانہ لکھنے کی خواہش پیدا ہوتی ہے یا کچھ بھی لکھنے کی خواہش پیدا ہوتی ہے اور یہ خواہش تحریک میں نہیں ڈھلتی تو یہ خواہش جھوٹی ہوتی ہے؛ مصنوی ہوتی ہے جعلی ہوتی ہے۔ میں کچھ بھی لکھنا نہیں چاہتا (آپ نے فرمایا) جس ماضی کا حال شاہد نہ ہو، وہ ماضی جھوٹا ہے۔

کہا جاتا ہے کہ انسان اس دنیا میں تمہارا تا ہے اور تمہاری جاتا ہے۔ کتنی بھی زندگی گزار لے، اصل میں وہ تھا ہی ہوتا ہے۔ میں اس نتیجے پر پہنچا ہوں کہ تمہاری کے لمحات ہی حق اور حق ہوتے ہیں۔ انسان اس وقت اصل (Real) ہوتا ہے، جب وہ اکیلا ہو۔ لفظ اللہ بھی میری بھروسہ اس وقت آنے لگتا ہے جب میں تمہارا ہوں۔ کافی ہاؤس کی بحث میں اس لفظ کوئی مطلب نہیں ہوتا۔ میرا مشاہدہ ہے کہ مذہب ذہن لوگوں کی زندگی کا مضمون نہیں ہے کیونکہ میں صرف اس وقت مذہب ختم لیتا ہے۔ خالی خوف سے خالی خوف سے مذہب نہیں بنتا۔

کچھ لوگ مذہب کے بارے میں گفتگو کرتا ہی پسند نہیں کرتے کہ یہ ماضی کی بات ہے اور قصہ پاریہ ہے۔ وہ قدرت ایک ہوتے ہیں۔ میں اور Being ایک ہوتے ہیں۔ میں تو تمہاری کامطلب جوڑ میلے (؟) سے لیتا ہوں۔ جیسے اس کے لیے گفتگو نہیں کرتے کہ یہ ایک ذاتی معاملہ ہے اور ذاتی معاشرے پر کیا بات کرنی۔ ایسے لوگ آزاد لوگ ہوتے ہیں میرے بھرے ہوئے جوڑ پھر سے جوڑ دیئے گئے ہوں۔ میرے بند پھر سے مرتب کر دیئے گئے ہوں۔ مجھے جوڑ جاز کر لیے گی ان کو یہ معلوم نہیں ہوتا کہ مذہب صد یوں سے ان پر یعنی کی پھلوڑی کے طور پر کام دیتا ہے۔ آرٹ کے لیے، ادب کے لیے، موسیقی کے لیے اور لوگ دیوانگی کی حد تک مذہب سے وابستہ رہے ہیں۔ اب بھی مذہب فرد اور معاشرے کی

قدرت ایک ہوتے ہیں۔ میں تو تمہاری کاتر جہہ "مجتع" کرتا ہوں۔ اس وقت میں اور میں تو تمہارے ہوئے جوڑ کے لیے تو تمہاری اجتماع کے مترادف ہے۔ میں تو تمہاری کاتر جہہ "مجتع" کرتا ہوں۔ اس وقت میں اور میں تو تمہارے ہوئے جوڑ کے لیے تو تمہاری کامطلب جوڑ میلے (؟) سے لیتا ہوں۔ جیسے میرے بھرے ہوئے جوڑ پھر سے جوڑ دیئے گئے ہوں۔ میرے بند پھر سے مرتب کر دیئے گئے ہوں۔ مجھے جوڑ جاز کر لیے گیا ہو کہ مجھے چھوٹی چیزیں واقعی جھوٹی نظر آئیں اور بڑی چیزیں بڑی!

یہ جتنے بھی پاکیزہ فراہم ہیں، متبرک دھوکے بازیاں ہیں۔ یہ مذہب کی پیداوار نہیں ہیں بلکہ ان فراہم نے مذہب کا سہارا پہنچ کر اپنی دکانداری چلائی ہے۔ اگر مذہب نہ ہوتا تو اس تحریک کی مقدس دھوکے بازیاں نہ ہوتیں۔ کچھ لوگ کہتے ہیں مذہب مولویوں کی اختراع ہے لیکن جب میں یہ سنتا ہوں تو کہتا ہوں کہ پھر مولویوں کو مولوی کس چیز نے بنایا ہے؟

لوگوں کے دلوں میں پہلے مذہب کا تصور موجود ہو گا تو مولوی آگے بڑھے۔ انہوں نے اس تصور سے ناکہدا اخراج کر اس کی تحریک کی اور اسے جملہ حقوق بحق مولوی بنایا۔ پہلے پہلے جب ایمان نے قدرت کے مظاہر کو اور ان کی طاقت وریوں کو دیکھا تو جیران ہوا اور ڈر اور قدرت کے مظاہر کے سامنے اتحادیک دیا۔ (ہواویں، بھلیوں، طوفانوں کو بھانپ کر وقت مقررہ سے پہلے ہی رسماں وغیرہ شرمند

جدید کے تقاضوں کو بھٹکھتا ہوگا۔ نئیں مذہبی زبان اور مذہبی لہجے کو ایک نیاروپ دینا ہوگا۔ ایسا روپ جو سائنس اور روزانہ کی روشنی میں مذہبی زبان کو نیا لہجہ سمجھا سکے۔

مذہب اس وقت بتاتا ہے جب باہر کا expression اندھہ کے تاثرات سے توی تر ہو جائے اور زیادہ انہم ہو جائے۔ اسی لیے کہتے ہیں کہ مذہب اور جذبات انسانی جلد سے گھر سے اترنے پا گیں۔ جوں جوں یہ گھر سے ہوں گے مذہبی جذبات زیادہ تھے ہوں گے۔

مذہب کیا ہے؟ مشکل سوال ہے۔ اگر افت میں اس کی تعریف دیکھیں تو تسلی نہیں ہوتی۔ عالمی کتابوں سے مخفی ڈھونڈیں تب تشفی نہیں ہوتی۔ الہامی کتابوں سے یہ پڑھتا ہے کہ انصاف پسندی اور شفقت اور کرمی اور خدا کی رسمی کو مصطبی سے تھامنے کا نام مذہب ہے یا پھر قیموں اور بیواؤں کی دلگیری، جھکتے والوں کے ساتھ جھکتا اور اپنے آپ کا پتہ نہ چلنے دینے کا نام مذہب ہے۔ یہاں Ritual کا کوئی مذہب نہیں۔ میں نہیں کیا کہ مذہب ایک پتہ اور کہتہ مذہب دلگی لوگوں کو سمجھی کرنے ہی کا نام نہیں بلکہ عیش پسند لوگوں کو دلگی کرنے کا بھی نام ہے۔

ایک پتہ کار مذہب کا نام والا شخص آزادی پر بھی ایمان رکھتا تھا اور اس کے ساتھ بھوک، ناداری، جفات، یہزادی اور جگ کا قلع قلع کرنے کی بابت بھی سوچتا تھا۔ اس کا test یہ بتاتا ہے کہ وہ ان ساری چیزوں کا ناس مارنے میں کس حد تک عملی اقدام کرتا ہے۔

پتہ مذہب عزم و یقین کا ترجمان ہوتا ہے۔ یہ بزرگی اور میانہ روپی سے ہاتھ نہیں آتا۔ پتہ مذہب زمانے کا مقابلہ کرنے کے لیے نہ مولود بچے کی طرح سر کے بل پیدا ہوتا ہے اور عزم و یقین کی مخفی سمجھی کرائے گا۔ عہد کا اعلان کرتا ہے۔

مذہب کے لیے سب سے بڑا اندیشہ موقع پرستی کا اندیشہ ہے۔ میرا مطلب ہے جب مذہب کو کامیابی، خوشی اور آنداز اور معاشری قبولیت کے لیے اپنالیا جاتا ہے۔ جب مذہب کو اس لیے اختیار کیا جائے کہ اس سے کامیابی، حرثی، برتری اور شہرت حاصل کی جاسکتی ہے۔ جب آدمی یہ سوچنے لگے کہ مذہبی وضع اختیار کرنے سے گاہک پر، ملازم پر، آفپاپ اور مالک پر اچھا اثر پڑے گا۔

یہ ایسے ہی ایک برائی ہے میسے Honesty is the best policy ہوتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اگر برائی Policy بھی ہو پھر بھی Honesty کو اختیار کیے رکھنا چاہیے۔ مذہب سے چاہے فائدہ پہنچ باند پہنچ، اس کو اختیار کیے رکھنا بہت ضروری ہے۔

اصل میں مذہب نقش بنشی، سلامت روپ ہے یہ خوش افرادی اور عطا کردگی سے بڑھ کر چیز ہے۔ یہ کائنات پر اس کے مظاہر پر، اللہ کی نشانیوں پر، دوسروں سے انسانوں پر اور اپنے آپ پر توجہ کرنے کا ذریعہ ہے۔ یہ زندگی کے جو موی view زندگی برکرنے کا نام ہے۔ موقع تازدہ بن کر اور فائدہ اٹھا دین کرنے مذہب کو اختیار کرنا ایسی ہے میسے صابن، اٹو تھپیت، شیپو اور ذہنی بست کے اشتہاروں کے مطابق اپنی زندگی کا رخ منعین کرنا اور ان کے مطابق اپنے آپ کو سونوارنا۔

وہ مذہب جو عقل اور دل کے test پر پرا نہیں اترتا وہ جذباتیت، رسم پرستی کا شکار ہو جاتا ہے۔ اصل مذہب

پورے کا پورا گھر اور پاتال میں ہوتا ہے اور ہر حال میں پختہ ہوتا ہے۔ مضبوط ہوتا ہے اور قابلِ اختاد ہوتا ہے۔ اس نے پیغمبر کا سامنا کیا ہوتا ہے اور ہر چیز پر پورا اترتا ہے۔ اس نے انسیات، معاشیات، سیاسیات، ارشیات، حیاتیات اور طبیعت کا پانچ دوسری میں جگدی ہوتی ہے اور وہ اس کے شامیانے تک نہ ہب سے وابستہ پرورش پار ہے ہوتے ہیں۔ ہم مذہب کو ایک cult کے طور پر اختیار نہیں کر سکتے بلکہ اس کے بنیادی اصولوں اور تقاضوں کو پھر سے سوچ کر ان پر حکم لگا سکتے ہیں۔ مثلاً یہ کہ انسان کیا ہے؟ کون ہے؟ اور اس ساری سیکھیں میں کیوں ہے۔ پھر..... کس قدر آزاد ہیں، کیا خدا ہو سکتا ہے؟ ممکن ہے!! کیا موت خاتم ہے اور اس کے بعد زندگی کا کوئی نشان نہیں..... ان سوالوں کا جواب کانا کوئی آسان کام نہیں لیکن ایک کوشش کر کے اس کی طرف رجوع ضرور کیا جاسکتا ہے اور اس رجوع سے ہمارے اندر کی احتمامت میں اضافہ ممکن ہے۔

اس کائنات کی لا انتہائی براہی کا مطلب یہ نہیں کہ انسان اس کے سامنے سمجھی ہو گیا اور ہار مان گیا۔ ایک ماہر افلاک نے اپنی دور بین میں سے دیکھتے ہوئے کافنوں پر با تحرک کر اپنے چڑھی سے چڑھا، اف نہ دیا، اف پر میری۔ جب میں اجرام فلکی کا معاشرے کرتا ہوں تو جہاں ہوتا ہوں کہ ان کے سامنے ہماری کیا حیثیت ہے؟ چڑھا، سر! جس دور بین سے آپ یا اجرام فلکی دیکھ رہے ہیں، یہ حضرت انسان کی ایجاد ہے۔

یہ نہیک ہے کہ انسان کے متاطلے میں دور سے جانوروں کے پاس بھی دماغ ہے، وہ بھی اس سے کام لیتے ہیں لیکن اگر سیست اور سریاد نیا کے کسی بھی جانور کو دیا جائے، وہ اس کو لے کر نہ تو ریا رے راوی پر میں تعمیر کر سکے گا، نہ اس سے کوئی سکر پڑتا سکے گا۔ کوئی جانور کتنا بھی زور لگا لے، اس سے نہ تو مسجد قربطہ جسی لفڑی کا حصہ جا سکتی ہے اور نہ ہی چھٹائی بھیی تصویر بنائی جا سکتی ہے۔

آدمی کے بدن میں اتنا لہو موجود ہوتا ہے کہ اس سے چارچھ بھی کیل بن سکتی ہے۔ اتنا کارہن ہوتا ہے کہ اس سے بارہ سرمنی پہلوں بن سکتی ہیں۔ اتنا پانی ہوتا ہے کہ اس سے پانچ سیر کا گزارہ بھر سکتا ہے یعنی آدمی کارہن، آسکن، ہائیزرو جن اور نیوٹرو جن کا مجھوڑہ ہوتا ہے اور ان کا تناسب ملے ہوتا ہے لیکن جتاب پھر دیکھ لجئے کہ یہ چھٹائی بھر لو ہے اور ہارہ مفلسوں والے کارہن کا کمال کہ پانچوں برا عظموں پر جبوچت چلاتا ہوا چلا جا رہا ہے۔ سمندروں کے اندر سرگوں میں سے گز رہا ہے۔ سبی آدمی دوسرے کی آنکھوں کاٹوٹے کر ایک انہیں کی آنکھیں لگاتا ہے اور دیکھنے لگ جاتا ہے۔

مذہب کی بھی اپنی ہی ایک زبان ہوتی ہے جو صدیوں کے ریاض، تجربے، ائل اور سوچ کے بعد پیدا ہو جاتی ہے اور خود بخوبی پیدا ہو جاتی ہے۔ بعید کھلوں کی یادی کی یاد اکٹھی کی تلمیحات کی طرح۔ اس کے علاوہ کچھ باتیں ایسی بھی زندگی برکرنے کا نام ہے۔ موقع تازدہ بن کر اور فائدہ اٹھا دین کرنے مذہب کو اختیار کرنا ایسی ہے میسے صابن، اٹو تھپیت، شیپو اور ذہنی بست کے اشتہاروں کے مطابق اپنی زندگی کا رخ منعین کرنا اور ان کے مطابق اپنے آپ کو سونوارنا۔

یکون لوگ ہیں جو نام کے مسلمان کو پسند نہیں کرتے۔ یہ غور طلب لوگ ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ مسلمان کو اچھائیوں سے متصف دیکھنا چاہتے ہیں۔ عمل سے وابستہ دیکھنا چاہتے ہیں۔ اس کو بہتر انسان دیکھنا چاہتے ہیں ہلکے انسان و دیکھنا چاہتے ہیں ہلکے انسان و دیکھنا چاہتے ہیں۔ اس سے بہت سی غلط فہمیاں پیدا ہو جاتی ہیں۔ ایک اپاچ لڑکی کو آپ تجھے تھا ناف تو چدیتے رہیں اور وہ اس کو محبت بھینٹے گے اور جب آپ جانے لگیں تو وہ آپ کی جدائی برداشت نہ کر کے خود کشی کر کے مر جائے۔ اس چند بیویوں میں عقل اور فراست کی کسوئی پر پر کھکھ کر استعمال میں لانا چاہیے۔ اس طرح کی ایک اور مصیبۃ وہ "محبت" کا چند بیوی جو والدین پچھوں کی اندر گئی محبت میں ان کو گراہ کر دیتے ہیں۔ پورا ڈاکو ہنادیتے ہیں اور ان کا برا انجام ہوتا ہے۔ غذیاً احساسات میں بھی ایسے ہی جو جذبی تاثرات دیکھنے میں ملتے ہیں۔ ایک چند بیوں کو اونچ شریا پر لے جاتا ہے اور وہ اگر تلقن اور تمبر کے ساتھ دیکھا پر کھان جائے تو انسان کو نفرت، کڑواہت میں بھلا کر دیتا ہے۔ خون خراب ہونے لگتا ہے۔ غذیاً جنگیں ہونے لگتی ہیں۔ حالانکہ نہب کا جنگ سے کوئی رشتہ ہے ہی نہیں۔ ہم اپنی زندگیوں سے محبت اور حنفم کو نہیں نہیں سکتے کہ ان سے نقصان پہنچ کا اندر یہ ہے اور نہیں نہب کو نکال سکتے ہیں، اس سے غلط کام اور غلط مطلب لیا جا سکتا ہے۔

یہ غور طلب لوگ جو مسلمانوں میں عمل دیکھنے کے خواہش مند ہیں اور جو صرف بال مسلمان گردانتے ہیں، وہ لوگ شرع اور شریعت کے پابند لوگوں کو بھی اچھا مسلمان نہیں سمجھتے اور ان کو بنیاد پرست، تکفیر، متصب اور کوئاہ میں مسلمان سمجھتے ہیں۔  
کس قسم کے عمل کو عمل سمجھتے ہیں اور کس قسم کے عمل کو مسلمانوں میں روایہ دیکھا پسند کرتے ہیں۔ میرے خیال میں وہ سکولر عمل کو بہتر عمل سمجھتے ہیں اور اکثر باہر سے اس کی مثال دیتے ہیں اور غیر مسلموں کے حسن سلوک اور حسن عمل سمجھتے ہیں۔ مثلاً۔

(1) لوگوں سے خوش اخلاقی اور خوش بیانی سے چیز آتا۔

(2) برداشت اور راداری کا مظاہرہ کرنا۔

(3) جھگڑے سے ہر حالت میں گریز کرنا۔

(4) ججاداہ و نہ سانی خواہش کو کٹھوڑا میں رکھنا۔

(5) دعوت مال کے حصوں کے ذرائع اختیار کر کے اپنی اور قوم کے لوگوں کی مالی حالت بہتر بناتا۔

(6) یورپ کے انداز زیست اختیار کر کے وقت کے تقاضوں کے مطابق اسلام میں تبدیلی ادا۔

(7) دنیا کو دیا وہ مضبوطی سے اختیار کرنا۔

لیکن ہمیں سوچنا پڑے گا کہ کیا ہم نام کے مسلمانوں کو اسی طرح سرزنش کرتے رہیں اور ان کو گھلینیا اور کسر درجے کے مسلمان سمجھتے رہیں۔

لیکن..... یونیکے اور جنپیا کے نام کے مسلمان کہتے ہیں کہ ہم اعلیٰ درجے کے عملی مسلمان تو نہیں ہیں اور نہیں نہیں۔ جو شخص احکام شریعت پر عمل نہیں کرتا، وہ چاہ مسلمان نہیں، وہ نام کا مسلمان ہے۔  
اب نام کا مسلمان ایک بھاری تعداد میں موجود ہے اور وہ عملی مسلمان نہ ہو سکتے کی وجہ سے اپنا نہیں تشخیص چھوڑنے کو تیار نہیں۔

فلان صاحب نے کہا شراب بھی پیتا ہوں اور شام کو عذری کا جبرا بھی دیکھتا ہوں اور یہ شعار ہرگز اسلامی نہیں ہے۔ گناہ کا مرتبک ہوں لیکن جنت تو وہا تھد دو رہے۔ وہ باتھماریں گے، جنت لے لیں گے۔

ڈیرہ وار طواں پیش جو برکھا بر سار کھنفل سے نکل گئیں۔ میں اس گروہ کو بڑے غور سے دیکھا کرتا تھا جو ڈیرے پر بے نک وہ ایسا مسلمان ہے جنہیں دیکھ کے شرما میں ہو دیکھنیں کہہ سکتے۔ نہیں اسے چھوڑ سکتے ہیں۔

ہیں۔ خدا اور روح مگر دونوں ہی بعید از قیاس رہتی ہیں۔ حالانکہ ہم قدم قدم پر ان کا ذکر کرتے ہیں۔

اصل میں شفقت، محبت، ترجم و مرہبانی کے چند بیویوں کو بھی سوچ بھجو کر استعمال کرنا چاہیے بلکہ بہت سی سوچیں رکھ دار کرنا چاہیے۔ اس سے بہت سی غلط فہمیاں پیدا ہو جاتی ہیں۔ ایک اپاچ لڑکی کو آپ تجھے تھا ناف تو چدیتے رہیں اور وہ اس کو محبت بھینٹے گے اور جب آپ جانے لگیں تو وہ آپ کی جدائی برداشت نہ کر کے خود کشی کر کے مر جائے۔ اس چند بیویوں میں عقل اور فراست کی کسوئی پر پر کھکھ کر استعمال میں لانا چاہیے۔ اس طرح کی ایک اور مصیبۃ وہ "محبت" کا چند بیوی جو والدین پچھوں کی اندر گئی محبت میں ان کو گراہ کر دیتے ہیں۔ پورا ڈاکو ہنادیتے ہیں اور ان کا برا انجام ہوتا ہے۔ غذیاً احساسات میں بھی ایسے ہی جو جذبی تاثرات دیکھنے میں ملتے ہیں۔ ایک چند بیوں کو اونچ شریا پر لے جاتا ہے اور وہ اگر تلقن اور تمبر کے ساتھ دیکھا پر کھان جائے تو انسان کو نفرت، کڑواہت میں بھلا کر دیتا ہے۔ خون خراب ہونے لگتا ہے۔ غذیاً جنگیں ہونے لگتی ہیں۔ حالانکہ نہب کا جنگ سے کوئی رشتہ ہے ہی نہیں۔ ہم اپنی زندگیوں سے محبت اور حنفم کو نہیں نہیں سکتے کہ ان سے نقصان پہنچ کا اندر یہ ہے اور نہیں نہب کو نکال سکتے ہیں، اس سے غلط کام اور غلط مطلب لیا جا سکتا ہے۔

## نہب اور پھر نہب!

باہو جو داس کے کرم نے نہب کو بڑی شدت کے ساتھ رد کرنا شروع کر دیا ہے اور اس میں سلسلہ کیزے نکالنے کی ذمہ داری اپنائی ہے لیکن صاحبین کی دھون کے ساتھ پچھی پچھی چلی سے باہر نہیں پہنچ دیتا چاہیے۔ اگر تم نہب کی ضعیف الاعتقادی اور تکفیری اور بے مطہریت پر تختیک کرتے ہیں تو نہیں نہب کی خوبیوں کو بھی تو اجاگر کرنا چاہیے۔ (فاس طور پر اسلام کے نہب کو) اس کے اندر بے پناہ خوبصورتیاں اور روزا کشیں جمع ہیں اور ان سے فائدہ نہیں اٹھایا جاہے۔

## نام کا مسلمان

یا ایک اہم سوال ہے اور اس کا عام استعمال ہوتا ہے۔

اکثر یہ کہا جاتا ہے کہ اسلام اعلیٰ کا نام ہے۔ قرآن اعلیٰ کی کتاب ہے، اس پر جزو داں چڑھا کر اوپر رکھنے کا حکم نہیں۔ جو شخص احکام شریعت پر عمل نہیں کرتا، وہ چاہ مسلمان نہیں، وہ نام کا مسلمان ہے۔

اب نام کا مسلمان ایک بھاری تعداد میں موجود ہے اور وہ عملی مسلمان نہ ہو سکتے کی وجہ سے اپنا نہیں تشخیص چھوڑنے کو تیار نہیں۔

وہ رشتہ لیتا ہے، سو دکھاتا ہے، دوغلی زندگی بزرگرنا ہے لیکن مسلمان کہلاتا ہے اور مسلمان کہلاتا چاہتا اور مسلمان رہنا چاہتا ہے۔ اس کو ہم کیا کریں۔

اکثر حکم کی باتیں کرتے تھے۔ وہ غور طلب گرہ جو مسلمانوں سے اچھتے، پاکیزہ، شرعی اور دینی اعلیٰ کا خواہاں تھا، وہ عام بے نک وہ ایسا مسلمان ہے جنہیں دیکھ کے شرما میں ہو دیکھنیں کہہ سکتے۔ نہیں اسے چھوڑ سکتے ہیں۔

دہل میں اور کھوبے میں پختے نظر آتے ہیں کیونکہ زندگی میں کوئی عمل یا activity اسی نہیں ہے جسے خصوصی طور پر مذہبی عمل کہا جاسکے۔

مذہب اصل میں کیا ہے اور اس کی غایت کیا ہے، اسے ذہن نے کے لیے ہمیں دوسری طرف سے پچکاٹ کر آنا ہو گا کہ مذہب کیا نہیں ہے!

پہلے تو آپ یہ جان لیجئے اور مان لیجئے کہ مذہب کوئی فکر یا کوئی سوچ یا کوئی جاہکاری نہیں ہے لیکن یہ نہ تو خال کے زمرے میں آتا ہے اور نہ عمل کے دائرے کا رہنے دیتا ہے۔ یہ سائنس بھی نہیں ہے۔ تاریخ بھی نہیں، داستان رزم بھی نہیں، نہ یہ فلسفہ ہے۔ حتیٰ کہ یہ دینیات بھی نہیں۔ میں مذہب کے نظر سے تمام راز ہائے سربست کا علم رکھ سکتا ہوں لیکن پھر بھی کچھ نہیں ہوں۔

اب یہ بھی مان لیجئے کہ مذہب کوئی اخلاقیات بھی نہیں۔ کردار بھی نہیں اور prudence تو خیر بالکل ہی نہیں۔ شاید اس کے قریب ترین اگر کوئی شےٰ آنکھی ہے تو وہ اخلاقیات ہی ہے کیونکہ اس کے بغیر مذہب کا تصور زرا مشکل ہی ہاتھ ہے۔ لیکن کرویدار لوگوں سے پوچھئے تو وہ بھی کہیں گے کہ مذہب اخلاقیات سے ذرا آگزی کی جیز ہے، یا اس پر بڑھا دے کا نام ہے۔ پھر مذہب جذبہ ایتیت بھی نہیں۔ جذبات کا اگر مظاہرہ دیکھنا ہوتا ہو آپ کو فون ایفیٹ میں بدرجہ اتم ملے گا اور مذہب سے بڑھ کر ملے گا۔ کوئی نہیں آدی یہ بھی مانے کو تیار نہیں ہو گا کہ اس کا مذہب فون ایفیٹ کا ایک مظہر ہے۔ اس میں کوئی تکمیل بھی نہیں کہ آرت بھی اخلاقیات کی طرح مذہب کے قریب تر کی چیز ہے لیکن اکثر اوقات یہ بھی دیکھنے میں آیا کہ مذہب اور آرت بالکل متنقہ و جھیٹیں بن کر ایک دوسرے کے آئندے سامنے آکھڑی ہوتی ہیں۔

اصل میں انسان پورے کا پورا انسان جانتا بھی ہے۔ سوال بھی کرتا ہے اور وہ یہ نہیں چیزیں (ایک ساتھ) کرتا ہے۔ ہم بھی اس کو کسی ایک شےٰ میں کھا باؤ دیکھتے ہیں جس سے حال کی گھری میں برس پکار ہوتا ہے۔ حالانکہ حقیقت میں ایسا نہیں ہوتا اس پر دوسری چیزیں بھی اور ہو ہی ہوتی ہیں خواہ دیکھتے انداز میں ہی کیوں نہ ہوتا ہے۔ حالتیہ اور واضح اور مین اور وحدتے ارادوں اور پیش قدموں کی ہاتھ کرتے ہوئے ہم شعور اور لاشعور کے دائروں میں اتر جاتے ہیں۔

تو کیا مذہب پر اچھیں زمانوں اور لاشعور کی گہرائیوں سے بو کے نکالنے اور پانی پھرنے کا نام ہے۔ اسی کی تحریر یاں بڑی بناجا کے چیز کی جاتی ہیں اور ان پر بڑی واہ واہ ہوتی ہے لیکن ان کو precise ہاتا ہے۔ بہت مشکل ہو جاتا ہے۔

مثلاً فرانکز مذہب کو ایک دھوکا اور Fraud کہتا ہے۔ اس کے مقابلے میں ڈوگ اسے زندگی کا ذریعہ سمجھتا ہے۔ حسن کا اور معافی کا منع خیال کرتا ہے۔ یہ بھی درست ہے کہ ڈوگ بھی اسے ایک دھوکا ہی خیال کرتا ہے لیکن دوسرے ایک حقیقی دھوکا بھی سمجھتا ہے۔

کچھ بھی سی، مذہب کو تدریم اور پر اچھیں کے ساتھ مخفی کرنا زیادتی ہے۔ قدمی اور پر اچھیں تو اہم اور ترقی یافت

طور پر سیاستدانوں، یورپ کریم، فوجیوں، پروفیسروں اور سماجیوں وغیرہ پر مشتمل ہوتا تھا۔ وہ بڑے دکھ کے ساتھ مسلمانوں کی حالت زار کا نقشہ کچھ تھے اور مسلمانوں کے باعث ہونے کی آرزو میں گھلتے تھے مگر وہ بھی میری آپ کی طرح کے ہم مسلمان ہی ہوتے تھے۔ اچھے اچھے، پڑھے لکھے، عمدہ عبدوں پر فائز، اونچے ماں طبقے سے وابستہ یعنی نام کے مسلمان۔ بڑے تعب کی بات ہے اور اول بینہ کر سوچنے کا مقام ہے کہ سارا مغرب اعلیٰ درجے کے اچھے، باعث، پڑھے لکھے مسلمانوں کے ساتھ تو مغل مل کر رہے کا خواہشناک ہے لیکن وہ نام کے مسلمانوں کو پسند نہیں کرتا۔ ان کے دفعہ کے پرogram ہمارا ہتھ ہے۔ یہ نام کے مسلمان کون ہے؟

## سارے مذاہب کے بنیادی فلسفے کیوں بدل گئے؟

سارے مذاہب نیک، بھائی، شرافت انسان دوستی کی تعلیم دیتے ہیں لیکن ہم جب ان کی تاریخ پر نظر ڈالنے لیں تو پہلے چلتا ہے کہ ان مذاہب کے ماننے والے نیک، بھائی، شرافت اور انسان دوستی کا دامن چھوڑ کر قتل و غارت گری اور ایک دوسرے کی جانی میں مشغول ہوتے ہیں۔ کیا جاہے؟ ایسا کیوں ہے؟

(1) شاید ان مذاہب کی تفاصیل اور بزرگیات بیان کرتے وقت لوگوں کو گرد ہوں میں تضمیم کر دیا۔

(2) حضور بھن کو رحمت العالمین کا رتبہ طاہر ہے اور اپر سے ملا ہے۔ ان کو دوسرے مذاہب کے لوگ اس خطاب کے مطابق نہیں بھتھتے۔ تفسیر کرنے والوں نے کچھ اور طرف کو ہینڈل موڑ دیا۔

(3) لوگ مذاہب کی بنیادی تعلیمات جاننے کے باصف اُن کے خلاف ہو گئے۔ اچھائیوں کو برائیاں اور خوبیوں کو خرابیاں بھتھتے گے۔ سائنس کی اختراعات نے بھی کافی نقصان پہنچائے لیکن لوگ ان کے خلاف نہیں ہوئے۔

## Evil

بدی کا بھی اپنا ایک مقام ہے اور اونچا مقام ہے۔ اس دنیا میں ترقی کرنے اور آگے بڑھنے کے لیے حد، رقبہ، مقابلہ، انتقام، قتل، بھنس اور علم کی بڑی ضرورت ہے۔ یہ بھی ہوں گے تو دنیا ترقی نہیں کرے گی۔ ان چیزوں کے ہونے سے دنیا بہت ترقی کرتی ہے۔ گو انسان یخچ کو جاتا ہے۔ اُنل اس الفلمیں کہلاتا ہے۔ اخلاقی اندار پر پورا بھی ارتقا تا لیکن اس کی دنیا مندرجہ بالا لیکن Evil کے سہارے ہی اوپر کی منزلیں طے کرتی ہے۔

اگر یہی اہم ہے تو پھر اس کا آسمانی صحنوں میں گز بس اس قدر ذات سے کیوں ہوتا۔ پہلے تو اندار کے بارے میں طے کریں۔

## What religion is not

اگر ہم مذہب کے بارے میں یہ سمجھنے لیں کہ یہ پچھہ کرنے کی یا کر کے دکھانے کی چیز ہے تو پھر ہم پہلے ہی قدم پر

نمہب کے درمیان زمین آسان کافر قہے۔

- اور ایک اور بات جو نہب نہیں ہے، وہ روحانیت mysticism ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کرو جائے۔ میں نہب کا عمل ہی جاری ہوتا ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ نہب روحانیت نہیں! عام اصطلاح میں روحانیت نہب نہیں۔ ایک خصوصی شعور کا نام ہے جس سے کچھ گئے پتے لوگ ہی والق ہوتے ہیں۔ وہ لوگ جو برگزیدہ ہوتے ہیں اور جو ان کے لیے علاحدہ ہیں لیکن وہ بھی نہب سے بہت دور ہوتے ہیں۔ اس دنیا میں بہت اعلیٰ درجے کے نہبی افراد کے لیے غائب ہوتے ہیں اسی جزا اور بھری جہاز سے جو پر جانے میں پابندی عائد کر دیں تو.....
- (9) اگر مولوی امام حضرات سانہنی اسجادات کو اپنی ذات کے لیے استعمال کرنے میں بھی اجتہاد کا سہارا لیں اور
- (10) اگر مولوی امام حضرات سانہنی اسجادات کو اپنی ذات کے لیے استعمال کرنے میں بھی اجتہاد کا سہارا لیں اور
- (11) اگر اسلامی مالک میں قرم اندازی، لاثری، انعامی سیکیوں اور پرچی کھینچنے والے جوئے کی اجازت ہو تو.....
- یہ بات خواہ سو فیصدی درست ہو کہ ہر نہب میں روحانیت کا ایک رخ موجود ہوتا ہے بلکہ روحانیت ہے۔ اسے اور اس میں اجتہاد سے کام لے لیا جائے تو اسلام بڑی سرعت سے ترقی کر سکتا ہے۔
- نمہب کی نقیب ہوتی ہے۔ اس پر بھی ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ یہ دونوں چیزوں ایک ہیں!
- (12) اگر اسلامی مالک میں پورے کے پورے والی قوانین عائد کر دیے جائیں اور عورتوں سے اسلامی قوانین کو کمال دیا جائے تو اسلامی مالک عدل، انصاف اور جرم و مزا کے معاملے میں والی ملکوں جیسے قابل تقاضہ معاشرے اجتہاد .....

- ایک عام خیال کے مطابق اسلام کو اسلامی ریاست کو اجتہاد کی سخت ضرورت ہے۔ اگر اسلام میں اجتہاد رہتے ہو تو نہب ایک حکیمی وقت بن کر دسرے سارے معاشروں سے آگے نکل کر ان کی رہنمائی کر سکتا ہے۔
- (13) اگر مسلم مالک کے مولوی اپنے دنیا اداروں میں ولایت کے علم کی تعلیم دیا جائی شروع کر دیں تو مولوی کی ٹھہر میں وحشت پیدا ہو جائے اور وہ واقعات علیک عالمی تناظر میں دیکھنے کی عادی ہو جائیں۔ ان میں ولی ہی وحشت نظر اور وحشت قلب پیدا ہو جائے جیسی مغرب کے لوگوں میں ہے۔
- (14) اگر تصور یا تاریخ کی اور نیلی دیڑن پر آنے کی اجازت دے دیں تو افسوری ترقی کر سکتی۔
- (2) اگر عورتوں کو سینہ یا کندھے ڈھانپے بغیر یا جا ب لے بغیر بازاروں، منڈیوں، پلاؤں وغیرہ میں خریداری مالک کے دروازوں پر پہنچ جائے۔
- کی عام اجازت ہو جائے اور وہ آزادی کے ساتھ خرید و فروخت کر سکیں تو.....
- (3) اگر خواتین کو موڑ، ہگڑی، ہوائی جہاز، سکوڑ وغیرہ سر عام چلانے کی اجازت ہو جائے
- (4) اگر مولوی لوگوں کو ٹیلی فون، کار، لاڈڈ پیکر کے استعمال کی اجازت دے دیں اور اس کے ساتھ ساتھ اسلامی مالک سے ہر قسم کی بیماری کا خاتمه ہو جائے اور لوگ صحت حاصل کر کے بھی عمر پاسکیں لیکن وہ اپنے پر پابندی سانہن کے درسے آلات، جراحی کے انشرومنٹس، ولایتی ادویات اور نجکشن وغیرہ کی اجازت دے دیں اور ان چیزوں کے استعمال میں اجتہاد سے کام لئی تو.....
- (5) اگر کبھی خوش قسمی سے کسی اسلامی ملک کی سربراہ عورت بن سکے یا اسلام میں اجتہاد کر کے اس کی اجازت ہو جائے تو اس ملک کے ساتھ ساتھ وہ اسلامی ریاستیں بھی دنیا میں بلند مقام پر پہنچ جائیں جہاں ابھی تک کوئی خاتون سربراہ ملکت نہیں بن سکی۔

- (6) اگر امام کعبہ دسرے ملکوں سے آئی ہوئی خواتین کے ساتھ فوٹو اتر و اسکی یادو سرے مالک جا کر دہاں کی اجازت ہو جائے تو کوئی اعتماد نہ کریں تو.....
- (7) اگر اسلامی مالک اپنے بیٹکوں کو سود لیتے اور سود دینے کی اجازت دے دیں تو.....
- (8) اگر اسلامی مالک صرف دنیا پر چل اور نہبی اخباروں کے علاوہ دسرے عالم اخبار پھینکنے کی بھی اجازت ہو جائے۔
- (9) اگر سانہن کی تعلیم میں رکاوٹیں نہ کھڑی کی جائیں اور مسلمان مالک کے نوجوانوں کو بھی ذاکر، انجیز،

پیغمبر پروگرام، سائنس دان، ہوا بازار Pilot بننے کی اجازت مل جائے تو اسلامی ممالک دنیا کے دوسرے ملکوں کو بہت پیغمبر کی بندور روڑ، جو نیبازار نیز روڑ، بیشمار کیت، پورٹ ٹرست ان دشمنوں کے رہبوں، گوشہ نشینوں، بے علوں اور چھوڑ جائیں۔

(20) دنیا کے تیزی سے بدلتے تھا ضوں کے پیش نظر اگر مولویوں کے درس نظامی میں دور جدید کے علم تھے تو اسلامی ممالک دنیا لوگوں کی وجہ سے ہر وقت سنسن اور بے آبادی تیزی پیش کرتے ہیں۔ لوگ دنیا کمانے سے کتراتے ہیں اور ہر وقت عاقبت تعارفی اس باقی شامل کر دیجئے جائیں اور مولویوں کو نیباوری سائنس کے اصولوں سے آگاہ کر دیا جائے تو وہ بہتر مولویوں کے طبقے کے لیے بے عملی کے مجرموں میں بندرتے ہیں۔ اس لیے پاکستان کے سارے شہر سنسن اور دیران رہتے ہیں۔

### اللہ تو حید

اپنے معاشرے کی خدمت کر سکیں۔ عین اسی طرح اگر ایم بی بی ایس کے درس میں مینڈی کمری پا کر کے طریق اور چونسا آمکی پورنہ کاری کے اسلوب کے تعارض اس باقی بھی شامل کر دیجئے جائیں تو اذکر لوگ احسن طریق اپنے معاشرے کی خدمت کر سکیں۔ ایسے اگر ایم بی کے درس میں ٹوٹی ہوئی ہڈیوں کو جوڑنے کے طریق اور تم صاف کرنے کے ابتدائی فارموں لے شامل نصاب کر دیجئے جائیں تو وکیل حضرات اسن طریق پر اپنے معاشرے کی خدمت کر سکیں۔

(21) اگر بھگ نظر مولوی اور بدھکل مصلح اجتہاد سے کام لے کر اپنے اپنے ملک کے نوجوانوں کے اور لڑکوں کو تربیت کرتے ہیں۔ مرتبہ سوم یہ ہے کہ نور حق سے مشاہدہ ہو کر مینی محل جائیں (یہ مقام مقربین کا ہے) مقربین کون ہوتے رہیں، وہی اور قلم میں کام کرنے کی اجازت دے دیں تو کثیر زرہ بال خرچ کر کے غیر ملکی فنکاروں کو مسلم تکوں میں بلاعیہ کیا جائے جو ایسا کوئی کوئی جانشی کر دنیا ان سے بھری ہوئی ہے لیکن اس ساری کثرت کو اللہ کی طرف سے سمجھیں اور جو قدر تھیہ کی ضرورت باقی نہ رہے۔ اپنے ہی ملک کے لازکے، لڑکیاں، مردوں، عورتوں مقامی فنکاروں کے طور پر بہتر فن کا مظاہرہ بھی کر سکیں اور اپنے لکھنگی ترجیحی بھی کر سکیں۔

### مسلمانوں میں اتفاق کیسے ہو؟

(22) اگر اسلامی ملکوں کے سربراہ تصویری کو حرام نہ سمجھیں اور اجتہاد کے اپنی تصویریں، لکھ سکوں اور کرنی نہیں پڑتیں۔ اتفاق ہوتا ہے دوسروں کو آرام و سکون پہنچانے سے۔ اگر مسلمان اس کا خیال رکھیں کہ دوسرے کو نفع پہنچانا ہے تو مسلمانوں میں اتفاق کیسے ہو؟

(23) اگر بھگ نظر مولوی اور بدھکل مصلح اجتہاد کے ذریعے مسلمان ممالک میں بھی بیان شادی کی غیر اسلامی اتفاق ہو جائیں گے۔

رسوں کے اداکرنے کی اجازت دے دیں اور دوسرے آزاد معاشروں کی طرح مسلمان معاشروں کو بھی دل پشوری کرنے کی چھٹی دے دیں تو مسلمانوں سے ساری ذہنی اور نفسیاتی بیماریاں خود بخود دور ہو جائیں۔

### بیوہ اور پابندی

(24) اگر اسلامی ممالک میں چیزیں آف کارس کو ہونے کی اجازت ہو جائے تو سارے اسلامی ملک فروع تجارت میں دوسرے ملکوں کے شانہ بشانہ آ کھڑے ہوں۔

### اللہ اک عالم

(25) اگر علائے کرام پاریمانی نظام جمہوریت کو اجتہاد کے ذریعے دین کا درجہ دے کر سارے عالم اسلام میں لاگو کر دیں (یا کروادیں) تو دنیا نے اسلام میں ایک خوش آئندہ انقلاب آجائے اور چودہ سو سال سے ترقی کے بذریعے خود بخوبی کھل جائیں۔

(26) اگر ملاؤگ مسلم اس کو آخوت، جزا اسراء، ایمان و ایقان، اللہ کی رحمت پر بھروسہ، قسمت اور تقدیر پر سی جھی میں صوفی ازم کے بورڈ سے بیک آف نڈ کر سکا کیونکہ نہ میں بابا تھا، شای سائنس دان۔ میں تسلیم و رضا کی رسی

(26) اگر ملاؤگ مسلم اس کو آخوت، جزا اسراء، ایمان و ایقان، اللہ کی رحمت پر بھروسہ، قسمت اور تقدیر پر سی جھی میں صوفی ازم کے بورڈ سے بیک آف نڈ کر سکا کیونکہ نہ میں بابا تھا، شای سائنس دان۔ میں تسلیم و رضا کی رسی

(26) اگر ملاؤگ مسلم اس کو آخوت، جزا اسراء، ایمان و ایقان، اللہ کی رحمت پر بھروسہ، قسمت اور تقدیر پر سی جھی میں صوفی ازم کے بورڈ سے بیک آف نڈ کر سکا کیونکہ نہ میں بابا تھا، شای سائنس دان۔ میں تسلیم و رضا کی رسی

(26) اگر ملاؤگ مسلم اس کو آخوت، جزا اسراء، ایمان و ایقان، اللہ کی رحمت پر بھروسہ، قسمت اور تقدیر پر سی جھی میں صوفی ازم کے بورڈ سے بیک آف نڈ کر سکا کیونکہ نہ میں بابا تھا، شای سائنس دان۔ میں تسلیم و رضا کی رسی

(26) اگر ملاؤگ مسلم اس کو آخوت، جزا اسراء، ایمان و ایقان، اللہ کی رحمت پر بھروسہ، قسمت اور تقدیر پر سی جھی میں صوفی ازم کے بورڈ سے بیک آف نڈ کر سکا کیونکہ نہ میں بابا تھا، شای سائنس دان۔ میں تسلیم و رضا کی رسی

مجھے معلوم ہو چکا ہے کہ اسلام کا مطلب سلامتی ہے۔ جو شخص اسلام تقول کر لیتا ہے، وہ سلامتی میں داخل ہو جائے اور جو شخص سلامتی میں داخل ہو جاتا ہے، وہ سلامتی ہی عطا کرتا ہے۔ اس کے مقابلے عمل نہیں کرتا۔ جس طرح اگر دو پیش کو عطا کر دیتا ہے۔ اسی طرح ایک مسلمان اپنے گرد و پیش کو خیر اور سلامتی سے لبریز کر دیتا ہے۔ اسی طرح ایک مسلمان اپنے گرد و پیش کو خیر اور سلامتی اور خیر عطا نہیں ہو رہی تو مجھے رک کر سوچنا پڑے گا کہ اسی کی وجہ سے مجھے اپنے ماحول کو اور اپنے گرد و پیش کو عطا نہیں ہو رہی تو مجھے رک کر سوچنا پڑے گا کہ اسی کی وجہ سے اسلام کے اندر ٹھیک سے داخل بھی ہوں یا نہیں۔

میرے مسلمان ہونے کا ثیسٹ اور میرے اسلام کی کسوٹی میرا گردش و پیش، میرے اردو گرد کے لوگ اور میرے ایک شاکار ہے کہ یہاں سائنس کے صاحب حال لوگ نہیں ہیں، صرف استادوں میں اور سائنس کے مدرسے لفظوں اور کتابوں معاشرہ ہے جس کے اندر میں موجود ہوں۔ اگر میرے اردو گرد کے لوگ سلامتی سے ہمکنار ہیں اور شر اور فساد سے محفوظ ہیں، تو یہاں کتابوں کوئی سائنس کے نوش تو تید کر سکتے ہیں لیکن کوئی دریافت یا اختراع نہیں کر سکتے۔

خیر کے ساتھ زندگی بس کر رہے ہیں۔ آسانی سے اور آزادی سے سائنس لے رہے ہیں۔ ہر طرح سے سوچ کے یہ لئے اعلان کی وجہ سے اس خوبصوردار دنیں لپٹا ہوں ہوں جو اردو گرد کی کشافت کو دور کر رہی ہے۔

اس بات کا جائزہ لینے اور اپنے گرد و پیش کے حوالے سے خود کو سمجھنے کے لیے مجھے علم کی ضرورت ہے اور علم اسی تعلیم سے ملتا ہے جو مجھے آج تک مل چکی ہے اور جواب سمجھے دی جا رہی ہے۔ میری آموزش یا میری استعداد علی الفاظی اور بیان کی تھا جے۔ یہ اعلان ہمیں تعلیم اور تدریس کو ایک نئے زاویے سے دیکھنے کی دعوت دیتا ہے اور اس لمحے سے خالق کے ہم پہلے سے موجود بہت سی تعلیمی روپوں میں سے اٹھا کر کوئی صدر مملکت کے حوالے کرتے ہیں کہ اس پر عمل کرنے ہماری تعلیم میں اسلامی شعار پیدا ہو جائے گا۔

اب سوچتا ہے کہ نصاب میں تبدیلی کر دینے سے یا موجودہ نصاب میں مناسب کثری یونٹ سے استادوں اور عطا کرتے ہیں اور میرے معلوم میں اضافہ کرتے ہیں۔ میری معلومات بڑھاتے ہیں۔ کیا شخص الفاظ اور بیان اور چھاپ اور تقریر کے ذریعہ اور حافظ کے اندر کی تلاٹاگ کرتے ہیں۔ میری یاد بود کی فہرستیں مرتب کرے گی اور میرے اور قلب کو مغلظہ کیا جا سکتا ہے۔ کیا موجودہ نظام الوقات میں نیکی، اچھائی، راستی کے لیکھر کا ایک خصوصی ہیجن ہیں۔ لیکن اس گھرے، پائیدار اور حافظے کو معمور کرنے کا عمل میری روح یا میرے وجود یا میری کارکردگی پر اثر پڑ رہا ہے۔ کیا کسی طالب علم کو "گرین ایلوی" منزہ بانی یاد کر کے یا ساکے ہے لیکن زندگی میں میری چیز تدبیروں پر کوئی دیرپا اثر نہیں ہوتا۔ یہ سب کچھ میری دگر سازی نہیں کرتا۔ میں اپنے مالک اپنے اچھا کیا کرنا یا جا سکتا ہے؟ یا اس کو تحریر لے جا کر ایک ماہر سرجن کی حضوری میں دے کر سر جری کافیں عطا کیا جا سکتا ہے کوئی اور سمجھے۔ پیر وی کرے اور گن پائے!

پھر ہم کو یہ بھی سوچتا ہے کہ طالب علم کو علم حصہ رکھانا ہے یا علم و سمعت پذیری سے روشناس کرنا ہے۔ اسلام تو نافع میں اضافہ نہیں ہو گا اور اس سے میرے گرد و پیش کو خیر نہیں پڑے گی۔ صرف کتب خانے میں اور لاہری میری میں ایک اور کتاب کا اضافہ ہو جائے۔ میرے لیے ایک بار پھر شکل پیدا ہو گی۔

فرمانے والے فرماتے ہیں کہ صحیح علم اور نافع علم کو طالب علم کی ذات میں اتنا نہیں لکھا ہو گا۔ اس لیے اس کتاب سے علمی زندگی کا حصہ بنانے کے لیے ایک باغل استاد، ایک صاحب حال معلم اور ایک کرنی والے گروکی ضرورت ہوئی ہے۔ جس کی غیر موجودگی میں کتاب، سے الفاظ سے یادیان سے حاصل کیا ہو علم زندگی پر وار دیا جا سکے۔ آپ تیرا کی کے فن پر ایک ہو کر ہم کسی کو کافر، ملعون، زندیق، رجحت پسند، فتنیک، ترمیم پسند یا نئٹ امنٹلست بھی نہیں کہ سکتے۔ گالی دینے، بدزبانی ساڑھے چار سوچے کی کتاب دس مرتبہ پڑھ کر اسے اچھی طرح سے حفظ کر لیں لیکن جب آپ پانی میں اتریں گے تو خیر نہیں کھیں گے۔ اس کے عکس جب ایک ماہر تیرا ک آپ کا ہاتھ پکڑ کر پانی میں اتنا رے گا تو پہلے عین

کوکر کیا یا شاخانہ پیدا ہو گیا۔ کہیں کے تعلیم تو تعلیم ہی ہوتی ہے، بخرا نہیں اسلامی ہوتا ہے نہ غیر اسلامی۔ انجمنز مگنہ آپ نے اکثر صاحب حال کی ژمنی ہو گی لیکن مصروفیات کی وجہ سے اس پر کبھی غور نہیں کیا ہو گا۔ دراصل یہ اسلامی ہوتی ہے نہ مخدوم۔ قمر مودا شمس مذاہلی ہے نہ جموی، کمپیوٹر نہ اسلامی ہے نہ کافر۔ لے دے کے علم الاعمال کی

تعیم رہ جاتی ہے۔ سو وہ بڑے شوق سے آپ اسلامی تربیتی انجمن میں ڈھال لیں۔ قفقاز کا میاں سے خوش نہ ہو جانا واقعیت کی طرف پر بھی پوچھا جاسکتا ہے کہ آپ باہر سے آنے والی تعلیم کے ان تھیلوں کا کیا تزویر کریں گے جو ہم آنھے بجے والی ذاک سے آجائی ہے اور رات کوئی دی پر گھر گھر بھر جاتی ہے۔ اس میں حق اور باطل کی نشاندہی کرنے والے کونے شہرہ آفاق ذہن آپ کے پاس موجود ہیں جو صحیح اتفاقوں کی صلاحیت رکھتے ہیں اور مخفی اور عملی طور پر غیر اسلامی کا بطلان کر سکتے ہیں۔ زندگی ہمیشہ اندر سے باہر کی طرف بڑھنی چاہیے۔ باہر سے اندر کی طرف نہیں۔ انسان اپنے ماحل کو زیادہ تاثر کرنا ہے، ماحل اس تدریجیں۔ جس قدر ایک انسان اپنے ساتھیوں، ہم وطنوں اور پڑوسیوں سے محبت کرے گا، اسی قدر تعلیم کا بطلان کر سکتے ہیں۔ اور پھر اگر آپ اس بات کا تدبیر کریں گے کہ ایک سرکاری حکومت نامہ کے ذریعے تمام درسگاہوں اور اعلیٰ گاہوں کو اسلامی رنگ میں رکھنے پر مجبور کر دیں گے تو ان شرارتی یا سادہ لوح گروہوں کا کیا سد باب کریں گے جو سیاریکی دینا اندر کی دنیا سے امتنان رکھے گی۔

کے موئے مار کر خرید کر ہر کتاب میں رکھنے، فرازیدہ اور مارکس کے نام پر بھرنے لگیں گے اور انٹوٹی کی تصوریں بالکل کر کے ایک دوسرے کا دشمن بنارہی ہے۔ اسی قدر روحانیت کا احساس انسان کو انسان کے قریب لاتا ہے۔ اگر ہم اپنی زندگی، روحانی و دینی خزانے پر تناہی وقت اتنی توجہ ادا تھا سرماں یا لگائیں گے جتنا ہم سیاست پر لگتے ہیں تو زیادہ ہو گی لیکن کچھ مضموم لوگ بھی اسی عمل میں شامل ہو جائیں یہ کہ اپنی درسگاہوں میں ہم وہ استاد کہاں سے فراہم کریں گے جو اخلاقیات کا درس دیتے وقت صرف اپنی شخصیت کے سحر اور اپنے اخلاق و عمل کی تاثیر سے اسلامی تھے ہیں اور اپنا انقصان کر رہے ہیں۔

لیکن ان ساری باتوں سے میرا معتقد خدا خواستہ آپ کو بدل کر نایا مایوس کرنا نہیں ہے۔ میں نے تو ان پر مشکلات کا ذکر کیا ہے جو بھی ہمارے قوی، اخلاقی اور قومی شعور کے بڑے گیث کو بند کی کھڑی ہیں۔ اس کے آگے ایک چھوٹے چھوٹے اور بھی کئی ابواب ہیں جن کو اور بھی بھاری پھردوں نے بند کر رکھا ہے۔ لیکن جہاں ارادہ نیک ہوا ورنہ صاف ہو، وہاں بڑی سے بڑی مشکل بھی خود ہی راست دے دیتی ہے اور کوئی بھی ناکہ بند نہیں رہتا۔

لازم ہے کہ ہر حکومت، سیاست، دوہش دھاندی، خوف، شماتت اور محییں و توحید سے بے نیاز ہو کر ایسا دماغی اٹھائے اور پہلی مرتبہ ذہنوں کے ساتھ سا تھر روح و قلب کی ایسا ماری کا سامان بھی بھی کرے۔ اب زمانہ بہت آگے کھل گیا ہے اور چھریوں اور کھڑاڑیوں سے آنے والے انقلاب زیادہ دریٹیں ظہرتے۔ اصل انقلاب تعلق، تدبیر اور نظر سے آئے ہیں اور میرا ایمان ہے کہ تعلق اور نظر کا ہیڈ کوارٹر قلب ہے، ذہن نہیں۔

**وقت کا میاں سے خوش نہ ہوں**

میں ایک نہیں آدمی ہوں۔ وہ اس لیے کہ میں اس کے بغیر رہ نہیں سکتا۔ مذہب میرے وجود کی ایک اخلاقی تحریر ہے۔ لوگ کہتے ہیں کہ یہ تو ورنے میں ملے والی ہے۔ آموخت ہے، مزاج کی بات ہے۔ میں نے خود کی

روح کے ایک نئے لقصور اور اس کی نئی تحقیق کے بغیر اور ایک سنئے روحانی رویے کے بغیر ہم صدیوں تک ٹاک انسانیت بھی کوئی مجھ سے کم نہیں بھی نہیں آئے گا۔ اگر کچھ تغیرتی کرنا ہے تو پھر ایسی تغیر کا ڈول کیوں نہ ڈالا جائے جو نیاں مارتے رہیں گے اور کچھ بھی با تھنہ نہیں آئے گا۔ جب میں اور گرد دیکھتا ہوں تو کچھ زیادہ ہی نظر آتی ہے۔ مذہب ماری تبدیلیاں برداشت کرتا رہا ہے۔ ہر قسم کے انقلابات سے گزرتا رہا ہے۔ کچھ کی ساری کروڑوں سے زندہ سلامت تک لگا رہے۔ مذہب پر بڑے بڑے وار ہوئے، بڑے کھڑاڑے چلے۔ کمی مرتبہ یہ درخت کٹا لیکن ہر مرتبہ اس کی شاخیں اور اپنی بندیاں مضبوط اٹھائیں اور پھر جتنی چاہیں اس پر مزدیں تغیر کرتے جائیں۔ دنیا میں کوئی سوسائٹی کوئی ادارہ، پچھے اور کوٹلیں پہلے کے مقابلے میں زیادہ نہیں۔ یہ درخت سوکھا تو اس کی نشوونما کی کیا وجہات ہیں۔ یہ اس تدریجی تسلیل کے کوئی تہذیب روحانی قدروں کے بغیر آگے نہیں بڑھ سکتی۔ روحانی قدروں سے آپ اخلاقی قدریں مراد لے سکتے ہیں۔

ساتھ کیوں چلا جا رہا ہے۔  
بُرگ کہتے ہیں کہ مذہب انسان کو خدا سے جوڑتا ہے۔ اس وجہ سے یہ قائمِ دادم ہے کہ خدا کی ذات ہمیں پوری آرزو ہے، میں ان کا غلام ہوتا۔ ان کا بکس اور توکری اور جوستے میرے ہاتھ میں ہوتے اور میں اس راہ پر چلتا ہوں چلے جا رہے ہیں۔ میں ان کے گھر کا مالی ہوتا۔ اندر سے مجھے حکم ملتا اور میں سودا سلف وغیرہ خرید کر لایا کرتا۔ ہے، اپنے رسوم و رواج اور اپنے بیرونی مظاہر بھی رکھتا ہے۔  
مذہب بڑی کامیابی کے ساتھ لوگوں پر حکمرانی بھی کرتا ہے۔ اس لیے ابتدا میں اسے حکومتی انداز میں کوئی ہمدردی و حضور سے مل کر آتے، میں ان کو دیکھ لیا کرتا۔ اتنی ہی میری حیثیت ہوتی۔  
استعمال کیا گیا۔ اس سے حکومتوں کے کام بھی لیے گئے بلکہ کچھ تو کہتے ہیں کہ ایجاد ہی اس غرض سے کیا گیا۔ مذہب یا سیاست نے خوب خوب استعمال کیا۔ تمام سیاستوں میں پاکیزہ فراز کی نشاندہی ملتی ہے۔ لوگوں نے اسے دھوکے بازی کا ذریعہ بھی بنایا۔

### لئے کا بوجھ

مسلمان نہ مانے اس کے وجود اور اس کی سائیکلی پر اس کے دین اور اس کے علاقے کا بڑا بوجھ ہوتا ہے۔ اسی وجہ سے، گناہ کرنے کے لیے اور بد معاشری اختیار کرنے کے لیے بہ کارخ کرتا ہے اور باہر جا کر خوب کھل کھیتا ہے۔ اپنے میں نہیں کھیل سکتا۔ اس لیے نہیں کہ دہان قانون اور رائے عامہ کا لفظ بخت ہوتا ہے بلکہ اس وجہ سے کہ جس طرح کوئی مساجد، مساجد میں، کلب میں عبادت کندے میں جا کر کھل نہیں کھیل سکتا۔ اسی طرح مسلمان کے لیے اپنے گھر میں کھل کھینا صفائروں کے درمیان سی کرتے ہوئے بڑے بڑے مرد، بادشاہ، سیاستدان، تاجر، عالم، فلسفی، بوڑھے نوجوانوں کی وجہ سے اپنی وجہ کے ہیں اور اس مورت کی نسل میں بھاگتے ہیں جو پانی کی جلاش میں بھاگتی ہی۔ ابتدک کے لیے رسم قائم کر دی گئی ہے۔  
اسی وجہ سے اسلامی مکون اور یا ستوں میں بس ایک ہی خیال ڈھن میں گھوتا ہے اور ایک ہی عمل روشن ہوتا ہے۔ عین مذہب مذہب کا مرتبہ بلند کرنے اور ان کے حوالے سے ساری عورتوں کا درجہ بلند کرنے کے لیے یہ رسم قائم کر دی گئی ہے۔  
کاہلی

سائنس اور مذہب ایک دوسرے کے خلاف ہونے کے بجائے اصل میں ایک دوسرے کا ضمیر اور متمم ہیں۔  
دوسرے کے بغیر خام ہے اور دوسرا پہلے کے بغیر ناتمام ہے۔ مذہب اس وقت تک درست نہیں جب تک علم اس کی ایک شخص کے خط کے جواب میں تجدی کے وقت میری آنکھ تو کھل جاتی ہے لیکن کامیابی کی وجہ سے اٹھنیں ملکا۔  
بنتے اذکار و اشغال جو آپ نے بتائے ہیں، ان کو بلا ناغہ کرتا ہوں۔ ان صاحب کو جواب میں لکھا کر دفع کا ملکی کے لیے کابلان ضرور کرے گی کیونکہ سائنس کا کام یہ ہے کہ وہ تمام واقعات عالم پر غور کر کے اس کے اسباب ظاہری کے جس دم کریں اور اڑڑ کر کے لیے کوت ذکر جو ضرب کے ساتھ کریں۔  
کام کی نہ کسی قاعدے اور قانون کے مطابق ہوتا ہے۔ بناہر سائنس کی ترقی ظہور درست خداوندی کے منافی نظر آتی

اس نے کہا جہوریت میں لوگ کچھ نہیں کہتے، معاف کر دیتے ہیں۔ پرانا زمانہ اچھا تھا لوگ پچانی دے دیتے  
ہیں اس طرح گردش کرتے ہیں۔ سائنس کہتی ہے سڑ میں پر مختلف قسم کے بناたات اور حیوانات یوں پیدا ہو گئے۔  
تھے۔ میرا بھی دل تکی چاہتا ہے لیکن مجھے معلوم ہے اس دور میں جہوریت ہے، دین نہیں، سختی نہیں۔ مصادر کا حصہ سنو۔

### سیدھاراستہ فی الاسلام

اگلے زمانے میں سادھو اور صوفی لوگ گیان دھیان کے لیے ملکوں سے بیگانہ ہو کر غاروں اور گھاؤں میں جا

دکھاہم کو سیدھاراستہ، راستہ ان لوگوں کا جن پر تو نے اپنا کرم کیا زمانہ ان لوگوں کا.....

بیمہتے تھے اور تارک الدنیا ہو جاتے تھے۔ اب سائنس نے آج کے تارک الدنیا کے لیے بڑی آسانیاں پیدا کر دیں۔ اس وقت ایجادوں اور آسانیات کی وجہ سے ساری خدائی ہی تارک الدنیا ہو گئی ہے۔ ایک رکن دینش کروں میں، سکرپر محا فظوں اور دربانوں میں گھرے دفتروں میں، اپنے اپنے ٹیلی ویژنوں کے سامنے ہم جمیع طور پر تارک الدنیا ہو گئے ہیں۔ یہ سائنس کے کمالات میں سے سب سے بڑا کمال ہے۔

مودودی قبل اتموت تو

جان مکن امیرے پیارے آدم اس وقت کیا ہو گا جب سورج نامن پڑ جائے گا اور اس کی روشنی ختم ہو جائے گی! میں نے دیکھا ہے یہ کبھی کبھی بالکل مدھم ہو کر پیلا پڑ جاتا ہے۔ اللہ ہم اس وقت کیا کریں گے! اگر یہ اپنی روزمرہ خدمت سر انجام نہ دے سکا، نہ اس نے روشنی دی نہ گرفت عطا کی، اس وقت کیا ہو گا۔ دیکھ لینا ایک دن اس نے تھک کرہ جاتا ہے اور ہمارے سامنے بچھ جاتا ہے۔ ہائے جان! اس وقت کا اندازہ کرو جب سورج فوت ہو گیا اور ہم زندہ رہ گئے۔ اور یہ نئھے نئھے بنشان سے ٹھٹھاتے ستارے اور پیلا پیلا چندان سے تو مر جم سورج کی ذمہ داریاں نہیں کسکتی۔ انہوں نے تو اس کے ساتھی ختم ہو جاتا ہے، پھر ہم انہی اندر ہیری راتوں میں کیسے زندہ رہیں گے، کیسے وقت

پھر تم پر خاموشی اترتی ہے۔ وہ خاموشی نہیں جو تم زبردستی اپنے آپ طاری کرتے ہو یا زور لگا کر چب افیزا گواریں گے؟ حضرت آدم: یہوی جان اتم اس کے گرنے، مرنے، بجھتے کی فکر ہی نہ کرو۔ مجھ پر اعتماد کرو اور یقین رکھو کہ میں کرتے ہو۔ یہ خاموشی اور طرح کی ہوتی ہے جو غیر معلوم سے آتی ہے۔ کسی نامعلوم مقام سے، عرش سے عرش عظیم سے ان کی جگہ ایک اور چمکتا دلکشا دہلتا سورج لے آؤں گا۔ اُنکے عقیدہ بن کر۔

ایک بات یاد رکھو کہ جس قدر فاصلہ ہو گا اسی قدر آسانی ہوگی۔ اسی تدر آگاہی ہوگی۔ تم بحال ہوتے جاؤ۔ عقاوتوں کے پر ادھار مانگ کر ایک شعلہ جو لاکی طرح اونچے آسمانوں میں اڑان بھروسی گا اور پرانے سورج کی فرار پڑتے جاؤ گے۔ مہما تابدی ہبنتے جاؤ گے، بڑے کیچے دینا ہوا بدھا۔

مگر ایک یا سو رنگ فٹ کر دوں گا۔ تم تکرہی نہ کرو، گھبرا دمٹ اور بالکل چھٹا نہ کرو۔ لیکن یہ گیان موت سے پہلے حاصل نہیں ہو گا۔ جب تک اپنے آپ کو مانیں لو گے، مرنے سے پہلے مارنے کی رہنمائی اور پرآسمانوں کی وسعتوں میں تیز تیز روشنی کرتے ہوئے چھوٹے چھوٹے ستارے بھی تاک دوں گا اور اونکی روشنی بھی بڑھا دوں گا۔

چوتا میں ڈال کر سواہ کرنا پڑے گا۔ چوتا میں ڈال کر سواہ کرنا پڑے گا..... اسی لیے بڑے بڑے آستافوں کی طرف سے ارفی لیکن میں بھی کیسی بے توف ہوں اور کس چھتائی میں گھری رہتی ہوں۔ بھلا وہ جس نے تم کو بنایا ہے اور سورج اپنے پرانے اعتماد پر انا یقیناً پرانا وجود، پرانی شہرت پر انا نام پھیک کر حکم کردا ہے اور پھر اسی نفس سے ایک نیا حکم پر اچانک نہیں بن سکتا۔

وہ جس کی صبحوں پر اور شاموں پر حکمرانی ہے اور جو وقت پر اور سے کاراجہ ہے، پرانے ستاروں کی جگہ نئے ایک نیا نفس پیدا کرے۔

یہ نیا حجم لینے والا وجود ہر وقت موجود ہوتا ہے۔ آنے کو تیار ہوتا ہے۔ ترپ رہا ہوتا ہے۔ کلپ رہا ہوتا ہے۔ لکھیر ہی ہوں۔  
خوارے ایسے بکھر دے گا جیسے میں یہ دانے لکھیر ہی ہوں۔  
آدم (قدرے غصے میں) نہیں نہیں۔ میں کہہ جو رہا ہوں کہ تم یہ کام مجھ پر چھوڑ دو، پھر خواتین و افضل باتیں  
پرانے وجود میں اس کے آنے کی کوئی جگہ ہی نہیں ہوتی۔ سارا انحصار مٹوں بھرا ہوتا ہے۔ مہمان تو دروازے پر ہوتا ہے۔  
میز بان سب کچھ بند کر کے اور کنڈیاں چڑھا کر اندر بیٹھ رہتا ہے۔  
کلپوں کیے جاتی ہوں۔

بے سے پہلے آپ کو وہ ٹوٹی بند کرنا پڑے گی جو فرش پر پانی بھاری ہے۔ اسی طرح اپنے نت نے جھٹکے کی ٹوٹی آپ خود بیں۔

”ایسی باتوں کو مجھے کے لیے کہاں سے روشنی حاصل کی جائے؟“

”یہ روشنی آپ کو بالکل سامنے ملے گی اور مقامات ملے گی۔ اگر راستے میں یہ روشنی ماند پڑ جائے تو اپنا سفر ترک کرنا لگے موز پر بھی روشنی پھر شروع ہو جاتی ہے وہاں بڑا زبردست بلب لگا ہے۔“

## روحانیت

### خودشفافی Self healing

خودشفافی کے کام کوکل پر نہ نالتا۔ یہ آج ہی شروع کرد۔ بھوکے ہوتے ہو تو کھانے کی بیز پر لپکتے ہو۔ اب روحاںی بھوک گئی ہے تو کچن میں چلوہ ہاں سب کچھ موجود ہے اور تمہارا انتظار ہو رہا ہے۔ اگر یہ خوف ہو کہ وہاں تمہارے ساتھ ہمیشہ ہو گا تو بھی وہاں پہنچو اور دیکھو۔ خوفزدہ ہی پہنچو۔ لزاں اور ترساں ہی پہنچو۔ وہاں تم کو ایک نیا تجربہ ایک دنیا احساں ہو گا اور یہ احساس ہی اس حقیقت کو صادر کے گا کہ تمہارا وہاں انتظار تھا۔

**اچھے دنوں کی امید**

اب کی باری میں نے بچپن میں سال بعد اس دیوار پر اسی طرح سے ہاتھ پھیرا تو مجھے کچھی محسوں نہ ہوا۔ اپنی یادوں میں نے کافی سارا جھک کر (جتنا میرا اس زمانے میں قدم تھا) پھر اس دیوار پر ہاتھ پھیرا تو میری حیرت کی انہائی رہی پلٹ کر میں نے کافی سارا جھک کر (جتنا میرا اس زمانے میں قدم تھا) پھر اس دیوار پر ہاتھ پھیرا تو میری حیرت کی انہائی رہی۔ جس طرح سوئی گراموفون ریکارڈ پر گڑ کھاتے ہی گانا گانے لگتی ہے۔ مجھے تھرکی دیوار سے اس زمانے کی بو باس آنے لگتی ہے اور ضرور آئیں گے بشرطیکہ تم ان کے آنے کی امید چھوڑ دو۔ کیا تم دیکھتے نہیں ہو کر تمہاری بے چینی اور خرمائی نصیبی کی وجہ امید ہے۔ وہ تمہیں بار بار رہتا تھا۔ بار بار رہتا تھا۔ اور ہر وقت غم میں جلا کر کے سارے استادوں کے چہرے۔ میرے دادا کی گرجدار آواز۔ اس کی ڈاڑھی سے سگار کی خوبی۔ میری بکن کے رہتی ہے۔ پڑوئے سے مولسری کے بھولوں کی خوبی میری ماں کے لباس سے لہن پیاز اور باسی ڈبل روٹیوں کی خوبی۔

اصل میں امید تم میں دوئی (Self deception) کا خیال باطل پیدا کرتی ہے۔ تم سمجھتے ہو کہ ایک تو جو دیے

کا کوئی کوئی اور دوسرا چیز ہے جو اس وجود سے مل کر اس سارے Self کو چالے گی۔ میں میں کہتا ہوں نہیں نہیں۔ وہ اس دیوار کے اندر رہتی۔

ایک سے بھی ہوئی نہیں۔ مگر امید اس کوئی ہوئی بنا کر پیش کرتی ہے۔ ... تم ایسے کرو کہ امید کا خیال چھوڑ دو۔ جلد ہی تم حسوں کرنے لگو گے کہ باہر سے کسی کی شے کے آکر بچاتے اور سہاتا کرنے کی کوئی نیک ہی نہیں۔ تمہارا ایکتا کا شعور ہی تمہاری وجیتے ہیں۔ اسی نہیں ہے۔ حضرت یعقوب علیہ السلام کو حضرت یوسف علیہ السلام کے کرتے سے ان کی خوبی آتی تھی۔ وہ

نالی خوبی ہی نہیں ہوگی ان کی اواز اور ان کے لہجے کا زیر و بم ہی ہو گا۔

**جھگڑے کا حل**

خواہشات کم ہوں تو انسان میں کشف کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ مادی دنیا سے بندھن انسان کو ظالم اور رخت

کریں بادیتا ہے۔ عراق پر جملہ قاک لینڈ پر تھیچہ کا حملہ افغانستان پر امریکہ کی میزائل باری ان ممالک کی یادداشت کو کم کر دیتی

جھگڑے سے اور روز روکے مسئلے سے کس طرح جان چھڑائی جائے؟“

”علوم ہوتا ہے کہ آپ اپنی ذات کا کوئی حل ڈھونڈنے کے بجائے جھگڑے کا حل علاش کر رہے ہیں۔ مسئلے

کی نوکری کے زمانے میں نوں لکھے۔ اس پر بیٹھ کر گیارہ کتابیں تحریر کیں۔ اس کی گذی نو مرتبہ مرمت کی۔ چوتھیں میں

مرتبہ مکھوائیں۔ یہ مجھے بہت عزیز ہے۔ میں اس پر بیٹھتا ہوں۔ اس کے بازوں پر ہاتھ پھیرتا ہوں تو میرے سامنے کی  
راستے روشن ہوتے ہیں..... اس پر ہاتھ پھیرنا کوئی شرک نہیں۔ کوئی ضعیف الاعتقادی کا ظہر نہیں..... کوئی رچوں نہیں۔ یہ  
تعلق کی بات ہے۔ جیسے ایک شہوار اپنے گھوڑے کی گردن پر ہاتھ پھیرتا ہے۔ ایک رائٹر اپنی کرسی کے بازوں کو سہلا جاتا  
ہے۔ ایک رعایا گنڈوالا کسی مقدس اور متبرک شے کو چھوتا ہے۔  
مجھے پتہ نہیں میں اسے کیوں ساتھ ساتھ لیے پھرتا ہوں۔ کوئی ایسی رکھتے والی چیز بھی نہیں۔ دکھانے والی ہی  
نہیں۔ بتانے والی بھی نہیں لیکن یہ میرا ساتھ نہیں چھوڑتی میں تو اس کو چھوڑنا چاہتا ہوں لیکن یہ مجھے نہیں چھوڑتی۔

## صبر و سکون

کسان ہل جوتا ہے۔ کھاد ملاتا ہے مٹی نرم کرتا ہے چڑاتا ہے پانی رینا ہے اور پھر پودے کے انتظار میں بکرا  
ہو جاتا ہے..... پھولوں کو پودوں سے زبردی چھین کر نہیں نکلا جاسکتا۔ اس کے لیے انتظار کرنا پڑتا ہے۔ خاموشی کے ساتھ  
اور جرأت کے ساتھ..... اور جدت کے ساتھ!!

جب ہر بیت میں آمریت کا سارنگ روپ ہی ہوتا ہے۔ لوگ اپنے حقوق و وظ کے ہاتھ گروی رکھ دیتے ہیں۔  
ازادی تقریر سے ہاتھ دھوتے ہیں۔ اپنی خوشیاں سیاسی لیڈروں کو عطا کرتے ہیں ان کے جلوسوں میں ناچتے ہیں ان کی  
ہزاریوں کے آگے ہمگزاذ التے ہیں۔

جب ہر بیت نواز لیڈروں کے گھر اور آمردوں کے گھر بالکل ایک جیسے ہوتے ہیں۔  
ان کا طرزِ تکلم ایک سا ہوتا ہے۔ ان کے غیر ملکی دورے سربراہوں سے ملاقاتیں ایک سی ہوتی ہیں۔

## ایک خاموش اعلان

زندگی کے ایک مقام پر پہنچ کر آپ کو عزیزوں دوستوں اور رشتہ داروں کے سامنے ایک اعلان کرنا پڑتا ہے۔  
ایک خاموش بیان دینا پڑتا ہے کہ جاب آئندہ سے میرے مزان میں فوری اور اچانک تبدیلی سے آپ کو میرے بارے  
میں حیرت کے ساتھ ساتھ تھوڑا سا ذکر اور ذرا سی تکلیف بھی ہوگی۔ میرے روزے یہ پر آپ ناخوش بھی ہوں گے۔ لیکن میں  
گدے ہو ہر کے اندر اپنے چکلزوں کو تیزی سے ہاکتے ہوئے گزارنا اور بھی گدلا ہٹ پیدا کر دیتا ہے۔ آرام  
سے چلو گے تو سب گاربیہ جائے گی..... ہم پر لازم ہے کہ ہم محض شاہد نہیں۔ دیکھنے والے نہیں۔ ذہن خود بخوبی کیڑہ  
ہو جائے گا۔ ہمیں ذہن کو پائیزہ بنانے کی کوشش نہیں کرنی چاہئے۔ ساری گڑبرداں ذہن کو پائیزہ بنانے سے پیدا ہوتی  
ہے۔ آرام سے کنارے پر بیٹھ کر نظارہ کریں اور پھر دیکھیں کیا نظارہ البتہ تباہ ہے۔  
آہماں کے سفر کے لیے میں نے ایک اور راستہ تلاش کر لیا ہے۔ مجھے پتہ نہیں یہ راستہ مجھے کہاں لے جائے گا لیکن اتنا پڑے ہے  
کہ یہی صحیح اور راستہ قدم ہے!

## تشویش و اندر لیشے کا اعلان

زندگی میں تشویش اور پیشانی کی ایک بڑی وجہ یہ بھی ہوتی ہے کہ آپ اپنے آپ کو اس تقاضے کے مطابق  
ذہاناً شروع کر دیں جو دوسرا آپ سے رکھتا ہے۔ اس ”وجہ“ کی بنا پر بڑے دروناک قسم کا خود (self splitting) کا  
لیکن آدی گرفتار بھی ہو جاتا ہے۔ پکڑا بھی جاتا ہے۔

امن ہے کہ اپنے بھروسے کا اعلان کرتا ہے آزادی پسند ہے اور وہ سر اخفا کر دنوں پا دیں  
انھا کہر نہ کر اپنی آزادی کا اعلان کرتا ہے آزادی سے محبت کرتا ہے۔  
انسان بھی ایسا ہی ہے آزاد.... خود نختار

لیکن آدی گرفتار بھی ہو جاتا ہے۔ پکڑا بھی جاتا ہے۔ مجھے پتہ نہیں کہ نیچے تازیانے میں ٹھیک

میں اگر ہم چھوٹی چھوٹی خواہشات کی ریغولی قید سے کل جائیں تو پھر بڑے معاملات خود ہی طے ہو جائیں گے اور ہم ایک سکون اور آرام سے زندگی گزارنے کی خواہش میں ڈوبا رہتا ہے۔ دوسروں کی توقعات کے مطابق زندگی برکرنے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ہم یہ چاہتے ہیں کہ کہیں ”ود دوسرا“ ہم کو چھوڑ نہ دے۔ ہم سے منزہ نہ ہو لے۔ اس لیے ہم اُس کو خوش رکھ جاہتے ہیں کہ وہ ہمارا ساتھی رہے دوست بنارہے۔ جسکی مطابقت ختم نہ کر دے جسی ساختی نہ رہے۔

اس کا آسان علاج یہ ہے کہ ”اپنے بن کر اور اپنے ہو کر رہو۔“ اس کی چند اس ضرورت نہیں ہے کہ لوگوں کی خواہش کے مطابق رہا جائے۔ غلابی سے کل کر آزاد ہو جاؤ اپنی مرضی کر دیجیے پسند کرتے ہو دیسی زندگی برکر دو۔ اپنے بن کر رہنے میں کوئی اندر یہ نہیں، کوئی تشویش نہیں، وساں نہیں مزے ہی مزے ہیں۔ اس تدریجی حالت میں رہنے سے کوئی بھی آپ کو تھوڑے کرنیں جائے گا۔ انسانی ذہن ایسے ان گست سوال پوچھنے کی صلاحیت رکھتا ہے جن کے جواب نہ اس کو معلوم ہوتے ہیں نہ وہ اپنی عمر ان کے جواب دے سکتا ہے۔ اس (ذہن) کی کچھ عجیب سی ساخت ہے اور جیسا کہ یہ ہے یہ ایسی چیزوں کا علم ہے اس کا آسان علاج یہ ہے کہ ”اپنے بن کر اور اپنے ہو کر رہو۔“ اس کی چند اس ضرورت نہیں ہے کہ لوگوں کی خواہش کے مطابق رہا جائے۔ غلابی سے کل کر آزاد ہو جاؤ اپنی مرضی کر دیجیے پسند کرتے ہو دیسی زندگی برکر دو۔ اپنے بن کر رہنے میں کوئی اندر یہ نہیں، کوئی تشویش نہیں، وساں نہیں مزے ہی مزے ہیں۔ اس تدریجی حالت میں رہنے سے کوئی بھی آپ کو تھوڑے کرنیں جائے گا۔ اگر بھی چیزوں سے مل کر فتنی ہے تو اس کی بیت ترکی کیا ہے؟ یا پھر سے جسم سے اور بدن سے الگ کوئی شے ہے اپنے ہم اس کے بارے میں سوال کرتے رہتے ہیں۔ پتھیں چلتا کر دینا کی ابتدادقت کے اندر ہوئی تھی یا یہ ابھی شے ہے۔

اندر ہوتے ہے اور سوال اور بہت سے معمولی تقاضے اپنی جگہ دلچسپ بھی ہیں اور توجہ طلب بھی۔ ان کے چار میں لطف بھی ہے جیکن ان کا کوئی جواب نہیں بن پڑتا۔ کئی مرتبہ فلسفہ آگے بڑھ کر ان سوالوں کے جواب دیئے کی کوشش بھی کرتا ہے جو شخص اپنی مشکلوں اور الجھنوں کے ذمہ دار دوسروں کو ٹھہراتے ہیں وہ اپنی ذات پر زیادہ توجہ دینے کے بجائے دوسروں کا زیادہ وہیان رکھتے ہیں۔ دوسروں کی بات زیادہ کرتے ہیں۔

### اندر ہیرے کا سفر: عجیب حقیقت

خوشیوں کو کہاں حللاش کریں؟

اپے کو حکم کرنے اور اپنی بات کرنے کا پتختہ تبیر کر لیں خوشیوں کی حللاش کا جزو ختم ہو جائے گا۔ خوشیاں قریب آ جائیں گی۔ باطن کے سفر میں کمی باریہ پتھیں چلاتا کر میں کدھر جا رہوں۔

”مبارک ہو! مسلمانی ہو۔“ اس سفر پر جانے کے لیے یہ معلوم ہی نہیں ہونا چاہئے کہ آپ کدھر جا رہے ہیں۔ اگر آپ نئی نئی سیزیوں اور نئے نئے مناظروں کے بیان میں مشغول ہیں تو آپ کا سفر زکا ہوا ہے۔ ایک راز کی بات کن لیجے آپ کے کام آئے گی: جتنی مسافت آپ اندر ہیرے میں طے کریں گے اسی تیزی کے ساتھ روشنی کی طرف بڑھیں گے۔

کیا تم آزاد ہونا چاہتے ہو بلکہ چھکے رہنا چاہتے ہو لیکن یہ کافی مشکل کام ہے۔ ہم کو ہماری پسند اور ناپسند ایں ریغوال ہمارا کہا ہے اور ہم مجرور ہوئے نہیں ہیں۔ ہماری زندگیوں میں طعام بس آرائش اور تفریغ..... کے اندر چھوٹی چھوٹی ترجیحات نے ہم کو پاناخلام بنا رکھا ہے۔ جو شخص کھانے کے معاملے میں خصوصی ترجیحات کا حال ہے وہ دوسروں سے معاملات میں بھی خصوصیات کا اسیروں گا۔ وہ ایک مخصوص قسم کی میسیتی کو پسند کر سکتا ہو گا۔ وہ ایک مخصوص قسم کے آرٹ سے ہی لطف اندوں ہو سکتا ہو گا۔ جب اپنی مرضی اپنی خواہش کی شے کا سامنا ہو گا ریغوالی خوش رہے گا درجنے نوے نیصد ڈکھ میں اور تکلف میں گزارے گا۔

ہزار خجال کی تیزی کے ساتھ چہاں چاہے پہنچ جاتا ہے۔ عام طور پر تیزتا ہوا پھر تباہوا اُتفی انداز میں سفر کرتا جب چھوٹے چھوٹے معاملات میں ہمارا یہ حال ہے تو وہ سے معاملات میں ہماری کیا حالت ہوتی ہوگی۔ اس بن کے نوٹے کا کبھی بھی خطرہ نہیں ہوتا۔ یہ صرف موت کے وقت نوٹا ہے۔

### ہزار

ہر شخص کے وجود میں اس کے وجود کی ایک نقل بھی ہوتی ہے جو جسمانی وجود کے مقابلے میں ہلکی روحتی اور سمعت ہوتی ہے۔ اس کو دوسرا جسم یا ذہل بھی کہا جاتا ہے۔ اس کو ہزار کا نام بھی دیتے ہیں۔ یہ جسمانی وجود کے مقابلے میں ہزار آزاد اور سریع الحركت ہوتی ہے اور جہاں چاہے آسمانی کے ساتھ جا سکتی ہے۔ دعویی ہے کہ ہزار جسم کے اندر سے کل کر باہر چلا جاتا ہے اور اس کرے میں اس گھر میں اور اس شہر میں اور اس اوقات اس ملک سے باہر کل کر گھوم پھر کر پھر واپس آ جاتا ہے۔ جب تک ہزار باہر گھومتا ہے جسمانی وجود اپنی اپنی پریا اپنی کری پریا اپنے آس پر موجود رہتا ہے۔

ہزار ایک روپیہ دھاگے کے ساتھ جسمانی وجود سے بندھا رہتا ہے اور پیدھا گا جتنا چاہے اس قدر طولیں ہوتا جاتا ہے۔ یہ دھاگا یار بن یا گوٹاٹ کے نیچے بندھا ہوتا ہے اور یہی اس کے جڑنے کا مقام ہے۔ یہ بلکہ طور پر منور بھی ہوتا ہے اس کو روپیہ دھاگا کہتے ہیں۔ یہ بن عام طور پر دیا تین اونچ چوڑا ہوتا ہے لیکن جوں جوں ہزار آزاد ہوتا جاتا ہے اس کا ایک ہو سکتا ہو گا۔ جب اپنی مرضی اپنی خواہش کی شے کا سامنا ہو گا ریغوالی خوش رہے گا درجنے نوے نیصد ڈکھ میں اور تکلف میں گزارے گا۔

ہزار خجال کی تیزی کے ساتھ چہاں چاہے پہنچ جاتا ہے۔ عام طور پر تیزتا ہوا پھر تباہوا اُتفی انداز میں سفر کرتا جوں جوں کے نوٹے کا کبھی بھی خطرہ نہیں ہوتا۔ یہ صرف موت کے وقت نوٹا ہے۔

### 70

پہلے یعنی افظی طور پر سفر کرنے کے بعد سیدھا کھڑا ہو جاتا ہے اور عمودی سفر اختیار کرتا ہے۔ سفر کے دوران ہزارڈ کے حواس شے عام زندگی سے بہتر اور تیز ہو جاتے ہیں۔ سرد یوں میں برف باری کے دوران لکھا ہوا ہزارڈ اگر سفر کرتا ہوا گرم علاقے میں پہنچ جائے تو اس کو گری کا پورا پورا احساس ہوتا اور وہ گری سے متعلق سارے پوئے درخت پر نہ آبادی اور انسان دیکھتا ہے۔

ہزارڈ پہنچنے انسانی وجود کو بہت آسانی سے دیکھ سکتا ہے بلکہ نکلنے کے بعد اسے سرکر ضرور دیکھتا ہے۔ بہت حساس آدمی یا روحانی آدمی ہزارڈ کو دیکھ سکتے ہیں اور ان سے باتم بھی کر لیتے ہیں لیکن ان کو یہ معلوم نہیں ہوتا کہ وہ ہزارڈ ہے۔

ہزارڈ کو اپنا چہرہ آئینے میں نظر آ سکتا ہے۔ اس وجود کا وزن بھی ہوتا ہے اور یہ کشش ذہن کو بھی محسوس کرتا ہے۔ ایک آسٹرالیا کا ایک شام گھوٹا پھر جاتا پہنچ محبوبہ کے گھر پہنچ گیا وہ سیر یونیوں پر بیٹھنی تھی۔ یہ بھی سیر یونیوں پر جا بیٹھا اور اس کی کمر نیس پہنچنے کرتے ہیں اور اس کے ساتھ یہ سفر کے ساتھ یہ رہنا ہے۔ اسی طرح کچھ "راہ رو کے" بھی ہوتے ہیں جو ہزارڈ میں بازدھا کیں کر دیا۔ اگلے دن بڑی نے سیکی واقعہ لارک کے کوتایا اور جرانی ظاہر کی کا ایسے کس طرح سے ہو سکتا ہے۔

ہزارڈ چیزوں کو ہالا جلانیں سکتا (لیکن ایک آدھ کیس ایسا بھی ہے کہ چیزیں بلانی گئیں) ہزارڈ سوچ بھی سکتا ہے اور دوسروں کی سوچ اس سکھ پہنچ بھی سکتی ہے۔ وہ ہزارڈ ہوتا ہے اور آزادی کے فرارے لہا ہے اس کی واپسی اپنے جسم میں آنے کی کوئی زبردست خواہ نہیں ہے لیکن اُس کو آنکی پڑتا ہے مجہور!

### قدس سرہ

زندگی کا سب سے بڑا راز یہ ہے کہ زندگی ایک تحد ہے۔ تم اس کے حد تاریخیں تھنہ نہیں یہ تھا را حق تھا۔ یہ تم کو دی گئی ہے تم نے اس کے لیے کوئی کوش نہیں کی۔ مخت نہیں کی۔ ہمت نہیں کی۔۔۔ ایک مرتبہ جب تم پر یہ بات کھل گئی تو تم کو بڑی آسانیاں عطا ہو جائیں گی۔

اگر زندگی ایک تحد ہے تو پھر اس کے ساتھ پتختی بھی چیزیں ہیں سب کی سب تھنے ہیں۔۔۔ خوشی، محبت، آمنہ، رہا قب، جو کچھ بھی خوب اور خوبصورت ہے ایک تحد ہے۔۔۔ ذات کی طرف سے ذات باری کی طرف سے!! کوش پتختی بھی ہے جہاں کہیں بھی ہے اس کا انداز ساتھ تعلق ہے۔ کوش ہمیشہ ذکر کو اور الکڑ جنم دیتی ہے۔

ہر کوش تمہارے خلاف جاتی ہے۔  
ہر کوش نے تم کو مار کر ادھ میوا کر دیا ہے۔  
تم سے خود کش کر دادی ہے۔

خوش، بنے یا خوش ہونے یا خوشی پر کسی کا حق نہیں ہے۔۔۔ تم خوش ہو سکتے ہو خوش رہ سکتے ہو لیکن خوشی پر اپنا حق نہیں جاتا کہ.... امر ممکن دستور بھی کیا احتمان دستور ہے جس میں رقم ہے:

you have the basic fundamental right to preserve happiness.

یہ "ڈیل" جسمانی وجود کے اندر سے یوں نکلتا ہے جیسے کیلے کے چھکلے میں سے اس کی گلی نکلتی ہے یا درست انہی سے ہاتھ لکھتا ہے۔ نکلنے سے پہلے جسم کے اندر ارتعاش پیدا ہوتا ہے۔ پھر سن سا ہو جاتا ہے۔ پھر خشنڈی ہوا کا احساس ہوتا ہے۔ پھر سرگم کے اندر داخل ہونے کی feeling ہوتی ہے۔

جب ہزارڈ کل جاتا ہے تو جسمانی وجود پر سکون اور بے حس ہو جاتا ہے اور اس وقت تک اسی طرح سے رہتا ہے جب تک یا لطیف وجود اپنے آکر جسمانی وجود میں داخل نہ ہو جائے۔

پہنچنیں یہ کس میسرل کا ہاٹا ہے لیکن یہ ایک بر قی و وجود ہے کیونکہ جسم سے جدا ہوتے وقت بھل کا ایک جو گھکا ہو سکتے ہے۔ بہت سے ہزارڈیلوں کی تاروں میں داخل ہو کر بھی سفر کرتے ہیں۔

ہزارڈ کو رہنا بھی ملتے ہیں۔ ابتداء میں کسی کی رہنمائی کے ذریعے ہی ہزارڈ جسمانی وجود سے نکلتا ہے آگے چل کر اسے گائیز بھی کرتے ہیں اور اس کے ساتھ بھی سفر کرتے ہیں۔ پچھکا تو پہنچل جاتا ہے کہ کون سی روٹ میں اور کچھ کا پہنچل۔ لیکن یہ ضروری نہیں کہ ہزارڈ سفر کے ساتھ یہ رہنا ہو۔۔۔ اسی طرح کچھ "راہ رو کے" بھی ہوتے ہیں جو ہزارڈ کو آگے بڑھنے سے روکتے ہیں اور اس کے سفر کو سنبھالنے والے سمجھ دو رکھتے ہیں۔

بھی بھی ہزارڈ اس کے وجہ سے بھی جسمانی وجود سے نکلتا ہے کہ زمین پر کسی کو اس کی مدد کی ضرورت ہوتی ہے۔ ایک مرتبہ ایک گورت خود کش کرتی تھی۔ ہزارڈ نے جا کر اس کو بچایا اور اس کو تسلی دی۔ بعد میں اتفاقاً وہ گورت عام زندگی میں سلیم سے طلی تو اس نے اس کو بچایا۔ وہ ہمیشہ یہی کہا کرتی تھی "سلیم میر امرشد ہے"۔

آسٹرالیا سفر عام طور پر نیز کے اندر ہوتا ہے لیکن کسی ایک خون ٹکوگوار موز میں کری پر بیٹھے بیٹھے مالیئے ہوئے اس Trance (Trance) میں چلے جاتے ہیں اور اس سفر شروع کر دیتے ہیں۔۔۔ اس سفر پر اچھی صحت والے بھی جاتے ہیں لیکن عام طور پر جذبہ باتی طور پر گھبراۓ ہوئے بیمار لوگ اور اپاٹک حادثے میں اترنے والے یہ سفر شروع کرتے ہیں۔

یہ سفر اپنی مرضی سے بھی اختیار کیا جاسکتا ہے لیکن اس کی شدت بہت مشکل کام ہے۔ کچھ لوگ ایسا کرتے ہیں (کبھی کبھی وہ اپنے دوستوں کے گھر جا کر ان کی گھنٹی بجاتے ہیں لیکن خود نظر نہیں آتے)۔

آسٹرالیا پر جذبہ کش کا سب سے اچھا نامیٹ یہ ہے کہ کمرے میں چھپت کے پاس ایک پر چھپتی پر کچھ ہندسے اور سوال لکھ کر ڈال دیتے ہیں۔ آسٹرالیا سافر نہیں ستر پر لیٹنے لیے پڑھ کر بتا دیتا ہے۔

جب کسی کا آپریشن ہو رہا ہو تو یہ اکثر دیکھنے میں آیا ہے کہ آپریشن کروانے والا چھپت کے پاس ہو کر سب کچھ دیکھتا ہے۔ اس کو وہ روپیلی تار بھی صاف نظر آتی ہے جو اس کے جسمانی وجود اور اس کے اپنے کوئی وجود کے ساتھ بندگی ہوتی ہے۔

جسم سے نکلنے وقت پہلے تو ڈنڈی نظر آتی ہے پھر سب کچھ روشن برائق ہو جاتا ہے۔ سلوڑ وری بھی روشن ہوتی ہے اور چھپتی ہے۔ ہزارڈ کٹ لیکی آوازیں سنتے ہیں جیسے ریشم کا تھان پچاڑا جا رہا ہے۔

عام طور پر سرکی جانب سے یعنی گدی سے نکلتا ہے۔ کبھی ایک کاف نکل کے یونچ سے برآمد ہوتا ہے۔ چند لیٹے

میں کوئی ترقی نہیں کی۔ اگر کسی ہوتی تو اس نے ایسے کل پر زے ضرور وضع کیے ہوتے جن کی مدد سے ایک بچہ نو میں کے ہے نہ میں بن جایا کرتا۔ اس کے بیجان اسکلی لائیں گی ہوتی اور ”ماں پروڈکشن“ کا سلسلہ جاری ہوتا۔

لیکن خدا کریم ہے رحم ہے۔ میری بان ہے وہ ایک بچہ پیدا کرنے میں بڑی محبتِ محنت اور توجہ سے کام لیتا ہے۔ ایک پرندہ ایک گھونٹا اکٹھی پیدا کرنے پر توجہ دیتا ہے حتیٰ کہ گھاس کا ایک ڈھنڈل بنانے میں بھی اوجہ اور محبت سے کام لیتا ہے۔

اگر تم خدا کے ساتھ رہنا چاہتے ہو یا اس کے حکم کے اندر جینا چاہتے ہو تو تیری شتابی اور تیر رفتاری کو اپنی زندگی سے قابل دورانہ تم خدا کو Surpass کر جاؤ گے۔ وہ تو نہیں کہیں ہو گا اور تم وہاں کہیں نہیں جاؤ گے۔

لیکن تم بھی کیا کر تو تمہاری تربیت ہی اس طرح سے ہوئی ہے کہ جلد از جلد کام کس طرح سے بنیا جائے۔ تیری ساتھ کس طرح سے کام کیے جائیں۔ تیر رفتاری کیسے اختیار کی جائے۔

کچھ لوگ خوشی کی علاش میں رہتے ہیں اور سکون اور آمنہ کو ڈھونڈتے رہتے ہیں لیکن ان کو یہ نہ ساری عمر نہیں

ہے۔ ایسے ہی شخص نے ایک روز اپاک خوشیوں کو پالیا اور وہ آئندہ کے راستے پر نکل گیا۔ ہم نے اس سے اس کا راز پھرا تو وہ کہنے لگا میں نے سامنے برسک خوشیوں کی علاش کی اور ساری عمر ان کی کوئی میں لگادی۔ لیکن کل رات میں نے بلدر کریا کہ میں خوشی کی علاش نہیں کروں گا اس کی آرزو کروں گا۔ اس زندگی سے بھروسہ ہوں گا اور زندگی کے ساتھ دا بھگی اختیار کروں گا جیسے جو سخت ہوئے زرسل پر نہیں اوتا ہے کہ جدھر جدھر زرسل جو سخت ہے مذہبی اور ادھر گھومتا ہے۔ اب میں خوشی کے لیے پریشان نہیں ہوں۔ اب میں صرف زندگی بس کر رہا ہوں اور اس وقت سے خوش ہوں۔

جب آپ خوشی کی علاش چھوڑ دیتے ہیں یا خوشی کا حصول ترک کر دیتے ہیں اسی لمحے آپ خوش ہو جاتے ہیں۔ جب آپ سکون حاصل کرنا بھول جاتے ہیں اسی وقت آپ پر سکون ہو جاتے ہیں..... بات یہ ہے کہ خوشی اور سکون آپ کے پاس پاس تھے۔ بالکل قریب۔ آپ کے ارد گرد لیکن آپ اپنے زور میں بہت دور نکل گئے۔ بہت تیری کے ساتھ بہت دور!!

جب تم کسی تحقیق یا علاش میں ہوتے ہو اس وقت تم بند ہوتے ہو۔ بالکل بند۔ علاش اور دریافت کا الجھا تم کو نیز کر دتا ہے۔ تم پر اپنے تے کس دیتا ہے۔ جب تم میں کسی چیز کی خواہش پیدا ہوتی ہے یا کوئی خواہش پیدا ہوتی ہے تو تم اسی کی طرح اس خواہش کے تاروں میں پلت جاتے ہو۔ بندہ جاتے ہو اور اس مضبوطی سے بندہ جاتے ہو کہ خوشی کی کوئی کران اس کو یہ کوچیر اندھر داخل نہیں ہو سکتی۔

خوشی پکڑنے سے نہیں آتی۔ جال پھیک کر۔ کانپا لک کر۔ پھندا لک کر کچڑی نہیں جاتی۔ یہ تو بس جوں جوں امان ڈھیلا ہوتا جاتا ہے آتی جاتی ہے اور اندر بسرا کرتی جاتی ہے..... خوشی ایسے ہی آتی ہے جیسے زندگی آتی ہے۔

سکون بھی ایسے ہی آتا ہے جس طرح آنکھوں میں نہدا ترقی ہے۔ خوشی کے لیے اور سکون کے لیے کچھ کران نہیں ہے۔ تم نے تو خوشی اور سکون حاصل کرنے کے لیے عمل کر کے خود کو چاکر لیا۔ تم نے تو اتنی کوشش کر لی کہ ناخوش اور بے

اگر تم سمجھو گے کہ خوش رہنا اور خوشیوں کا حصول کرنا تمہارا حق ہے تو پھر تم خالی ہوتے جاؤ گے۔

اس دنیا میں کچھ چیزیں ایسی بھی ہیں جن کو تم کرنے کی کوشش کر دے تو انہیں خود ہی ناکرہ کر دیجو گے۔ اگر کوئی کوئی کرو گے۔ اس کے لیے کوشش نہیں کر دے تو کرو گے۔ تمہاری کوشش ہی تم کو Reverse Effect کی طرف سے جائے گی..... مثلاً سونے کی کوشش کر ڈر زور کا ڈر۔ ساری توجہ سونے پر ڈھنیں سو سکو گے..... جب تم اس کی کوشش پر مادر ڈھنیلے پڑ جاؤ گے۔ فوراً سو جاؤ گے۔

جن مناتے رہو گے تو سلپ پر رہو گے۔ اگر ذرا بیچھے اترے گے ڈھنیلے چھوڑو گے تو جن غائب ہو جائے گا اور ڈھنیلے چھوڑو گے تو انعام عطا ہونے لگتا ہے۔

بس یہ بخیا دی بات یاد رکھنا کہ تم زندگی کے حق دار نہیں تھے اور تم کو زندگی مل گئی۔ بالکل جن کے بغیر۔ کسی رائے کے بغیر۔ تم زندگی سے بھر پور ہو گے ہو۔

اگر تیری زندگی کی جن کے بغیر مل گئی، کسی دعوے کے بغیر مل گئی تو پھر خوشیاں بھی مل سکتی ہیں۔

محبت بھی مل سکتی ہے۔

آن زندگی مل سکتا ہے۔

ذات بھی مل سکتی ہے۔

لیکن یہ ایک قانون کے تحت ہے اور وہ قانون یہ ہے کہ کوشش نہ کرو..... خوشی پکڑی نہیں جا سکتی۔ خوشی کو بیبا جا سکتا۔ اس کو تشریف لانے کی ترفی دی جا سکتی ہے۔

زندگی دائرہوں میں محدودی ہے۔ سیدھی لائیں میں حرکت نہیں کر سکتی۔ زمین سورج کے گرد محدودی ہے۔ سورج انہیں اور بڑے سورج کے گرد محدود ہے۔ سارا نظام شمسی محدود ہے پوری گلیکسی گھوم رہی ہے۔ ساری کائنات گھوم رہی ہے۔

دائروں کے اندر گول گول موسم گردش کرتے ہیں۔ بچپن جوانی بڑھا پا گردش کرتے ہیں۔ ساری زندگی مدور ہے۔ یہ سیدھی نہیں ہوتی۔ تیری طرح نہیں ہے یہ زندگی ہے تیر تو انسان کی ایجاد ہے قدرت کی نہیں۔

تیر دنقطوں کے درمیان سفر کرتا ہے اور تمہارے کم فاصلے کا حللاشی ہے۔ تیر بیشتر تیری میں ہوتا ہے۔ اس کو بڑی کاملی پڑی ہوتی ہے۔ شتابی کا مارا ہوتا ہے۔ لیکن خدا بھی بھی شتابی میں نہیں ہوتا۔ وہ بڑے سبز کے ساتھ ہر کام کرتا ہے۔

ہمیشہ آپ ہے گیلے انداز میں رہتا ہے۔ اس کو کوئی سفر دنیوں نہیں کی مہم کی علاش میں نہیں۔ اس کو کہیں جانا نہیں اس لیے۔

ہمیشہ نہیں ہوتا ہے اور ہر وقت موجود ہوتا ہے۔

تیر کو ایک ہدف کی علاش ہوتی ہے ایک نہانے کی ترپ ہوتی ہے اس لیے وہ قیام نہیں کر سکتا۔ خدا بھول کی خوشیوں کی طرح ارگو ڈو جو درہتا ہے۔ جیسے رات کی رانی رات بھر ڈو جو درہتا ہے اسے کہیں جانے یا بھانگنے کی تھا نہیں ہوتی۔

خدا ایک بچہ بنانے میں پورے نو میتے لگاتا ہے۔ اس کے بیجان اسکے کچھ نہیں ہوتی۔

لاکھوں کروڑوں اربوں برسوں سے خدا دن تھالی بچہ بنانے کے لیے نو میتے کی مدت ہی پسند فرماتا ہے۔ خدا نے اس ساری

سکون ہو گے۔

اگرنا خوش رہتا ہے تو خوب عمل کرو۔ دبا کے کرو اور کرتے رہو۔ اگر خوش رہتا ہے تو چیزوں کو اور وقت کو گزرا

۔۔۔

"جائے وہ" زندگی کاراز ہے۔

"جائے وہ" تقریب کاراز ہے۔

"جائے وہ" سب سے بڑا راز ہے۔

لیکن تم تو جانے دیتے ہی نہیں تم اتنے مصروف اس قدر الجھے ہوئے اور اپیے غرق رہتے ہو کہ خوشی کی کوئی کرن تھا رے اندر داخل ہی نہیں ہو سکتی۔ ایسے کارندے ہیں کرام میں مگر جسے ہو کہ خوشی کا جھونکا تھا ہر سے وجود کے اندر اڑا ہے ہی نہیں۔ تھا رے اکیا بنے گا بھائی۔

وہیں میں ہزاروں لاکھوں انسان اپنے ملچاٹے متصود کو پہنچ جاتے ہیں۔

وہ کامیاب زندگی برکرنا چاہتے تھے اور وہ کامیاب ہو جاتے ہیں۔

کامیاب تو ہو جاتے ہیں لیکن اس کے ساتھ خوش اور غمگین بھی ہو جاتے ہیں۔

وہ امیر ہونا چاہتے تھے..... امیر ہو جاتے ہیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ خوش اور غمگین بھی۔

جتنے جتنے آپ امیر ہوتے جائیں گے اسی قدر خوش ہوتے جائیں گے۔

عجیب بات ہے کہ امیر بن جانے اور امارت حاصل کر کچکے بعد امید ختم ہو جاتی ہے..... تو قع کا خاتم ہو جاتا ہے۔

انہوں نے سوچا تھا کہ امیر ہو جائیں گے تو سارے ذکر ذرور ہو جائیں گے اور خوشیاں صحن خان میں اُڑا جائیں گے

لیکن ایسی نہیں ہوا..... وہ امید جو بازی ہجی تھی وہ پوری نہ ہو سکی۔ خوش ہونا چاہتے تھے اس کا ذرورت سکن کوئی نہ طا

نامید ہو گے۔

غريب آدمی ہر وقت پر امید ہوتا ہے۔

امیر آدمی سے بہت ذرور ہوتا ہے..... سخت نامید

اگر کوئی امیر آدمی نامیدی کا شکار نہیں ہے تو کبھی لو

وہ ابھی تک صحیک سے امیر نہیں ہوا..... کیونکہ

نامیدی امارت کی نشانی ہے..... اصل امارت نامیدی کے سلسلے میں داہت ہے۔

جماعاً اسی امیر ہو جاتا ہے وہ نامیدی کے سمندر میں غرق ہونے لگتا ہے۔

نامیدی..... خوف..... اندر یا شے..... نہ ہو سکنے کا مال۔

خوش پر تھا را کوئی حق نہیں بتا۔ خوش تھا ری ملکیت نہیں۔ تم اس کو کہنے سکتے۔ گھر نہیں سکتے۔

خوش کو تو تم بہلا پھسلا کر بلا سکتے ہو۔

خوش تو شریبلی اور نوچر عورت کی طرح ہوتی ہے۔ ایک بھوتی کی طرح! تم کو اسے اپنی طرف متوجہ کرنے کے لیے اسے Court کرنا پڑے گا۔

اسے یقین دلانا پڑے گا۔ آہستا آہستہ منا پڑے گا۔

پھر یہ گھونگٹ اٹھائے گی۔ پھر تم سے بات کرے گی۔

تم جاتے ہی کسی عورت سے یہ نہیں کہہ سکتے کہ انہوں اور میرے ساتھ میرے ملتوں میں چلو۔

یہ تو بہت ای واضح بہت ای شرمناک۔ بڑی ہی لفڑ اور بے عزت کرنے والی بات ہے۔ اس کے لیے تو میر کی فرورت ہے۔

عورت سے بات کرنے کے لیے تو شاعری چاہئے لطف چاہئے۔

تھا رے ذہن میں ذرورت سکن دشے کا اور دشے بھوگ کا خیال سکن نہیں چاہئے۔

تب جا کر یہ بکر تھا رے من کی چھتری پر اترے گی۔

پھر تھا رے سامنے اپنے پردہ کھول کر لیئے گی۔

اپنامیں پکھنٹا ہر کرے گی۔

زندگی کو بھی اپنے آپ پر سے گزرنے دو۔

اس کو ذرورت سکن سے نہ پکڑو۔

مل سے اور کرنے سے سب معمولی چیزیں اور بے صرف تھا رے برات ہوں گی۔

نہ کرنے سے اور منتظر رہنے سے۔ سب خوبصورت سب مقدس۔ سب آسمانی نعمتیں تھا را حصہ ہوں گی  
لہارے وجد کا حصہ ہوں گی۔

### "مال کی گود"

نامعلوم کسما یا نہیں جا سکتا نامعلوم سیکھا جا سکتا ہے..... بلکہ سیکھا بھی کہاں کیونکہ جب تم اسے سیکتے ہو پھر بھی یہ

اطمینانی رہتا ہے..... لیکن اس کا سب سے بڑا حسن ہے یہی اس کی خوبی ہے کہ یہ معلوم نہیں ہوتا۔

خدا بھی بھی علم نہیں بن سکتا..... جتنا اس کو جانے کی کوشش کرو گے وہ اسی قدر وہ پراسرار ہوتا جائے گا..... اور جب

آن پر مرکز میں اُڑ کر اسے پاؤ گے تو پھر تم نہیں رہو گے وہ ہی وہ رہ جائے گا۔ علم پھر بھی حاصل نہ ہو سکے گا کیونکہ علم تو

انے والے کے بغیر حاصل ہوئی نہیں سکتا۔ جب Knowler ہی نہ رہا تو پھر علم کو دھر رہا۔ لیکن کمال ہے اور بڑی حیرت کی

ات ہے کہ

ایک بڑے ہی اضداد کے انداز میں راز تم پر واکر دیا جاتا ہے۔ پراسراریت کھول دی جاتی ہے۔ تم اسے جان

وہ بس سوال کرنا اور حیرت میں رہنا اور معلوم کرنا ہی جانتے ہیں۔ خطرے میں اتر نہیں جانتے۔ اور خطرے میں اترے بغیر صرف معلوم ہی کرتے رہنا اور سوال ہی پوچھتے جاتا۔ آپ کوچ تک نہیں لے

مرشد آپ کوآپ کے سوال پوچھتے اور اپے علم میں اضافہ کرنے کی وجہ سے قبول نہیں کرتا۔ نہیں وہ..... آپ کا تھس دُور کرنے کے لیے آپ کو کہتا ہے۔

وہ تو اس آپ کوآپ کی تیاری اور آپ کی رضامندی اور آپ کی پختہ خواہش کی وجہ سے قول کرتا ہے۔ یاد رکھنا! بڑے دھیان کی بات ہے اس پر عمل کرنا۔ جب بھی کبھی زندگی میں کسی گروہ کے قریب ہونا۔ اس کے بیان کے الفاظ نہ سننا..... بلکہ اس کو سننا۔

اس کے وجود کو..... اس کے وجود کے ترموم۔ اس کی ذات کی درم۔ لے کو پکڑنے کی کوشش کرنا۔ یہ مت سننا کہ کہہ کیا رہا ہے اس کے الفاظ کیا ہیں۔

گرو کیا ہے؟ خود اس کے لفظ بھی نہیں بتاتے۔ خاموشی بھی اس کیوضاحت نہیں کر سکتی.... کیونکہ خاموشی بھی تو زندگی کا ایک حصہ ہے۔ پوری زندگی نہیں۔ لفظوں میں تو کچھ بھی بیان نہیں کیا جاسکتا۔ خاموشی میں البتہ کچھ حصہ اجاگر ہو سکتا ہے۔

گرو کو کرتے دیکھو تماں کرتے دیکھو بیٹھتے چلتے دیکھو پانی پینے پانی انٹیلے پانی گراتے مند ہوتے چو گاڑا لئے

لیکن کو دیکھتے دیکھو

گرو کے لیے داس بلکہ داسی بن جاؤ۔

چیلابنے کے لیے مرید ہونے کے لیے نسوانی صفات پیدا کرنا ضروری ہے۔ عورت وصول کرتی ہے جس کرتی ہے تحفظ کرتی ہے۔

گرو اختیار کرنے کے لیے..... گرو کو کھا جاؤ۔ چبا جاؤ۔ اسے اپے اندر اتار کر ہضم کرو۔

### اصل اور انجانے واقعات

ہر واقعہ اور ہر لمحہ انسان کی روح کے اندر کچھ نہ کچھ ضرور ہوتا ہے۔ جس طرح ہوا کیں سو کھے یہ جوں کواڑا کر ہزارہ کی بڑے بڑے گیانی اور ودوانی بڑے بڑے سوال کرتے ہیں ساری عمر پوچھتے ہی رہتے ہیں لیکن ان کو کہہ دی دوڑی تک لے جاتی ہیں اور ان کو اسی زمین کے حوالے کر دیتی ہیں جہاں وہ نشوونما پا کر تا اور درست بن جائیں۔

تو جو دور دور کے خیال اور انجانے واقعات انسانی زندگی پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ بہت سے لوگ ان خیالات کو اور اس

جاتے ہو پہچان جاتے ہو کیونکہ تم خود mystery بنے ہوئے ہوئے ہو۔

اگر تم خدا کے بارے میں کچھ جانا چاہتے ہو تو میرے پاس فضول آئے ہو۔ میرے پاس ایسا کوئی علم نہیں۔ لیکن اگر تم خدا کو جانا چاہتے ہو تو پھر ممکن ہے۔ پھر مناسب ہے۔ لیکن اس کے لیے مرا اذیلین شرط ہے ہر ایسا کام کو کوئی قیمت نہیں۔

اس سے بڑا خطرہ اور کوئی ہے نہیں۔ خدا کو جانا بڑے خطرے کا کام ہے۔

جب تک تم اپنا آپ گناہ گئے نہیں تم کچھ بھی نہ پاس کو گے۔

اگر یہاں تم کچھ پانے کے لیے کچھ حاصل کرنے کے لیے آئے تو پھر ابھی سے لوٹ جاؤ کیونکہ بیہاں پاٹ والی کوئی نہیں ہے۔

البته گتوانے کے بڑے موقع موجود ہیں۔

اگر تم گتوانیں چاہتے یا گتوانیں جانتے تو پھر تم کو گرو سے کچھ بھی نہیں مل سکے گا۔

وہ تم کو بڑی آہنگی سے پرے دھلے گا۔

اسکی آہنگی سے کتم کو یوں لگے گا جیسے تم نے اس کو دھلیل دیا ہوا درخواص سے علیحدہ ہو گئے ہو۔

اور تم نے خود اس میں اسی چیزیں دیکھی ہیں جن کی وجہ سے علیحدہ ہو جانا ہی مناسب تھا۔ دراصل

گرو نے بڑی چالاکی سے خود ہی بات تمہارے دھیان میں ڈال دی ہوتی ہے۔

یقین ایک مشکل سودا ہے۔

یقین کر لینے والے بڑے سورما لوگ ہوتے ہیں۔

یقین تو بس ایک چھلانگ کا نام ہے۔ اندر میرے میں چھلانگ۔ اندر گی چھلانگ۔

جس نے سوچ کر اور آغاز و انجام دیکھ کر تقدیر ہی اس نے کوئی حرکت نہیں کی۔ گرو کے ساتھ یہ کلمہ اور

کیک جانی اعتبار اور یقین کے ساتھ ہی بیدا ہوتی ہے۔

یا یا تعلق ہے جو بھت سے بھی قیمتی ہے۔

لیکن اس بھت کے لیے اندر ہونا شرط ہے۔

کیونکہ جب ادھر کی آنکھیں بند ہوں گی تھیں دوسرا آنکھیں کھلیں گی۔

لیکن دوسری آنکھیں خرد سے اور عمل سے اور فیصلے سے نہیں کھل سکتیں۔

دوسری بات یہ یاد کو کہ جب تم کچھ دریافت کر رہے ہو کچھ معلوم کرنا چاہ رہے ہو تو ضروری نہیں کتم کو مطلوبہ

علم یا مطلوبہ شمل بھی جائے۔

کئی بڑے بڑے گیانی اور ودوانی بڑے بڑے سوال کرتے ہیں ساری عمر پوچھتے ہی رہتے ہیں لیکن ان کو کہہ

دی دوڑی تک لے جاتی ہیں اور ان کو اسی زمین کے حوالے کر دیتی ہیں جہاں وہ نشوونما پا کر تا اور درست بن جائیں۔

بھی نہیں ملتا۔

قدر دور سے آنے والے روحانی (Waves) کو اپنا لیتے ہیں اور بہت سے ان کو بیکار کی شے سمجھ کر اپنا آپ بن کر لیتے ہیں۔ جس طرح سے پھر لیے، گلگل لیے اور کلر شور زدہ Soil تجویں کو اپنے اندر اترنے نہیں دیتے۔

روحانی چ سرف ان وجود میں نشوونما حاصل کر سکتے ہیں جو وجد آزاد ہوں اور مریت کے حصار میں داخل ہو چکے ہوں۔ آزادی اور خود مختاری کے بغیر ان تجویں کو قبول نہیں کیا جاسکتا۔ ہر شخص جو اپنی خواہشات اور اپنے حملہ ذات کا اسیر ہے، ایک آزاد شخص نہیں ہے۔ جو آزادوں اور تناؤں اور لذتوں اور راحتوں کے سکول اخاء میں ہے وہ بھکاری ہے، باڈشاہ نہیں ہے۔ آزاد نہیں قیدی ہے اور قیدی کے وجود کے لیے جب بھی تیار ہوتا ہے، قیدی کا لباس ہی ہوتا ہے۔ شاہی خلعت نہیں اور حکوم اور مجبور آدمی ارلن لذت (Higher Pleasure) کے لطف اندر ہوئے کی علاجیت نہیں رکھتا۔

خداوندوں اپنے جی و قیوم ہونے کی ر حق ایک قیدی کے اندر نہیں اترتا۔ قیدی اور حکوم کو چونکہ آزاد ہوئے کی طلب نہیں ہوتی، اس لیے وہ ایسی ر حق کو پسند بھی نہیں کرتا۔ میں نے اپنی زندگی کو اسی سری کا عادی بنا لایا ہے اور میں نے اشیاء سے محبت کا دم بھرنے کے اصل (حقی) محبت اور اس کے پیش سے کنارہ کشی کر لی ہے۔

اگر میں نے خدا کے فضل اور اس کے کرم کے تجویں اور دابوں کو قبول کیا ہوتا تو اس وقت تک میرے وجود کے اندر ایک گھستان کی سی کیفیت ہوتی۔ میں ہر وقت ہر لمحے ہر گھر کی بلکہ ہر سانس کے ساتھ اس پورٹبل (Portable) گھستان کے اندر گزرا رہا ہیں میں نے خدا کی طرف رخ نہیں کیا۔ اس کی عنایات قبول نہیں کیں۔

اللہ کے فضل کی صورت بھی سمجھ ہے۔ وہ مجھے ست گری میں بھکار کر، پنکا کر اور پینے پینے کر کے اپنا کرم کرتا ہے۔ سخت سردی میں بندگ کر کے بھج پر فضل کرتا ہے۔ مجھے کھانے کو دے کر بھی مہربانی کرتا ہے، بھوکا رکھ کر بھی عنایات کرتا ہے۔ پیاری میں مجھے نجیف و نزار بھی کرتا ہے اور بے زری میں مجھے پریشان بھی رکھتا ہے لیکن ان ساری چیزوں کو اپنا کر میں سکرا کر اپنا چہرہ اور اختابا ہوں تو وہ میری شرگ کے پاس اسی سانس کا ایک حصہ ہوتا ہے جو میں روشنی حاصل کرنے کے لیے اندر کھینچتا ہوں اور جو میں زندگی حاصل کرنے کے لیے باہر نکالتا ہوں۔ اس نے میرے مر پر خندی و ہر یوں کا سایہ کر رکھا ہے۔ میری زندگی گہرے چھنارے تیز گز رہی ہے۔ اس نے کسی شخص کو درہ یوں کو پانی دینے پر مامور کر رکھا ہے۔

## رومانیت

بس تو پھر وہی بنیادی سوال رہ جاتا ہے کہ محبت کہاں سے آتی ہے؟ بیہاں پھر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ارتقا کی اتنی بڑی طاقت کہاں سے در آتی ہے؟ اس کا Origin کیا ہے۔ اس طرح grace کہاں سے آجائی ہے کہ ارتقا کی اتنی بڑی طاقت کی تبدیلی، اندر کی کایا کلپ کا نام ہے۔ روحانیت نہ تو سمجھ ہے نہ مندرجہ ذہنی و آرائش ہے، نہیں گنبد اور معبد ہے..... اندر ارتقاء جاؤ اور اندر ارتقاء جاؤ اور جوں جوں گھرے ہو جاؤ گے، دیکھو گے کہ وہاں انا بنا جان ہے۔ پہلے سے موجود ہے۔ چنانکہ لکھ کر کھڑی ہے۔ اس پچانک سے کسی طرح سے اگر جاؤ، تم روحانیت میں گروہ کی ذمہ دار ہے، یہ کدھر سے آتی ہے۔

## گلاب گلاب گلاب

ایک روحانی آدمی ہمیشہ غلط سمجھا جاتا ہے۔ اگر اس کے بارے میں غلط انہیں ہو تو وہ روحانی آدمی نہیں ہوتا۔ انسانیت کا روزی زندگی کے بارے میں بالکل روحانی ہے۔ اس لیے ایک روحانی آدمی ہمیشہ ایک انجینی انسان ہوتا ہے۔ اس کے بارے میں دنیا کے لوگ جو کچھ بھی کہیں وہ ہمیشہ غلط ہوتا ہے۔ دنیا والے اس کی تعریف بھی کہیں تو وہ بھی جھوٹ ہوتا ہے۔ اس کے بارے میں کوئی اعلان مختص اس وقت تک ہوتا ہے جب اعلان کرنے والا خود روحانی ہو۔

جب تک آپ بچے نہیں ہیں، آپ جو بھی کہیں گے، وہ جھوٹ ہو گا۔ خواہ بظاہر وہ حق نظر آئے۔ خواہ آپ دوسرے دوپار کہیں لیکن اگر آپ جھوٹ ہیں تو وہ چار جھوٹ ہو گا۔ ایک روحانی آدمی اتنا بڑا فونمنا ہوتا ہے کہ اس کی مضاحت کے لیے کوئی زبان نہیں ہوتی۔ اگر تم کہو کہ وہ اچھا آدمی ہے تو یہ بھی جھوٹ ہے کیونکہ وہ برا بھی ہوتا ہے۔ اصل میں ایک اصل وہ میں دقت ہوتی ہے۔

اصل میں روحانیت ایک انتساب ہے، سکون نہیں ہے۔ روحانیت عقل و دانش اور نہیں کا نام نہیں ہے، یہ کل جدیل کا نام ہے۔

خدا کے بارے میں جاننا خدا کو جاننا نہیں ہے۔

لفظ خدا، خدا نہیں ہے۔

روحانیت ایک ذاتی کوچ کا عمل ہے، یہ سماں کی کچلن کا نام نہیں ہے۔

اسی طرح زبان کا مسئلہ ہے۔ زبان آپ کو انسان اور انسانی سوسائٹی کا ایک جزو ہوتا ہے لیکن جب آپ زبان سے عاری ہو جاتے ہیں تو آپ سوسائٹی سے اور تمدن سے اور گروہ کے اندازیت سے باہر نکل جاتے ہیں۔ آپ رعنیوں، دریاؤں، کھسарوں کا ایک حصہ ہن جاتے ہیں.... قرآن عربی زبان کا نام نہیں ہے۔ قرآن دل کا اور اندر کا کلام ہے۔ عربی زبان کا حصہ نہیں ہے۔ یہ سکوت کا اور خاموشی کا ترجمان ہے۔ قرآن حق ہے اور اس کا حقیقت سے تعلق ہے، زبان سے نہیں، لفظ سے نہیں۔

روحانیت احساس کا ایک مندر ہے۔ شاخص مارتا ہوا مندر جس میں تم ڈوب جاتے ہو لیکن ہستی اور روزیت موجود رہتی ہے۔ یہ سوت ہے اور ساتھ ہی رستاخیز ہے۔ جیسے تم تھے وہ تو مر گئے اور ایک نئے ہو کر جنمائے گئے۔

روحانیت اندر کی تبدیلی، اندر کی کایا کلپ کا نام ہے۔ روحانیت نہ تو سمجھ ہے نہ مندرجہ ذہنی و آرائش ہے، نہیں گنبد اور معبد ہے..... اندر ارتقاء جاؤ اور اندر ارتقاء جاؤ اور جوں جوں گھرے ہو جاؤ گے، دیکھو گے کہ وہاں انا بنا جان ہے۔ پہلے سے موجود ہے۔ چنانکہ لکھ کر کھڑی ہے۔ اس پچانک سے کسی طرح سے اگر جاؤ، تم روحانیت میں

روحانی آدمی کسی عقل کے دائرے میں نہیں آتے۔ وہ سرف دل کے اندر جگد پاکتے ہیں۔ کسی انجمن یا مجلس کا حصہ نہیں ہن سکتے۔ چونکہ انجمنوں اور مجلسوں کا دل نہیں ہوتا۔ اس لیے گروہاں رہ نہیں سکتا۔

میری انگلی کی طواں دیکھو۔ میں اس سے چاند کی طرف اشارہ کر رہا ہوں۔ چاند دور ہے، عجیب ہے لیکن چاند میری انگلی نہیں ہے۔ چاند نامعلوم ہے، انگلی اس کی طرف اشارہ کرتی ہے کیونکہ یہ معلوم ہے۔ الفاظِ بھی انگلی کی طرح ہوتے ہیں۔ یہ نامعلوم کی طرف اشارہ کر سکتے ہیں، خود نامعلوم نہیں ہوتے۔ خود نہیں ہوتے۔

کچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں جو جب تک بات سمجھنے لیں، اس وقت تک اس پر اعتبار نہیں کرتے۔ انہیں یقین ہی نہیں آتا کہ اس کا نکات میں کوئی ایسی چیز بھی ہو سکتی ہے جسے سمجھانے جاسکے۔ اب یہ ان کے ایگوکا کمال ہے۔ ان کی انا کا اپناز ہے کہ ایسا سمجھتے ہیں۔۔۔ اصل میں یہ سب انا کے محل ہیں۔ ایک انا کیتی ہے کہ میں اس قدر ذہین اور صاحب فراست ہوں کہ سب کچھ جان سکتا ہوں اور اگر میں نہیں جانتا یا نہیں سمجھتا ہوں، وہ شے مغض وابہم ہے۔ دوسراً ایگوکتی ہے کہ جب میں یہ نہیں سمجھتا تو پھر اس شے کا، وہ دو کس طرح ممکن ہے۔

لیکن جانکاری کے لیے اس شے سے تعلق پیدا کرنے کی ضرورت ہے۔ یہ میں اس سے پوچھنے کی ضرورت ہے۔ وہ خود بولے گی، خود بتائے گی کہ میں ہوں کہ نہیں لیکن اس کے لیے الفاظ کی ضرورت نہیں ہوگی۔ تقریباً وہ کی، مجلسوں کی، یعنی ناروں کا تکلف نہیں ہوگا۔ اس کے لیے خاموشی اختیار کرنا ہوگی، مراقبے میں اتنا ہو گا۔ اس چیز کے تربیت پانا ہو گا، اس سے تعلق پیدا کرنا ہو گا۔ اگر کوئی چیز آپ کی کچھ میں نہیں آتی تو اس کے ساتھ چکڑا نہ کریں۔ اس سے الجھن نہیں۔ آپ اس کا نکات میں عقل کل نہیں ہیں۔

زندگی کا راز نہ کسی سے ڈھونڈا جاسکا کسی کو معلوم ہوا۔ نہ یہ عمل ہو سکتی ہے، نہیں اس کا تجربہ کیا جاسکتا ہے۔ زندگی برسکی جا سکتی ہے اور پھر زندگی کوئی مسئلہ نہیں ہے کہ سلیٹی پسل لے کر اس کا حاصل ڈھونڈنے لگ جائیں، زندگی تو زندگی ہے یہ برسکی جاتی ہے۔

جانکاری کا آخری لمحہ جہالت کا المباوقہ ہوتا ہے۔ جیل کی کالی رات اور پھر اس کالی رات سے صحیح نہودار ہوتی ہے۔ اس سے روشنی کی کرن پچھوتی ہے اور یہ کرن علم ہوتا ہے اصل علم۔ علم حضوری دامت، اس علم کو بدھا "سمودی" کے نام سے پکارتا ہے۔ پاتا بلی اس کو مادا می کا نام دیتا ہے۔

میں تم کو ایک پھول دکھاتا ہوں، ایسا پھول جو تم نے پہلے کبھی نہیں دیکھا۔ تم پوچھتے ہو، اس کا نام کیا ہے؟ لیکن تم اس کا نام جاننے کے لیے اس قدر بے چین کیوں ہو، پھول دیکھوں نے تھیں پھول دکھایا ہے۔ اس کا نام کچھ بھی ہو سکتا ہے۔ الف بے چیم دال۔ کوئی نام۔ لیکن تم مصر ہو اور بار بار پوچھتے ہو۔ فرض کرو میں کہتا ہوں اس کا نام الاف ہے۔ پھر تم خوش ہو جاتے ہو کہ مجھے معلوم ہو گیا۔ تم پھول پر الاف کا لیبل لگا لیتے ہو۔ پھر اپنے بچے کو بتاتے ہو کہ دیکھو میں اس پھول کا نام الاف ہے۔ دوستوں کو بتاتے ہو، عزیزوں کو بتاتے ہو اور خوش ہوتے ہو کہ تم نے پھول کو جان لیا لیکن میرے بھائی تم نے پھول کو کہاں جانا، تم نے تو لیبل کو جانا ہے۔ الاف کو جانا ہے، نام کو جانا ہے۔ لیکن نام سب کچھ نہیں بتاتے بلکہ کچھ بھی

واضح ہو گئے۔ اس دنیا میں اگر کوئی شے دھار کر نہیں ہے تو وہ انا ہے اور انا کمی بھی روحانی نہیں ہو سکتی۔ فرقہ اور نہبہ اس کو مار نہیں سکتے، وہ تو اتنا اس کو اور تقویت دیتے ہیں۔

اصل اور صحیح عبادت خاموشی کا نام ہے۔ سکوت کا نام ہے اور خاموشی نہ تو مسلمان ہوتی ہے، نہ یہودی، نہ عیسائی۔ خاموشی دھرم ہوتی ہے، خاموشی میں فرقہ مر جاتے ہیں، نہ ہب قوم ہو جاتے ہیں۔ سوسائٹی لائیٹی ہو جاتی ہے۔ تمہری بہ اور تمدن بر باد ہو جاتے ہیں..... اور تو اور خاموشی میں تم آپ ختم ہو جاتے ہو، معدوم ہو جاتے ہو۔ صرف خاموشی رہ جاتی ہے اور تم ختم ہو جاتے ہو۔

دین شاعری سے منظر نہیں، فلسفہ نہیں۔ یہ آرٹ ہے اور آرٹ مباحثہ نہیں ہوتا۔ آرٹ کے پاس کوئی دلالی نہیں ہوتے۔ اس کو دلالی کی ضرورت بھی، آرٹ دلیل کے بغیر ہی آپ کو ہلا کے رکھ دیتا ہے۔ یہ بہت طاقتور چیز ہے۔ کمزور چیزوں کو دلیل کا سہارا در کارہ ہوتا ہے۔ طاقتور چیزوں کو نہیں۔ سورج کو اپنے ططلع کے لیے کوئی دلیل نہیں دینی پڑتی۔ کوئی مباحثہ نہیں کرنا پڑتا۔ اگر دلیل کے ذریعے تم مان بھی لوتوں بھی تم روحانی نہیں ہو سکتے۔ روحانیت تو محبت کی طرح ہے۔ تم اس میں گرفتار ہو سکتے ہو، گرفتار ہو جاتے ہو، اس کو تابت نہیں کر سکتے۔

استاد کے پاس شاگرد ہوتے ہیں۔ استاد کے پاس چیلے نہیں ہوتے۔ استاد سکھاتا ہے، پڑھاتا ہے، بتاتا ہے۔ اس کے پاس سکھانے کو کچھ ہوتا ہے مگر مرشد کے پاس سکھانے والی کوئی چیز نہیں ہوتی کیونکہ روحانیت سکھانی نہیں جاسکتی۔ لا اوتزے کہتا ہے، حق سکھانی نہیں جاسکتا۔ حق بولا بھی نہیں جاسکتا اور جو کچھ بولا جاتا ہے، وہ کچھ نہیں ہوتا۔ بولی جانے والی چیزیں کی بابت ہو سکتی ہے، حق نہیں ہوتی۔ طالب علم بھی زیادہ سے زیادہ علم حاصل کرنا چاہتا ہے۔ جب وہ کسی گرو کے پاس آتا ہے تو وہ خدا کو جانتا چاہتا ہے، اسے پانٹیں چاہتا۔ اس کے بارے میں علم حاصل کرنا چاہتا ہے، اسے حاصل کرنے کا خواہشند نہیں ہے۔

ایک طالب علم بالہن کا سفر اختیار کرنا نہیں چاہتا، علم حاصل کرنا چاہتا ہے۔ موچی بنانہیں چاہتا، کنس سازی کے بارے میں علم حاصل کرنا چاہتا ہے۔

طالب علم آگئی کا خواہش مند نہیں ہوتا، علم کا خواہش مند ہوتا ہے۔ اس لیے طالب علم ہمیشہ استادوں کے کردو جن ہوتے اور چیلے گروں کے گرد۔ چیلے پوچھتا ہے، میں ہستی کیسے بن سکتا ہوں، وجود کس طرح بن سکتا ہوں۔ جو ہر میں کس طرح اتر سکتا ہو۔ طالب علم پوچھتا ہے، میں علم کس طرح اکھا کر سکتا ہوں، آج تک دنیا میں کوئی شاگرد چیلے نہیں بن سکا جب تک اس نے طالب علم کی ہوں کو گرانیں دیا۔

پھر اور مرشد جس بازار نہیں ہوتی۔ نہیں اس کے اشتہار تجھ پ سکتے ہیں۔ نہ وہ دری گراہم کے نوٹش شائع کر سکتا ہے۔ اس کا وجہ اور اس کا جو ہری ایک ناقابلِ قیلن چیز ہوتا ہے۔ مرشد ایک عجیب و غریب تخلق ہوتا ہے۔ اسی تخلق جس کے اندر تضادات ایک دوسرے کے ساتھ کر سی جو زکر میٹھے ہوتے ہیں۔ دور خیال جمع ہوتی ہیں اور وہ ان کے راستے واقف ہوتا ہے۔

نہیں بتاتے۔ نام اور لیبل جاننے والا شے کی ماہیت سے محروم رہ جاتا ہے، شے کو نہیں جان سکتا۔ لیبل نوازی بڑی خلہڑی چیز ہے۔ یا اچھا ہے، یہ برا ہے۔ یہ رخوبصورت ہے، یہ اس کی بیوی ہے۔ یہ بیوی بدصورت ہے لیکن شہر و لیبل لگانے سے پسلے کو۔ آختری جلدی بھی کیوں! کیا تم اچھوں کو بر اور بروں کو اچھا ہوتے نہیں دیکھا۔ بدصورتوں کو حسین اور حسین کو بدصورت نہیں دیکھا۔ پھر خبر وارڈ لیبل نہ چکا۔ تکیک زندہ ہے اور حقیقت مردہ ہے۔

اپنے آپ تک پہنچنے کے لیے کسی عمل کی ضرورت نہیں ہوتی۔ عمل راست مانگتا ہے۔ منزل کی نشاندہی چاہتا ہے اور اپنے آپ تک پہنچنے کے لیے کوئی راست نہیں ہوتا۔

مذہب تجربہ، مصوبت ہے، علم نہیں ہے۔ ایسی پیغمبروں نے اپنی مصوبت کے ذریعے لوگوں کی زندگیاں مہل دیں۔ معاشروں کی کاملاً کاپ کر دی۔ مکالمات اور مباحثت سے جہالت بھی بھی دو نہیں ہوتی، چھپ ضرور جاتی ہے۔ پہیج گھوم رہا ہے اور جس پر گھوم رہا ہے، وہ ذہرا ساکن ہے۔ سامت ہے، پر سکون ہے اور جگہ پر Fix ہے۔

## وجد

Trance میں کوئی چیز ہوتی ہے جس کا مشاہدہ کیا جاتا ہے۔ وجد میں کیا ملتا ہے۔ پھر بھی نہیں! اس وقت تک وجد نہیں جب تک کوئی شے جاننے کی رہ گئی ہو۔ وجد تو موجود Existance کے ساتھ یک جان ہونے کی ایک صورت ہے۔ اس وقت حقیقت اور حقیقت کو پانے والے کے درمیان کوئی فاصلہ نہیں رہتا۔

## بھاگ نہیں

دنیا کے اندر رہنا اور دنیا کے ساتھ کوئی تعاقب نہ رکھا جائی ترک ہے۔ سیکھیاں ہے۔ وہ تین بندروں والے ٹھیک ہیں۔ ایک نے آنکھیں بند کر کی ہے کہ کوئی برائی نہ دیکھے۔ ایک نے کان بند کر کے رکھے ہیں کہ کوئی برائی نہ نہ۔ ایک نے من بند کر کھا ہے کہ کوئی بری بات منہ سے نہ لٹکے پائے۔ بندروں تک تو یہ بات نہیں ہے لیکن انسانوں کے لیے موزوں نہیں۔ آزادی پانے کے لیے دنیا سے کنارہ کشی کرنا کوئی آزادی نہیں، کوئی کمال نہیں۔ یہ تو بلکہ ایک بند من ہے جس کا احساس نہیں ہو پاتا۔ دنیا سے بھاگ نہیں لیکن اپنے وجود کا احساس رکھو۔ اپنے من کو جانو، بھاگنے میں خڑھو۔ جاننے میں عافیت بھی ہے اور آزادی بھی۔ جو بے خوفی بالکاری سے حاصل ہوتی ہے، وہی ہم کو آزادی عطا کرتی ہے۔

ذہانت سوچ سکتی ہے لیکن واردات میں سے نہیں گزر سکتی۔ تجربہ اور واردات بھی شدہ دل پر گزرتے ہیں۔ اعضاۓ رئیس میں سے سب سے نہیں عضو پر۔ ذہانت واردات کے بغیر صورت جیسی ہے بلکہ جو پوچھو تو صورت اسی ہے۔ مرد

اور خوبیدہ الفاظ ذہن کے اندر گرتے پھرتے اور گوئیتے ہیں۔ وہ ہم کو آزادی نہیں کر سکتے بلکہ حق تو یہ ہے کہ وہی ہماری ذہنیت ہے۔ یا اچھا ہے، یہ برا ہے۔ یہ رخوبصورت ہے، یہ اس کی بیوی ہے۔ یہ بیوی بدصورت ہے لیکن شہر و لیبل لگانے سے پسلے کو۔ آختری جلدی بھی کیوں! کیا تم اچھوں کو بر اور بروں کو اچھا ہوتے نہیں دیکھا۔ بدصورتوں کو حسین اور حسین کو بدصورت نہیں دیکھا۔ پھر خبر وارڈ لیبل نہ چکا۔ تکیک زندہ ہے اور حقیقت مردہ ہے۔

اپنے آپ تک پہنچنے کے لیے کسی عمل کی ضرورت نہیں ہوتی۔ عمل راست مانگتا ہے۔ منزل کی نشاندہی چاہتا ہے اور اپنے آپ تک پہنچنے کے لیے کوئی راست نہیں ہوتا۔

## موتو قبل انتہتو

جو کچھ بھی آپ کے پاس ہے، اس کو ایک کسوٹی پر گھس کر ضرور دیکھا کرو۔ ایک پر کھڑرہ قائم رکھو کہ یہ سب کچھ اور آنکھ کے حصول کا سب کچھ کیا موت ان کو آپ سے جدا نہیں کر دے گی۔ یہ دولت، یہ جائیداد، یہ بینک بنیشن جواب آپ کی تملکت ہیں، کیا زرای موت ان کے درمیان حال ہونے سے یہ ساری چیزیں آپ سے جدا نہیں ہو جائیں گی۔ یہ اگر غریت، یہ شہرت، یہ ناموری، یہ سیاسی اقتدار، یہ طاقت..... یہ ساری چیزیں ایک موت کی ہلکی سی آمد سے آپ سے آگر نہیں! اس وقت تک وجد نہیں جب تک کوئی شے جاننے کی رہ گئی ہو۔ وجد تو موجود Existance کے ساتھ یک جان ہونے، امک ہونے کی ایک صورت ہے۔ اس وقت حقیقت اور حقیقت کو پانے والے کے درمیان کوئی فاصلہ نہیں رہتا۔

## روحانی سورما

روحانی سورما کے پاس ایک قرول ہوتی ہے۔ ایک تجربہ، ایک پیش قبض، ایک جذبہ، وہ اس کے فن سے بھی واقف ہوتا ہے اور کسے کم مدت میں قرولی نکال کر جملہ اور شے پر تملہ آ رہ جاتا ہے۔

## آب حیات

الله فرماتا ہے کہ میں نے ہر جاندار کو پانی سے پیدا کیا۔ ان میں سے کچھ تو پھٹ کے مل ریختے ہیں، کچھ دی ریاؤں پر چلتے ہیں اور کچھ چار پاؤں پر چلتے ہیں۔ پانی وہ بنیادی ما جعل اور بنیادی سہارا ہے جس سے ہم زندگی کی ابتداء میں متعارف ہوتے ہیں۔ پانی پا کیزی گی ہے، پانی نرمی احساس ہے۔ جذبہ ہے، سرہے ایک بھید ہے۔ بہت سے لوگ پانی کے قریب رہنا پسند کرتے ہیں، کسی ندی کنارے، دریا کنارے، سمندر کے قریب، پہاڑی ہالوں کے درمیان۔ کبھی ہیں پانی ایک روح ہوتی ہے جو صاحب نظر لوگ آثاروں میں جھنڑوں میں، سمندر کی بچھتی ہوئی ہلوں میں دیکھ لیتے ہیں۔ ان کے متعلق بڑی کہانیاں مشہور ہیں۔ ان سے مانا آسان نہیں لیکن اگر دل میں تک نہ ہو اور انہاں بے اعتباری نہ کرتا ہو تو پھر ان سے

زیں بھی کوئی بھوتی ہیں۔ پودا بنتا ہے۔ برگ و بارلا تا ہے اور پھولوں سے لد جاتا ہے۔ یہ پھول، یہ پتے، یہ غنچے، یہ پھل جو نظر آتے ہیں، ایک نظر میں آنے والی قوت کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ زراعت میں اسے قدرت کے نام سے پکارا جاتا ہے لیکن نام سے کیا فرق پڑتا ہے۔ اصل میں یہ خداونی کا کرش ہوتا ہے اور اسی کی کروی ہوتی ہے۔ وہی خدا جو نظر نہیں آتا۔

بوازی سے ابدیت ہے۔ جو ہے ..... ہے اور ہوتا ہی رہے گا  
بس یہی قدرت، یہی کرش، یہی قانون آپ کے اندر بھی کام کر رہا ہے۔ اس کو آپ کی برس میں، آپ کے گھر میں، آپ کی زندگی میں، آپ کی اقتصادیات پر اپالائی کیا جاسکتا ہے۔ چنانچہ باہر کے سارے مظاہر اندر کے اسی ہاؤں کے تابع ہوتے ہیں۔ اسی کا شرہ ہوتے ہیں۔ جو کچھ آپ کے تجربے اور آپ کی کرفنی سے گزرتا ہے، اسی قانون کی کشش کے تحت گزرتا ہے۔

سارا جگہ اس وقت پیدا ہوتا ہے اور اس دنیا میں سارے فساد کی جزا اسی مقام پر گزی ہے جب ہم کسی شے کو کسی غصے طلب کرنے کے متین ہوتے ہیں اور میں اس وقت ہر شخص ہر اسال اور پر بیان پھر رہا ہوتا ہے کہ کوئی دوسرا اس سے اس کی چیز لے لے گا۔ انسان کو اس دنیا میں بُس ایک خوف ہوتا ہے کہ لوگ مجھ سے زیادہ لیں گے اور مجھے اس زندگی میں کم سے کم لے کے گا۔

روحانی زندگی میں اور باطن کے سفر میں خود غرضی کا کوئی مقام نہیں۔ خدا کا قانون انصاف کا قانون ہے اور یہ غرضی کے لیے استعمال نہیں ہو سکتا۔

اس کا یہ مطلب نہیں کہ ہم کوئی کام نہ کریں۔ محنت سے اور مشقت سے کام نہ لیں بلکہ اس کے عکس ہم کو بیلے کے مقابلے میں زیادہ محنت اور توجہ سے کام کرنا چاہیے کیونکہ ہماری جھوٹی میں زیادہ کام پڑنے والا ہے لیکن یاد رہے کہ اس کام میں جدوجہد کا میابی کا عکس نہیں ہو گا۔ یہ کوشش اور مشقت اور کرش کا درس نہیں ہو گا کہ اس میں خیالات کو گھیرنے کے پہنچے ہوں۔ ساتھی ساتھ ملانے کے ہخکھنے سے ہوں یا شہرت، عزت، دولت، مقبولت حاصل کرنے کے۔

### مولو قبل انتکتو

حضرت عیسیٰ زندہ اٹھا لیے گئے۔ وہ دہاں نہیں تھے، اس قبر میں یا اس مرقد میں جس میں لوگ ان کو سمجھتے تھے کہ یہ..... اصل میں ہم بھی اس وقت اپنے بدن میں موجود نہیں رہتے جب ہم ایک حقیقت کو ایک روح کو جان جاتے ہیں۔

جب ہم پر سچائی وارد ہو جاتی ہے تو ہم بدن سے اوپر اٹھ جاتے ہیں۔ ایک غلطی سے برآمد ہو جاتے ہیں۔ ایک مایا سے کل آتے ہیں۔ اس وقت ہم کوئی محبوس ہوتا ہے کہ یہ وجود یہ بدن مبارے شور کا ایک حصہ ہے اور یہی وہ شعور ہے جو ہمیں ہمارے بدن پر دستِ سلطان کرتا ہے۔

جگل سے ساریں ناٹاگر جو بہت ہی خونخوار تھے، پکڑ کر لے چارہ ہے تھے اور ان کا پکڑنا ناممکن تھا۔ ڈاکٹر نے بے ہوش کرنے والی سرخ بندوق میں بھر کر ان کی ران میں باری۔ تھوڑی دیر بعد خوناک اور خونخوار ناٹاگر بے ہوش کر زمین نہیں آتی۔ وہ غیر مرمری ہوتی ہے اور وہ نظر آنے والی قوت اس بیچ پر زمین کی تاریکی میں اس طرح سے اثر انداز ہوتی ہے۔

ملاقات ضرور ہو جاتی ہے۔ اس کے لیے تخلی کی بلکہ وسیع تخلی کی ضرورت ہے۔

میں سمجھتا ہوں کہ روح کا اور بدن کا کوئی میل نہیں لیکن ان کا ساتھ ازال سے چلا آ رہا ہے اور ابدیک اسی طرح سے چلا چلا جائے گا۔

جو بات روح کو پسند ہے، وہ بدن کو پسند نہیں۔ روح کو ریاضت پسند ہے۔ قاعات پسند ہے۔ شفقت اور شرافت پسند ہے۔

لیکن بدن کو راگ ریگ، وحینگا مشتی، قتل، غارت گری، زنا اور ریپ، چوری یا ریا کاری پسند ہے۔ ان دونوں کو جوڑ کے رکھا ہے اور ان کو اسی طرح سے چلا پڑتا ہے لیکن اک دوسرے سے کمیٹی کے رکھے ہیں جیسے بھیس کے ساتھ گھوڑے کو "نزڑا" دیا جائے۔ وہ دونوں ایک ساتھ ہیں اور ایک ساتھ زندگی بسر کریں۔

لیکن روح اس وقت تک جسم سے پسند کارا باطنیں کرتی جب تک جسم حسین نہ ہو، خوبصورت نہ ہو، صاف نہ ہو، بے داش نہ ہو۔

جب آدمی مرتا ہے، بے جان ہوتا ہے۔ بے شکل اور بے رخ اور بدیعت ہو جاتا ہے۔ پھر اگرنا گہانی طور پر جب اچاک قتل ہوتا ہے، گولیوں کی باڑھ لگتی ہے تو روح اس کی بدیعتی کو دیکھ کر اور اس کی بد صورتی اور بد شکلی سے نظر کر کے اس سے ٹیکھدہ ہو جاتی ہے۔

جسم کو محروم ہونا چاہیے، کتنا پکھنا تباہ و بر باد ہونا چاہیے۔ یہ بدن کا نقصان ہے لیکن ایسے نقصان پر روح کو اس کے ساتھ رہنا چاہیے۔ اس کا ساتھ دینا چاہیے لیکن ایسے نہیں ہوتا، بدن تو بعد میں مرتا ہے (کئی اعتماد بدن دیتے ہیں) زندہ رہتے ہیں (روح پہلے ہی اس کا ساتھ چھوڑ جاتی ہے۔

یہ تو ہوئی موت کی بات۔ اب اگر بدن کسی اور خطا کسی اور کسی یا کسی اور لغزش کی وجہ سے گندہ ہو جائے جب مگر روح اس سے الگ ہو جاتی ہے۔ اس سے پرے پرے رہنا شروع کر دیتی ہے۔ جسمانی طور پر بدن بھلے درست ہو لیکن اگر اخلاقی طور پر اور معاشرتی طور پر طشدہ قدروں سے نکل گیا، پھر روح نے اس کے ساتھ نہیں دیا۔ اس سے کنارہ کش ہو کر رہی۔

ایسی لیے بزرگان دین کیتے ہیں بدن کو اسی پر لے آؤ۔ روح قریب آجائے گی اور دہتی کام مجنہنے گے۔ اس کی دوستی کے سہارے اور اسی کی پانگ دگاڑی پکڑ کر آپ اپنی دنیاوں کی سیر کرنے لگیں گے۔

ہر صورت کی کن غیر مرمری ہے۔ یہ دنیا جو ظاہر ہے، کسی ظاہر سے وجود نہیں نہیں آتی ہے بلکہ ایک غیر مرمری طاقت سے وجود پذیر ہوئی ہے۔ جب ایک بیچ زمین میں بویا جاتا ہے تو اس پر زندگی کی جموہ کی اڑپر رہو ہوتی ہے اور وہ قوت منظر نہیں آتی۔ وہ غیر مرمری ہوتی ہے اور وہ نظر آنے والی قوت اس بیچ پر زمین کی تاریکی میں اس طرح سے اثر انداز ہوتی ہے۔

پر لیٹ گئے۔ نوکر لوگ ان کو پرانے تختوں پر ڈال کر اٹھائے اٹھائے پھرتے تھے۔ ڈاکٹر نے ان کے منہ کھول کر داخون،  
ہے تین قدم واہس آ جاتا ہے۔ ایک سید حامیز ملک پہنچ جاتا ہے اور پھر فس و فور میں داخل ہو جاتا ہے۔ زور لگائے تو  
اکل بھی جاتا ہے، کوشش نہ کرے تو پھنسا ہی رہ جاتا ہے۔

باطن کے سفر کے لیے کوئی خوش نصیب بہت بڑے صوفیا کے فرمودات کو جان کر اور سمجھ کر اور ان کی چیزیں گیوں  
باطن کے سفر کے لیے کوئی خوش نصیب بہت بڑے صوفیا کے فرمودات کو جان کر اور سمجھ کر اور ان کی چیزیں گیوں  
بے شعار ہو کر اپنا کام میا ب سفر شروع کر سکتا ہے۔

نمہب کی چھوٹی چھوٹی شرائط اور بینا دی ارکان اختیار کر کے چل سکتا ہے حتیٰ کہ مانچیزوں کو اختیار کر کے بھیج  
پی کے، مجرمان کے بھی اس سفر پر وادن ہو سکتا ہے۔ اس کے لیے کسی بیل کی ضرورت نہیں ہوتی۔ ایک طلب کی مشبوثی ہوتی  
ہے کہ خدا کو پہنچا ہے اور اس کے حضور میں حاضر ہوتا ہے۔ بڑی بڑی تکریں مار کر اور انہی گیوں میں بُنگوڑے تراوا کر بالآخر  
حلاشی اپنی منزل پر ضرور پہنچ جاتا ہے۔

خدا کے بارے میں با تمیں کرنا، ڈائیگ کرنا اور اس پر غور کرنا بالکل ممکن ہے اور بہت حد تک آسان بھی ہے  
لیکن یہ ساری گفتگو اور مکالمے اور بڑے بڑے Symposium خدا کو ہمارے تجربے میں نہیں انتار سکتے۔ یہ اس کا دیباچہ  
ہو سکتے ہیں لیکن اس سے واپر تکی کتاب مرتب نہیں ہوتی۔

خدا کی عبارت، خدا کے بارے میں سوچ اور خدا کے بارے میں مجلس آرائی ہم کو خدا تک نہیں پہنچاتی۔ خدا تک  
پہنچنے کا ایک اندیشہ راست ہے اور وہ ہے خاموشی۔ دھیان، مراقبہ۔ یہ وقت ایک منٹ کے ہزار دویں حصے پر بھی میطھے ہو سکتا ہے،  
ایک پاک جھکنے پر بھی۔ اس کے لیے کوئی بھی سدھیاں کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی۔ جو جنی ڈہن پر سکون ہو اخذ کا گیاں مل  
گیا۔ اس میں روحانی لذت پہنچ پڑتے ہے، ذہنوں پر جانے سے، مرندوں سے ملاقات کرنے سے بے اغا فائدہ ہوتا ہے۔

جب تک خدا ایک سوچنے کی اور غور کرنے کی چیز رہے گی، اس کا درجہ نیا گرافائز، تائج محل، کوئی تمثیلی اور  
ساختیات جیسا رہے گا۔ ان سب موضوعات پر ہم گفتگوں، ذہن بلکہ سالہا سال ملک با تمیں کر سکتے ہیں اور کرتے چلے  
جاتے ہیں۔

اسی طرح خدا کے ساتھ ہے۔ جب تک ہم اس کی بابت با تمیں کرتے ہیں، اس کے متعلق پڑھتے ہیں، مطالعہ  
کرتے ہیں، بڑا مزا آتا ہے اور بڑا سرور ملتا ہے لیکن خدا اس سرور سے لاکھوں میل دور ہوتا ہے۔ یا ایک خیال اور ایک قصور  
ہی رہتا ہے۔ اصل سے ملاقات نہیں ہوتی۔ ایک تصویری نظر آتا ہے۔ خوبصورت، رنگدار تصویر۔

لیکن جب ہم خاموش ہو کر پہنچ جاتے ہیں اور ہمارا دل ترشاہ سے بھر جاتا ہے۔ پھر اس کے فضل کے بر سے کا  
موقع ہوتا ہے۔ پھر وجود کے آسان پر اس کے بادل آتے ہیں اور عطا کی پاٹش ہوتی ہے۔ پھر پڑھتے ہے کہ اصول اور  
فابلیٹ سے بڑھ کر اس کے فضل کا کمال ہے۔

ایسی کیفیات کہ جب تاک لگ جائے تو وہ دن میں بار بار آتی ہیں۔ وہ جن بھر سے زیادہ مرتب ہے۔ وجہ یہ کہ اندر وہی  
سکون کو بار بار چارج کرنے کی ضرورت ہوتی ہے اور یہ خود نکو دہراتا ہے۔ خدا کے فضل کا سوتا ہمارے اندر رہتا ہے اور  
اس لیے Cliche میں زندگی بس کرنا پسند کرتا ہے۔ اصول پرستی اور اصول پسندی سے گھبرا تا ہے۔

پر لیٹ گئے۔ نوکر لوگ ان کو پرانے تختوں پر ڈال کر اٹھائے اٹھائے پھرتے تھے۔ ڈاکٹر نے ان کے منہ کھول کر داخون،  
ان کے کلوں پر تھیڑا رہے۔ ان کے پپوئے کھول کر دیکھے۔ ان کی آنکھوں میں دوائی ڈالی۔ دو جسم ہی جنم جع  
اور ان کا شعور ثمہ ہو چکا تھا۔

جب ایک شخص براہی اور Evil کی وجہ جان جاتا ہے اور اس کی بد ذاتی کچھ جاتا ہے کہ یہ انسان زندگی میں پہ  
بار کیوں رہنا ہوتی ہے تو پھر وہ روزمرہ زندگی کی مشکلوں اور مصیبتوں کو بخشنے لگ جاتا ہے اور ان کا مقابله کرنے میں آسانی  
محسوں کرتا ہے۔ پھر اس کی زندگی میں آزادی، خوشی، سرست، ہم آہنگی اور سکون پیدا ہونے لگتا ہے۔ پھر وہ اپنے گمرا  
والوں، محلے والوں، اپنے شہر، اپنے ملک اور ساری دنیا کے لوگوں کی خدمت کرنے کے لیے اور ان کی دلخیزی کرنے کے  
لیے ہر بڑی پر انداز میں تیار ہو جاتا ہے۔ پھر اس کو حساس ہونے لگتا ہے کہ وہ خدا کے ساتھ ہے یا خدا اس کے ساتھ  
ساتھ ہے اور ہم دونوں کو دنیا کی کوئی طاقت جانا نہیں کر سکتی۔ خدا حق جو اسی کی شرگ کے پاس تخت شیخن ہو جاتا ہے۔

زندگی بس کرنے کے واطر یہ ہے۔ ایک تو یہ کہ زندگی اصول، قانون اور شابطے کے تحت بسر کی جائے اور  
دوسرے یہ کہ زندگی فضل اور کرم کے سہارے گزاری جائے۔ جو زندگی مادی، انسانی اور کوششی سہاروں کے مل بوتے ہی  
گزاری جاتی ہے وہ مشکل، تکلیف وہ اور پر مشقت ہوتی ہے اور اس میں ایک طرح کی ناگواری کا بڑے تسلیم کے ساتھ  
چلن ہوتا ہے۔ اسی زندگی تکار کے مل بوتے پر اوپ تکار کی دھار پر گزاری جاتی ہے۔ جنگ والی تکاریں بلکہ روزمرے کے  
واقعات اور حالات کی تکارے متابلے کی تکار کی میشن کی تکار، رچہ حاصل کرنے کی تکار اور آخر میں اس کا انجم ایک ہی  
ہوتا ہے کہ تکار کے ساتھ زندگی بس کرنے والا بالآخر تکاری سے مارا جاتا ہے۔

لیکن کیا grace کے ساتھ زندگی گزاری جاسکتی ہے؟ خاص طور پر اس دور میں جس میں ہر شے اور ہر کام  
متقابلے کے ساتھ بندھا ہے اور اسی کے حوالے سے پہنچانا جاتا ہے۔ مشکل کام ہے! لیکن غور سے دیکھیں اور تاریخ کا مطالعہ  
کریں تو بے شمار اہل اللہ جن سے ماضی بھرا پڑا ہے اور بہت سے جو اس عہد میں ابھی گزرے ہیں اور جو ہمارے ارد گرد میں  
کہیں اب بھی موجود ہیں، یہ ہم یہی ہی لوگ تھے اور ہماری طرح پریشان رہا کرتے تھے لیکن پھر ان پر اچاک اللہ کا فضل  
ہوا۔ ان کو روشنی ملی یا ذات حق کا بلا واسطہ مٹا ہے ہوا۔ حضرت موسیٰ، حضرت میمی، یحییٰ کریم، مہما تبدہ، ان شفیقیوں سے  
کروڑوں اور بیوں انسانوں کو روشنی ملی اور زندگی میں آسانیاں نصیب ہوئیں۔ دوں سوں تک ان مقلدوں نے روشنی مطلا  
کرنے والوں کے انعامات سے خوب خوب فائدے اٹھائے ہیں وہ اس شعور کے اندر زندگی نہ رہ سکے جو جان کے گوروں کا  
اعیاز تھا۔ جلد و زمانے کے اٹھ پھیر میں پھر شامل ہو گئے اور پھر سے مادی زندگی میں الجھ گئے۔

ذہن انسانی آنکھ اور سکتی کا مارا ہوا ہے۔ یا اپنے آپ کو ہلکن کرنا پاپ نہیں کرتا۔ چالوں میں بہنے خوش رہتا  
ہے۔ اسی لیے دیکھا ہو گا کہ ایک افسر ہوتا ہے اور ہزاروں لکڑ کھو ہوتے ہیں۔ ایک انجیلیٹ ہوتا ہے، ہزاروں ستری ہوتے  
ہیں۔ ایک آر کیلیٹ ہوتا ہے کروڑوں مزدور ہوتے ہیں۔ انسان اپنے آپ کو سوتا ہماری نہیں چاہتا۔ محنت سے گھبرا تا ہے۔

یہ اس کی تفصیل کے خیال سے خالی ہو۔

### دن اور رات

رات کا سپلا پھر چوروں اور زانوں کے لیے بخش ہوتا ہے۔ کبوں کے لیے اور جوئے خانوں کے لیے لیکن آخونی پھر خدائی ہوتا ہے۔ اس میں ایسی حرکات نہیں ہو پاتیں۔ یہ پھر برا برکت والا ہوتا ہے۔ حقیقت سے ثابت ہے کہ اس وقت انی کر و موسفر الگ الگ ہوتے ہیں۔ ایکس الگ اور وائی الگ۔ اسی وقت صحت مند پکیتہ با جنم یافتہ ہے۔ دنی کے بلیں باری جاتے ہیں۔ زخموں میں مندل ہونے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔

### نیکی اور ذات

یہ مشکل ہے کہ انسان پہلے نیک بننے، اچھا بننے، صالح بننے، پھر ذات کی تلاش کرے اور اس سے ہم آجھ بہ اس کے مخفی پائے۔ ذات کے قریب ہونے سے نیکی، فلاح اور اصلاح حاصل ہوتی ہے۔ نیک ہونے سے ذات کا ذریعہ حاصل نہیں ہوتا۔ اسی لیے شرعی لوگ اچھا، نیک اور صالح ہونے کے باوجود ذات کا قرب حاصل نہیں کر سکتے۔ وہ جنت کی بھرتی ہوتے ہیں، انسان نہیں ہو پاتے۔

### روحانیت

روحانیت ایک ذاتی کونگ کامل ہے۔ یہ سماں کے جلن کا نام نہیں ہے۔ روحانیت احساس کا ایک سمندر ہے لامیں مارتا ہوا سمندر جس میں تم ڈوب جاتے ہو گیں، سستی اور زیست موجود ہوتی ہے۔ یہ موت ہے اور سماں کی رستاخیز ہے۔ جیسے تم تھے وہ توفیت ہو گئے اور ایک نئے قم نے جنم لیا۔

بڑائی اور برتری کی اپنی اپنی قسمیں ہیں۔ جب ہم بڑائی کی سوچتے ہیں تو کچھ حاصل کرنے کے حوالے سے ووچتے ہیں۔ جب انبیاء بڑائی کی سوچتے ہیں تو کچھ عطا کرنے کے حوالے سے ووچتے ہیں۔ جب میں بڑائی کے حصول کی کوشش کرتا ہوں تو نوکر چاکر خدام ادب اور مال و دولت اور محل ماڑی کو حاصل کرنے کی طرف لپکتا ہوں۔ لیکن جب نبی ہوتے ہوئے کا اظہار کرتے ہیں تو فرماتے ہیں پیاری میٹی تو نے نوکر چاکر خلام اور لوٹی لے کر کیا کرنا ہے۔ میں جسمیں ایک ایسا ایفنسہ بتا دوں جو جسمیں ہر مشکل پر آسانیاں عطا کرتا رہے!

گوئے نے کہ انسان کی روح بھی سورج کی طرح ہے۔ لگتا ہے کہ غروب ہو گیا لیکن غروب ہوتا نہیں۔

ہمارے اندر سے ہو کر باہر جاتا رہتا ہے تاکہ دوسروں کو بھی سیراب کرے۔ بغیر کسی کوشش کے، جدو جہد کے، بیخ کی Effort

یہ بھی نہیں سوچنا چاہیے کہ خدا ہمارے لیے ایک اعلیٰ درجے کا گھر بنادے گا۔ ایک بارہ کنال کی بخشی جواد م تاکہ ہم سکون کے ساتھ اور مرے کے ساتھ اس میں رہیں اور موجودیں کریں۔ ایسا نہیں سوچنا چاہیے اور نہ یہ بھی چاہیے۔ نہیں بارہ کنال کی بخشی کے بجائے خدا کے اندر رہنا چاہیے۔ کوئی نہیں مانگنی چاہیے، خدا مانگنا چاہیے اور جس نے خدمائیگی لیا، پھر وہ سب کوئیں والوں سے افضل ہو گیا۔

اگر ہمارا مٹھکانہ خدا کے علاوہ کہیں اور ہو گا تو پھر خطرہ ہر وقت موجود رہے گا۔ چور، ڈاکو کا خطرہ۔ آجی کا خطرہ۔ سیاہ کا خطرہ، زلزلے کا خطرہ لیکن جب ہم نے خدا کو پانیا تھا، سب کچھ بنایا پھر کوئی خطرہ باتی نہ رہا۔

اصل میں خدا آپ کو صحت نہیں دے سکتا، دولت نہیں دے سکتا، عقل و دانش عطا نہیں کر سکتا کیونکہ وہ خودی صحت، خودی دولت، خودی داشت، خودی اپنی قدری اور خودی اطہیان ہے!

### فوراً معاف کر دیں

جو باقیں سمجھ آگئی ہیں، ان پر عمل کرنا شروع کر دیں۔

جس شخص نے آپ کا کوئی قصور کیا ہو، اس کو فوراً معاف کر کے آزاد کر دیں۔ جب تک آپ اسے موال نہیں کریں گے، وہ قصور میں بکڑا رہے گا اور آزادی سے دور رہے گا۔ یاد رکھئے بکڑے ہوئے شخص پر شیطان دُورا جملہ کرتا ہے۔

مشیں میں چاند کی طرف جانے والا جب Base کی ہدایات پر عمل کرے گا تو وہ اوپر ہی اوپر چلا جائے گا۔ ہدایات پر عمل کرنے والا اور ماننے والا چاند تو کیا گردوں سے بھی آگے نکل کر سدرہ انسانی تک پہنچ جاتا ہے۔

اس بات کی فکر نہ کرنا کہ گیان و دھیان کی بہت سی باقیں قم کو سمجھ نہیں آتیں، اس بات کی فکر ضرور کرنا کہ جو باقیں سمجھ آگئی ہیں، ان پر عمل نہیں ہوتا۔

زندگی کے فیصلے کرنے کے لیے دماغ سے ضرور کام لیں جو خدا نے آپ کو دیا ہے۔ اسی طرح دل کے فیصلوں پر بھی عمل کریں، وہ بھی آپ کو خدا نے ہی دیا ہے۔

چہا داشت اسلام کے لیے نہیں، حکومت اسلام قائم رکھنے کے لیے دیا ہے۔

عمرت کے مخفی ہیں کہ دنیا کی قدر دل کے اندر نہ ہو، اس سے دل کو خالی رکھے اور بے ضرورت سامان جاند کرے۔ اگر ساری زمین گناہوں سے بھر جائے تو توبہ سب کو منادیتی ہے۔ ڈانماش ذرا سی ہوتی ہے لیکن بڑے پہاڑوں کو چاہو دیتی ہے۔

اگر سکون قلب کی طلب ہے تو ہر وقت اس کی فکر میں رہنا خود جمعیت کے منافی ہے۔ جمعیت جسمی ممکن ہے کہ

جب انسان روحانی زندگی میں داخل ہوتا ہے تو میرے مشاہدے کے مطابق اسے ایک عجیب واردات کا مرہ ہوتا ہے..... سلطی دنیا میں باطن کا سفر طے کرتے ہوئے جب انسان روحانی سر بلند یوں کی طرف بڑھتا ہے تو اس کے مبنی افعال میں نہیاں تبدیلیاں ہونے لگتی ہیں۔ اس کا جسم اور اس کی کارکروگی disturb ہو جاتی ہے اور اسے بدنی کرنی پڑتی ہیں۔ میں نے بہت سے سالکوں کو قریب سے دیکھا ہے اور ان کے حال کا مطالعہ کیا ہے۔ جن مردوں اور عروتوں کو نئے روحانی تجربے کا شدید جھٹکا لگتا ہے تو ان میں Clairvoyance کے واقعات ان کی مخلص احوال کے شعر پر شدت سے واردہ تین کرتے ہیں۔ چونکہ وہ اچاک آتے ہیں اس لیے اپنے ساتھنا خوبیگوار پیغام بھی لاتے ہیں (چھوٹے ہیں بھوئی تصویریں نظر آتی ہیں مقدس مقامات آشکار ہوتے ہیں۔ بُنکی گیت گائے جاتے ہیں) طاقتور جلشیں اپنی عادت کے اعتبار سے اس اچاک کے امتحان جانے والے ڈھنکے پر پورا زور وال کراسے بدل کر ہیں اور اندر کی روشنیاں جو باطن کے سفر کا نتیجہ ہوتی ہیں بندہ ہٹکنے کے اندر بھی چراغاں کرتی جاتی ہیں۔ اس سے لیکن نہایت کریبہ اور ملکوکھ قسم کی صورت حال پیدا ہو جاتی ہے۔ لوگ اس قسم کے روحانی لوگوں پر اور ان کے کرتوں پر اس طرح کی تحدید کرتے ہیں اور ان کا دل کھول کر ختمہ اڑاتے ہیں..... لیکن اس قسم کی شیخ انگریز اور کریبہ صورت حال سے جو متعلقہ صبر اور استقامت کے ساتھ عہدہ برآ ہوا جاسکتا ہے۔ مرشد ایسے ہی مشکل مقامات کے لیے ہوتا ہے۔ وہ اس افادہ کا مہبل ہونے کے باعث سب سے زیادہ مدد کر سکتا ہے۔

خداروج ہے۔ اس نے اپنی روح ہم میں پھوکی ہے۔ ہم کو اس روح کے راستے ہی تلاش کر سکتے اور اسی راستے پر چل کر اس سے ملن سکتے ہیں۔ انسان خدا کو جسمانی اور عقلی بنیاد پر تلاش نہیں کر سکتا۔

خدا میں اب رہا جاسکتا ہے، مستقبل میں نہیں۔

ایک عجیب بات ہے کہ مادی شعور رکھنے والا اور مادی ذہن رکھنے والا بھی بھی خدا کی چیزوں سے محبت نہیں کردا۔ خدا کی چیزیں اور خدا کی باتیں مادی ذہن کے لیے اختیاری چیزیں ہیں، بیکار چیزیں ہیں۔ اس کو خدا کی چیزیں اپنی لذت کرتیں۔ ایسا شخص اگر غماز پر ہٹاتا ہے یا جعد کے خطے میں بھی جاتا ہے، دوسرا میں بھی رسمات ادا کرتا ہے۔ چرچ بھی پرہاری باتیں اس کے اندر روحانی شعور پیدا ہونے کی ترجیح نہیں کرتیں۔

روحانی شعور میسیقی کے ذوق کی طرح پیدا ہوتا ہے۔ پہلے اس کے لیے خواہش ہو، طلب ہو۔ اس کے بعد میرہ اور آرام سے چیختے کی صلاحیت پیدا کی جائے۔ اس کے بعد اگ کے بول نے جائیں اور پھر خود کو مزید برداشت سے آٹا کرنے کے لیے ولپت کے ساتھ رشتہ استوار کیا جائے۔

روحانی شعور زندگی ہے اور مادی شعور موت ایک ذاتی تجربے کی بنابری میں کہہ سکتا ہوں کہ اگر انسان چاہو اور ایماندار ہو اور خدا کے ساتھ و اصل ہوئے آرزومند ہو تو وہ دست بستے عرض کر سکتا ہے کہ یا اللہ میں نے قرآن پڑھا ہے اور میں اس کو باقاعدگی سے اپنے مطالعے

میں کہاں ہوں لیکن یہ قرآن خدائی جو مجھے بہت عزز ہے، میرا تجربہ نہیں ہے۔ یہ سب کچھ فرمایا گیا ہے۔ میرے تجربے سے بہیں گزرتا۔ میں یہ سب کچھ جانتا نہیں ہوں (ماتا ضرور ہوں) کیا ایسا ہو سکتا ہے کہ آپ مجھے اس تجربے سے اور اس متابدے سے گزار دیں اور ”حصول“ کے لیے اور حوصل کے لیے میری منزل آسان فرمادیں۔ آپ یقین کریں کہ ایسا کرنے سے اور اسی خاصانہ دعا کرنے سے اتنا کچھ مجمل جاتا ہے کہ آپ اس پر حجران رہ پائتے ہیں۔

قصہ مفتریہ کہ آپ کا انعام خدا کی طرف سے ملتا چاہیے، انسان کی طرف سے نہیں۔

اب تک تو یہ حقیقت آپ پر کھل چکی ہو گئی کہ اخبار، ریڈیو اور نسلی ویژن صرف اس بات کا تذکرہ کرتے ہیں جو ہو چکا ہے اور جو ماہی میں گزر چکا ہے۔ پولیس نے جو چھاپ مارتا تھا، گجرات میں جو قتل ہوا تھا، اس نے جو فوج اتنا تھی، پہنچا میں جو گزری تھی، صومالیہ میں جو امریکی مارا گیا تھا، منڈی کا بھاؤ جو گراحتا، حصہ کی قیمت جو چیزی تھی..... ان سب کا تعلق ماہی سے ہے۔

میڈیا کے پاس اب تک وہ راز نہیں آیا کہ وہ پوشیدہ خبر دے سکے۔ اس واقعے پر حادی ہو سکے جوان پوشیدہ ڈوپلی کی وجہ سے رونما ہونے والا ہے جس کو ”خبر“ کا نام دیا جائے گا۔ اس وقت جو کچھ اخبار میں پچھتا ہے اور جو کچھ ریڈیو پہنچا جاتا ہے، وہ ہو چکنے والے واقعے کی بازگشت ہوتی ہے۔ ان غیر مرمری قتوں کے واقعات پیدا کرنے کی تفصیل ہوئی ہے جو فہرنا کر آپ کو پیش کر دی جاتی ہے۔ میڈیا ان غیر مرمری قتوں سے اور ان پوشیدہ طاقتوں سے واقف نہیں ہے۔

میرے حساب سے اور میرے اندازے کے مطابق ان سری طاقتوں نے فیصلہ کر لیا ہے کہ دنیا میں اسن کو بھال کر دیا جائے۔ اس متفق علیہ فیصلے پر مختلا بھی ہو چکے ہیں لیکن کسی انٹریشنل اپنکی یاد نیا کے سب سے بڑے ہی این اینے الگی اور پورٹ ابھی تک نہیں کی۔

غیر مرمری قتوں کا یہ فیصلہ ان دھیتے دھیتے آثار سے واضح ہونے لگا ہے کہ انسان پھر روحانیت کی طرف مل ہو رہا ہے۔ اکا دکا.... تباہ تباہ بہت ہی کم، بالکل موہوم ترقی کے اندر اسکن میڈیا اس کی خبر دینے سے قاصر ہے۔ میڈیا ہرگز ایک حس اور یوں نہیں ہے۔ اس کی حیثیت نوکھا تھانے سے زیادہ نہیں۔ قواعد ہو جائے کا تو پر چک کئے گا، پر چھپے گا وارث پھٹکیں ہو گا۔

میں تحریز و لذت کی بابت تو کچھ نہیں کہہ سکتا البتہ ترقی یا نہ دنیا کی بابت یقین سے عرض کر سکتا ہوں کہ دنیا کے ساتھ دنیا کے قلش تھی کہ دنیا اے اب اکسوں صدی میں روحانیت کی تلاش میں داخل ہو۔

میرے خیال میں روحانیت کے بارے میں ایک گھری، مدلل اور حقیقی گفتگو بھی بڑی توجہ طلب ہو سکتی ہے اور ہم اس سے بہت سی تھیں اور تنی حقیقتیں دریافت کر سکتے ہیں لیکن ایسا بھی تک ہوا نہیں۔ میرا مطلب ہے بھرپور انداز میں ایسے نہیں ہوا۔ اکا دکا جلسیں اور ہیں الاتو ایمیں رضور ہوئے ہیں لیکن اس کو وسیع و عریض پھیلی ہوئی گفتگو پر مخفیت نہیں کیا جاسکتا۔

خدا کا مطلب ہے کہ جو موجود ہے، اس کا یہ مطلب نہیں کہ وہ موجود کے اندر ہے بلکہ موجود واس کے اندر ہے، ان کی وجہ سے ہے۔ میں بھی اسی کے اندر ہوں، اس لیے میں اس کو نہ تو خلاش کر سکتا ہوں اور نہ تھی پکڑ سکتا ہوں۔ ہاں البتہ ان کے اندر گم ہو جا سکتا ہے اور اس کے اندر گم ہونا اس کو پانا ہے۔ رو حانیت کی دنیا میں ہر شخص کو اپنے سر پر سے ادھار لیے ہوئے علم کا گھنٹا اتنا پڑتا ہے اور ہوئے ہو کر قدم اتنا پڑتا ہے۔

پاکیزگی اور رو حانیت کا مطلب ہے اپنے آپ ہونا، اپنے آپ میں ہونا۔ عام طور پر انسان اپنے آپ سے ہبہ ہوتا ہے۔ ہبہ غیر ہوتا ہے۔ کبھی بھی آپ نہیں ہوتا۔ وہ ہر شخص کے ساتھ ہوتا ہے، مگر اپنے ساتھ نہیں ہوتا۔

دیکھنے، میں ایک غلام ہوں۔ باہر سے جو کچھ بھی آتا ہے۔ میں اس سے برائیختہ ہو جاتا ہوں۔ باہر سے آنے والی ہر شے میرے اندر کو تبدیل کر دیتی ہے اور مجھے خلاش کرتی ہے۔ اس خلاط سے میں خود مختار نہیں ہوں، مجبور ہوں۔ اگر ہبہ کی پیشی میں مجھ پر اثر اندازہ ہوں۔ میں دیسے ہی رہوں جیسا کہ میں ہوں تو پھر کچھ لجھے کہ مجھ پر علم کے اور آزادی کے دروازے کھلنے لگے ہیں۔ اصل میں خلا کے حصوں سے آزادی کی ابتداء ہوتی ہے۔ میں خلا کا void کا مشابہ بھی کرنا پاپیے اور مطاعد بھی۔ اگر اندر خلا پیدا کر لیا ہے تو پھر کچھ لجھے کہ باہر آسان ہو گیا، سادہ ہو گیا، اصل میں تھی شدی اور پھر میں اسی سنت ہونے کی شانی ہے۔

کوشش، بے چینی اور بے اطمینانی کا گھر ہے۔ کوشش کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ کسی شے کی خواہش کی جاری کیا ہے؟ موت اس بات کا اعلان ہے کہ بس۔ اس بیرونی پر آگے کوئی ڈنڈا نہیں۔ موت زندگی کی بھاگا دوزی اور رُش نک خاتے کا نام ہے۔ یہ مستقبل کو ختم کرنے والی مہربانی ہے لہجی یہ مزید امکانات کو ہبہ کے لیے بند کر دینے کا نام ہے۔ تیز طرار، مشتعل اور مستعد ہیں انسان کو بڑی بلند یوں تک لے جاتا ہے۔ جیسے راکٹ چلا ہے۔ کچھ اسکی تیزی انسان میں آ جاتی ہے۔ پھر موت اس کی مدد کرنے کے لیے آگے بڑھتی ہے اور اس تیز طرار، مستعد اور تیز رُش کو شانت کر دیتی ہے۔

یہ تیزی یہ طراری چاہے دولت کے لیے ہو، چاہے نہب کے لیے چاہے عیش و عشرت کے لیے چاہے تماں اور دنیا چھوڑنے کے لیے۔ اصل میں ایک جیسی تیزی ہے۔ پھر یہ بھی یاد رکھو کہ جہاں تیزی ہے، تاواں پن ہے، وہاں خواب ہے۔ خوابوں کے پیچھے ہبہ جما گا جاتا ہے لیکن جہاں پر کوئی تیزی نہیں، کوئی تاواں پن نہیں، وہاں حقیقت ہے، وہاں حق ہے اور حق بات تو یہ ہے کہ وہیں زندگی جس کو موت نہیں۔

تکب کا تعلق نہ دستوں سے رکھنے نہ دشمنوں سے گرفتوں سب کے ادا کرے۔

اور بہت دور لوگ بیٹھے ہیں اور بیلوں کی جوڑیاں کفری ہیں، ہر طرف بزرگی بزرگ۔  
میں سمجھتا ہوں کہ میر امتحانے مقصود لذت عیش، انبساط اور حصول زری فہیں ہوں چاہیے زندگی اور محنت ہی نہیں

جس طرح سائنس دان دنیا بھر میں اپنی سوچ پھیلاتے رہتے ہیں اور دنیا بھر کے لوگوں کو، سائنس دانوں سے اور ناسائنس دانوں سے مکالہ کرتے رہتے ہیں ایسے ہی ایک ناثم ہونے والا ڈائیاگ رو حانیت کے بارے میں بھی ہوتے رہتا چاہیے۔ رو حانیت کے ضمن میں ایک عالمی سینما راس اسکیلے پنے کی حیثیت رکھے گا جو اپنی تمام تر کوشش کی باوجود بجاوٹیں چھوڑ سکے گا۔

محبت کے بارے میں اب یہ واضح حقیقت عیاں ہو چکی ہے کہ حقیقی محبت آپ عطا کریں گے، اسی قدر اسی خزانہ برداشت جائے گا۔ اسی طرح مجھے یقین ہے کہ رو حانیت کے بارے میں جس تدریس اڈا ڈائیاگ کیا جائے گا، اس کی جملے کناروں تک بھرتی جائے گی۔ آپ اپنے دستوں، اپنے ساتھیوں، اپنے گروالوں سے رو حانیت کے بارے میں مجھے بھی سوال کریں گے، اسی قدر آپ کی معلومات میں اضافہ ہوتا جائے گا۔

اسی طرح جیسے سائنس دان اپنے اپنے ملکوں میں بیٹھے دنیا بھر کے درسرے سائنس دانوں سے اپنی معلومات کا اشتراک کرتے ہیں اور اس سے نیتنا لوگی کے علم کے دعست عطا ہوتی ہے، اسی طرح رو حانیت کی سائنس کے اشتراک سے اس علم میں بیٹھ بھا اضافہ ہو سکتا ہے۔

دنیا بھر کی ”پا گاہ کو ششیں“ اور ”دیوانے طرارے“ آڑ کو موٹ کے اندر جا کر دغم ہو جاتے ہیں۔ یہ موت کیا ہے؟ موت اس بات کا اعلان ہے کہ بس۔ اس بیرونی پر آگے کوئی ڈنڈا نہیں۔ موت زندگی کی بھاگا دوزی اور رُش نک خاتے کا نام ہے۔ یہ مستقبل کو ختم کرنے والی مہربانی ہے لہجی یہ مزید امکانات کو ہبہ کے لیے بند کر دینے کا نام ہے۔ تیز طرار، مشتعل اور مستعد ہیں انسان کو بڑی بلند یوں تک لے جاتا ہے۔ جیسے راکٹ چلا ہے۔ کچھ اسکی تیزی انسان میں آ جاتی ہے۔ پھر موت اس کی مدد کرنے کے لیے آگے بڑھتی ہے اور اس تیز طرار، مستعد اور تیز رُش کو شانت کر دیتی ہے۔

یہ تیزی یہ طراری چاہے دولت کے لیے ہو، چاہے نہب کے لیے چاہے عیش و عشرت کے لیے چاہے تماں اور دنیا چھوڑنے کے لیے۔ اصل میں ایک جیسی تیزی ہے۔ پھر یہ بھی یاد رکھو کہ جہاں تیزی ہے، تاواں پن ہے، وہاں خواب ہے۔ خوابوں کے پیچھے ہبہ جما گا جاتا ہے لیکن جہاں پر کوئی تیزی نہیں، کوئی تاواں پن نہیں، وہاں حقیقت ہے، وہاں حق ہے اور حق بات تو یہ ہے کہ وہیں زندگی جس کو موت نہیں۔

ایک بات رکھیے کہ اس کا اپنی طرح سے پلے سے بالند لجھے کہ رو حانیت کا اور جیسے جواب کبھی بھی باہر سے نہیں ملتا۔ علم باہر کی چیز ہے ہی نہیں اور نہ تھی یہ انفرمیشن ہے۔ یہ آپ پر لا دانیں جاسکتا۔ علم کو ہبہ اندر سے نکالا پڑتا ہے۔ جس طرح ڈول ہبہ کنوں کے اندر ڈال کر پانی نکالا پڑتا ہے لیکن اس میں بھی ایک شرط ہے کہ اندر جانے والا ڈول خالی ہو۔ اگر وہ بھرا ہوا ہو گا تو اس کے اندر پانی نہیں آ سکے گا۔

ہونا چاہیے۔ آرام اور سکون ہی نہیں ہونا چاہیے۔ مجھے اشیاء کی طلب بھی اتنی شدید نہیں ہوئی چاہیے۔ خاص طور پر نگار و انش بھی اشیاء کی بھی طلب نہیں ہوئی چاہیے۔ مجھے اسی استفزاق بھی نہیں ہونا چاہیے جو ہماری مظاہی اور سوت میں گھرا ہوا ہو۔ مجھے تو اس شعور کی ضرورت ہے کہ جو شے مجھے لے میرے راستے میں آئے، مجھے اتنی بھی ہو کہ یہ میرے خدا کی طرف کر دے ہے، اس کا تھنڈہ ہے۔ اس کا عطیہ ہے۔ اس طرح میں اس کی عطا کو اور کریمی کو بخشنش بھی سکون گا اور اپنے آپ کو ایک حقیر تھنک کے طور پر پیش کر سکوں گا۔

روحانی سفر میں اور بالٹن کی سافرت میں اول اول بہت سچھائی کھانا پڑتا ہے، سمجھنا پڑتا ہے۔ سچھتر کیسیں اول مل بھی جانے پڑتے ہیں۔

انسان تحت القدرت ہے، مستقل نہیں ہے (یعنی خدا تعالیٰ کی قدرت کے ماتحت ہے، خود مستقل نہیں کہو) چاہے ہو، جو چاہے نہ ہو) انسان کی ایک مستقل جو یہ بھی ضرور ہوتی ہے جسے اس کا ذہن اختراع کر لیتا ہے گرد یا کھایا ہے کہ ہر امر اس کی خواہش کے موافق نہیں ہوتا۔

سر آپ یہ تائیں کہ سو دیکھوں حرام ہے؟  
بس یہ حکم ہے اور حکم کے لیے کوئی دلیل نہیں ہوتی۔

لیکن ہم تو کسی بات کی دلیل مانے بغیر اس کی لا جگہ سمجھے بغیر اسے تسلیم نہیں کریں گے۔ فرمایا: اگر کسی مکان میں علومِ جدید کے ماہر اور بڑے بڑے دانشور پیشے ہوں اور اونچی اونچی باتیں کر رہے ہیں اور ایک انجینئر بھاگے جہاگے آئیں اور کہیں فوراً انھوں بھاگو بھاگو، یہ مکان گرنے والا ہے تو سب اٹھ کر بھاگ جائیں گے اور ایک شخص بھی دلیل یا Reason نہیں مانے گے کا۔ اگر ڈاکٹر کوئی دا جبوز کر دے، بلا جاں و جنت استعمال کرنا شروع کر دیں گے کہ یہ اس علم کا ماہر ہے لیکن دین کے عالموں کی بات ماننے میں سو سطر جس کے اعتراض کرتے ہیں، تھجیں نکلتے ہیں۔

شادہ: مولویوں کی بات کیسے مان لیں، سر، ان میں تو آپ کا اختلاف ہی ختم نہیں ہوتا۔ اب کس کی مانیں، کس کی نہ مانیں۔

ارشاد: اختلاف کہاں نہیں ہے اور کس میں نہیں ہے۔ وکیل حضرات ایک ہی واقعہ میں ایک دوسرے کے خلاف ہوتے ہیں اور خوب خوب بھگڑا کرتے ہیں بلکہ ان کے بھگڑا کرنے کو باقاعدہ کہرے ہے کار دینے جاتے ہیں۔ بھگڑا کرنے کے لیے پیش قدم کا فریض پر لگا کر دیا جاتا ہے کچھریوں میں۔ پھر ڈاکٹروں میں اختلاف ہوتا ہے مگر وہاں کوئی نہیں کہتا کہ ان میں تو اختلاف ہے۔ ہم کس کا علاج کریں، کس کا نہ کریں۔

جیل: یہ تو ہم نے کبھی سوچا ہی نہ تھا۔

شادہ: لیکن اس کی وجہ کیا ہے؟

ارشاد: وجہ اس کی یہ ہے کہ جو بات کسی کو کرنی ہوتی ہے اور اس کی ضرورت بھی جاتی ہے، اس میں خلاف،

خلاف کی پروانیں کی جاتی۔ دین کی چونکہ پروانیں اور اس کی قد نہیں۔ اس لیے جیسے بہانے خلاش کے جاتے ہیں۔

کھشوم: شاید اس کی وجہ یہ ہو مرک جان زیادہ غریب ہوتی ہے۔

ارشاد: شاید اس کا لکھنام تو سچے اور ایسی ہے بھی۔ بات یہ ہے کہ جان جیسی عزیز ہے، اگر ایمان بھی ایسا ہی

عزیز ہو تو علاج کی لگنگی جائے اور اس میں کسی تمثیل کی بہانے بازی نہ ہو۔

اگر آپ اندر سے نیک اور پاک صاف ہیں تو آپ کے سامنے ساری چیزوں کی طرح واضح اور شفاف ہوں گی۔ کسی مسئلے کے سچھے میں دشمن آئے گی۔ تم ان سب کو بڑی وضاحت کے ساتھ جان جاؤ گے اور تم ان سب کو سمجھو لو گے۔ ایک پاک صاف دل اندر کی طرف دیکھتا ہے اور بڑی گہرائی کے ساتھ دیکھتا ہے۔

خوشی کی خلاش، خوشی کے معنی۔ اگر آپ کو ایسی خوشی عطا کر دی جائے۔ (کفر ث اور خوشی) جتنی خوشی دوسروں کے ساتھ شیز کر دے تم کو اس سے زیادہ لذتی جائے گی (ماں اپنے سٹل ہموار رکھتے ہیں)۔

ہر تکالیف اپنے نیچر پر ہونے کی دوبارہ آرزو کرتی ہے لیکن وہ اپنے تکالیف ہونے سے پہلے کے زمانے کی آرزو کرتی ہے۔ Elements عنصر میں تکالیف ہوتے اور بلوٹ کر دیں ہی چلے جاتے ہیں۔

تکالیف اور تعجب کا کچھ مقصد ہے۔ آقائی مقصد! تکالیف اور حزن کے بغیر روح کا بدن سے برآمد ہونا ناممکن ہے۔ جب روح کو بدن سے الگ کیا جائے گا تکالیف ہو گی، ساری پیدائش تکالیف دو عمل سے گزرتی ہے۔

ذہن انسانی اپنے جو دیگری وجہ سے اور اپنی آنکھی کی بدولت سوچنے سے نفر کرتا ہے۔ اس کی خواہش نہیں رہتی کہ سوچے یا غور کرے۔ یا اپنے آپ کو مغلظ کرنے کا بھی خواہش نہیں ہوتا۔ نہیں اس کی آرزو ہوتی ہے کہ کوئی اس کی رہتی کر سوچے یا غور کرے۔ یا اپنے آپ کو مغلظ کرنے کا بھی خواہش نہیں ہوتا۔ نہیں اس کی آرزو ہوتی ہے کہ کوئی اس کی مغلظ کرے۔ یہی وجہ ہے کہ اس دنیا میں بہت تصوری انداد میں نصرم اور نانصرم ہیں اور لاکھوں کی تعداد میں گلکر اور فرشتی ہیں۔ ہزاروں ڈاکٹروں کے درمیان ایک صادق ڈاکٹر اور سیکھروں وکیلوں اور یاسیندوں کے درمیان ایک صاحب نظر مغلظ ہوتا ہے۔ اصل میں ہر یمن ماننے کسی بھی صورت میں ڈپلن ہونا نہیں چاہتا۔ بس ایسے ہی آوارہ گردی کرتے رہتے کو

ہے۔ مثکلات میں گزرتی ہے۔ اسی زندگی تکوار چاٹے گزرتی ہے۔ مقابلے کی تکوار، کپی میش کی تکوار، چالاکی اور ہوشیاری کی تکوار۔ مقام اور محسب تلاش کرنے کی تکوار اور تقدیر کے قاضی کا یہ طے شدہ فیصلہ ہے کہ جو تکوار کے ساتھ زندگی برقرار رکتا ہے، وہ تکواری سے قلل ہو جاتا ہے اور یہی اس کے خاتمے کا ذریعہ ہوتا ہے۔

1- اللہ کی عطا ہر حال میں اور ہر صورت میں علم اور حکمت سے ہوتی ہے۔ بحک و وہ کرتا ہے جو خود بحک ہو۔ جس کی اس میں یہ حقیقت رج بس جائے کہ اللہ تعالیٰ احتیاج سے پاک ہے اور اس کی ہر بات میں علم و حکمت ہے، اس کا مطلق ہجھرا فتح ہو جاتا ہے۔

2- ایک ای معيار اخلاق سامنے ہوتا یکسوئی کی نعمت عطا ہوتی ہے۔ ہر ایک جگہ سے اخلاق کے نمونے اکٹھے کر کے پھرنا اور پھر ان کی ترتیب و مدد و میں لگانے سے بچنی کے سوا اور پکھ حاصل ہوتی ہے۔

3- شخصین کا ساتھ وہ رکھ سکتا ہے جس کی اپنی کوئی مرضی نہ ہو۔ شخصین وہ ہوتے ہیں جن پر شیطان کا انداز ہمگن نہیں یعنی جن کو شیطان بہانہ نہیں سکتا۔ ان کا کوئی کام اپنی خواہش سے نہیں ہوتا جو بھی کرتے ہیں اللہ اور اس کے رسول کی رضا کے لیے کرتے ہیں۔ لوگوں کی تعریف یا ان کی تعریف کی شخصین کو پروانیں ہوتی ہیں۔

4- جب خیر پر خرچ نہ کیا جائے گا تو غیر پر خرچ در ہو گا اور اس کا حاصل ہلاکت ہو گا۔ خیر پر خرچ کرنے کی پہچان یہ ہے کہ اس راہ میں خرچ کر کے نفس کو خوشی نہ ہو۔ خرچ کرتے وقت صرف اللہ اور اس کے رسول کی خوشنودی مطلوب ہو۔

5- امتیازات تلاش کرتے رہنا جماعت کے ساتھ رہنے میں اور جماعت کو ساتھ رکھنے میں رکاوٹ ہن جاتا ہے۔ اس سے جماعت کا رخ پیدا نہیں ہوتا۔

امتیازات یہ ہیں کہ ہر وقت کو والی ٹکیشیں اور حسب نسب اور اپنی خوبیاں واضح طور پر یا بہم طریق سے اجاگر کرتے رہنا۔ جب یہ عمل ہو گا تو جماعت کے لوگ خوفزدہ ہو کر دور ہوتے جائیں گے۔ اگر کوئی اور شخص امتیاز عطا کرے تو اسے بسم اللہ کر کے قبول کر لینا چاہیے۔ حضور نبی کریم ﷺ کو امتیاز عطا فرماتے تھے تو وہ شخص باعزت ہو جاتا تھا جو شخص ہر وقت اپنے لیے امتیاز تلاش کرتا ہے، اس سے ملنے والا اپنے آپ کو بے عزت ہو جوں کرتا ہے۔

6- چھے معاف کیا جائے اسے آسانی عطا کرنا بھی بہت ضروری ہے۔

7- جو صرف عطا سے چھٹ جائے اور مخطلی کی معیت کو چھوڑ دے، فنا اس کا اعطاط کر لیتی ہے۔

معلوم ہو گا کہ اس کرہ ارض پر جتنے بھی مل ہوتے ہیں، وہ سب ذکر کے اور اظہار کے اور گفتار کے مر ہون منت ہیں۔

1- اخباروں میں جتنے بھی خطوط ایڈیٹر کے نام شائع ہوتے ہیں، وہ سب گفتگو پر، اظہار پر، الفاظ پر اور ہیان پر

اور بے راہ روی کو پسند کرتا ہے۔ کم بھتی، کم صحی اور کم دولتی ہماری راہ کے بڑے پتھر ہیں۔ ہم آگے بڑھتے ہیں اور پھر بچھے لڑھک جاتے ہیں لیکن کبھی کبھی ایک عجیب شاخانہ ہوتا ہے۔ انسانی زندگی بھی عجیب ہے۔ اس میں کبھی کبھی کم بھتی اور ناسازی صحیت اور یہاری ہماری راہ کے پتھر ہیں ہوتے بلکہ کبھی کبھی اچھی صحیت، اعلیٰ ماحدوں اور دولت مددی ہماری رزو جعلیٰ ترقی کی راہ میں بسے بڑی مشکل ہن جاتے ہیں۔ آپ نے دیکھا ہو گا کہ اچھی صحیت اور دولت کی فرادی اور دوستیک بھیل آسائش خدا کے بغیر بڑی اچھی زندگی گزارنے لگتی ہے اور یہ زندگی بڑی خوبی کے ساتھ گزرتی جاتی ہے تا آنکہ اس میں کوئی عجیب سامروہ نہیں آ جاتا۔

اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ باطن ہے کے راستے کے لیے انسان کو نیسا راست پنے۔ بہت اعلیٰ درجے کا فلسفیان تعلیم والا راستہ بھی چحا جا سکتا ہے اور سید حسادا ایک پر یہی قسم کا راستہ بھی اختیار کیا جا سکتا ہے۔ خدا کے بارے میں باتیں بھی ہو سکتی ہیں اور خدا کے بارے میں غور بھی کیا جا سکتا ہے لیکن اس سے خدا ہمارے مشاہدے میں نہیں آتا۔

علمی پلندے ہوں۔ جو کچھ ہمارے لیے ہو گا روحانیت کے تختے پر آرام دہ صورت میں ہو گا اور اس آرام کی حالت میں ٹلے گا۔ وہ کچھ ایسا ہو گا کہ ہم کو تجویز کے تھے راستوں سے گزارے گا اور وہ کچھ یوں زندہ بھی ہو گا، مستعد بھی اور چوکس ہو کر بھی ہمارے تجویزے اور مشاہدے سے گزرتا جائے گا۔ آرام کرو، قیامت کرو۔ Relax کرو اور پھر دیکھو کہ یہ وہ غیر مریٰ ہے جو مختلف مظاہر میں جلوہ گر ہو رہا ہے، نظر آئے لگا ہے۔

جب زندگی کی اعلیٰ اور عدمہ چیزوں کے لیے ذہنی اور جسمانی کوشش ترک کر دی جاتی ہے تو تمام اچھی اچھی اور مرغوب اشیاء قدرتی طور پر اپنی آن غوش کھول کر آپ کے دجدو سے لپٹتا شروع کر دیتی ہے۔

ایک بات یاد رکھنا کی مسئلہ سے مسئلہ کا علاج نہیں کیا جا سکتا یا ہونے سے یا حصول سے نہ ہونے کی کافی نہیں کی جاسکتی۔ صحیت کی زد آگے بڑھا کر بیماری کی کافی نہیں کی جاسکتی۔ دولت سے یارو پے سے بہت حاصل نہیں ہو سکتی۔ دولتوں سے یا شادی سے رفاقت حاصل نہیں ہوتی۔ یہ سب کچھ اللہ کے فضل سے اور اللہ کے خیال سے اور اللہ کی طرف رجوع کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔ انسان بیچارہ غنیٰ کے اوپر بثبت کا پلٹر گالا کا کروارا پنے موکے بند کرنے کی کوشش کرنا رہتا ہے اور وہ بند نہیں ہوتے۔ یہ ظاہر کے انعام اور ظاہر ہر کی چیزیں کچل پھول اور غنچے ٹکونے ہیں جو غیر مریٰ قوت نہیں سے وجود میں آتے ہیں۔ جب تک اس وقت کی طرف توجہ نہیں ہو گی، زبردستی کے کچل پھول غنچے ٹکونے کا غنڈ کے بھولوں کی طرح ہوں گے۔

زندگی کی طرف آپ دو طرح سے پیش قدمی کر سکتے ہیں۔ ایک تو آپ اصول کے اندر اور قانون کے اندر رہ کر اور دوسرے فضل کے اندر grace کا سہارا پکڑ کر۔

ماہی زندگی کے زور پر زندگی گزارنے میں بڑا ذرگ لگتا ہے اور بسا اوقات زندگی ناخوشواری کے ساتھ گزرتی

بنی ہوتے ہیں۔ گویا ان میں ذکر کے علاوہ اور کچھ بھی نہیں ہوتا۔

2- دیواروں پر پوسٹر، سڑک کنارے ہوڑنگ، اخیراً روں کے کالم، لیڈر روں کے بیان، متر روں کی تقریبی مولویوں کے وعظ و نمرہ یہ سب الفاظ ہی ہوتے ہیں اور ذکر اذکار کی دنیا سے تعلق رکھتے ہیں۔ عمل ان کے مقابلے میں معمولی اور بے معنی ہوتا ہے کہ وہ گفتار کے منع سے صورت پر ہوتا ہے۔

3- احتیاج الفاظ کے فرمیں درج میں مقتی ہوتا ہے۔

4- نظرے مارتے انتلابی الفاظ کے نظرے مارتے ہیں اور لفظوں میں اپنے غم و غصے کا انہصار کرتے ہیں۔

5- خاموش walk کرنے والے اپنے احتیاجی ہوڑاٹھا کر کر جلتے ہیں۔

6- جو لوگ دھرنا دے کر بیٹھ جاتے ہیں، وہ بھی ذکر کرتے ہیں لیکن ان کا ذکر، ذکر خیلی بھی ہوتا ہے۔

7- مرن برست والوں کے بیچے بھی ایک ذکر ہوتا ہے اور وہ ذکر خیلی بھی ہوتا ہے۔

8- اصل میں دیکھا جائے تو ذکر ہی ارتکاب عمل ہے۔ جو عمل ذکر کے بغیر ہو اور جس کے بیچے

اس کا اقرار اعلان نہ ہو، وہ عمل بے معنی، رایگاں اور بد نیتی پر ہوتا ہے۔

9- گفتار کی بڑی اہمیت ہے بلکہ گفتار ہی اہم ہے۔ الفاظ کے اندر ہی خیر اور شر کی قومیں پہنچ ہوتی ہیں۔

الفاظ کو آپ جہاں بخش، لاکف سیوگ کو لوں کے طور پر استعمال کر سکتے ہیں اور الفاظ ہی کو آپ کا شکوف کی گولوں کے طور پر استعمال میں لاسکتے ہیں۔ گفتار میں بڑی احتیاط کی ضرورت ہوتی ہے اور گفتار کا Volume ذکر سے سیٹ کیا جاتا ہے۔

کوئی نہیں کا عمل کتنا بھی ارف کیوں نہ ہو، اس کے بیچے چونکہ کسی دستور کا اعلان نہیں ہوتا، اس لیے وہ عمل محظوظ ہو جاتا ہے۔

ہر عمل بھی عمل نہیں ہوتا..... ہم اکثر ”رولنے“ کوی عمل سمجھ لیتے ہیں۔

لیکن جہاں مولا نہیں، وہاں رولا ہے۔ رولا عمل نہیں، رولا ذکر نہیں، رولا درشیں، رولا اس، رولا اتی ہے۔ متنی میں رولا ہے، بازار میں رولا ہے، مجھ میں رولا ہے۔ شاک مارکیٹ میں رولا ہے، بی بی میں رولا ہے، درلڈ فورم میں رولا ہے، ہاک شو میں رولا ہے۔ اور جہاں مولا نہیں وہاں رولا نہیں۔ بس رولا اتی رولا ہے۔

اس لیے بزرگان دین ذکر کی تلقین کرتے ہیں تاکہ انسان رولے سے ٹوٹ کر مولا سے لگ جائے۔

انسان اپنے علم میں اضافہ کرنا چاہتا ہے لیکن مجرور ہے۔ مجرمات کی دنیا میں سائنس کا آدمی رہنے پر مجرور ہے۔ اس کو یقین آئی نہیں سکتا۔ (1) وہ کہتا ہے اپنے تو ہوئی نہیں سکتا۔ یہ انسان کے ذہن کی پیداوار ہے اور اس کے تحکیم کا ایک حصہ ہے۔ (2) دوسرے کچھ واقعہ اگر را درکیتے والا چونکہ ناقص تھا۔ تب بیت یافت نہیں تھا، اس لیے مجرمه نہیں سمجھا کیونکہ اس کے پاس واقع علم نہیں تھا۔ (3) لوگوں کے درمیان بات چلتی چلتی اور وقت گزرنے پر شکلیں بدلتی ہیں تھیت سے مجرمے

روپ و حارثی۔

موی ایک ماہر بخرا فیہ دان تھے۔ ان کو پتے تھے کہ جوار بھاتا کے دورانِ سمندر کا پانی کب بالکل بیچھے ہوتا ہے۔ وہ

اپنی قوم کو آسافی سے لے کر نکال گئے اور فرعون بخرا نہ جانے کی وجہ سے ڈوب گیا۔

یہ نہیں ہے کہ مولوی نے ڈراؤ را کرو گوں کو خوفزدہ کر کے گناہ کی طرف دھکیل دیا اور ان کے اندر جرم کا اور

تصور کا تصویر پیدا کر دیا اور اس تصور سے خود فائدہ اٹھایا کہ ان کا لیڈر ہیں کر بیٹھ گیا۔ یہ بات نہیں، گناہ کا تصویر انسان کے

اندر reflextive کی صورت میں ہے۔ انسان کے اندر وہی تو زان میں جب بے وزنی پیدا ہو جاتی ہے۔ جب اس کے

اندر بخرا نہیں کی کمی واقع ہو جاتی ہے۔ ندا سے بیگانی پیدا ہوتی ہے، علیحدگی پیدا ہوتی ہے تو وہ گناہ کا شکار ہو جاتا ہے۔

اندر بخرا نہیں کے بغیر اس کے جھر کے ہے بغیر۔ یہ (گناہ) انسانی ضمیر کے تانے بانے اور اسی کے تارو پوڈا کا ایک

مولوی کے خوف دلانے بغیر اس کے جھر کے ہے بغیر۔ یہ بات نہیں کیا ہے اور اس کے اثرات کا انسان کے جو جو پر جس جس

ھڑکے۔ گناہ مذہب نے ایجاد نہیں کیا۔ یہ اس نے دریافت کیا ہے اور اس کے اثرات کا انسان کے خلاف گناہ کیا ہے۔ اس کا بھی مشاہدہ کیا ہے۔ (اس

کھلانگ یعنی سماں دنیا نے اعتراف میں ڈھونڈا ہے۔

ہر جیز ایک سی ہے اور ہر جیز مختلف ہے۔ تمام انسانوں میں انسانیت کا جزو Common ہے، پھر بھی ہر جیز

مختلف ہے۔ اسی طرح تمام نہاد ب ایک سے ہو کر بھی جدا جاتا ہے۔

ایتم کے اس درمیں ہم انسان کے بارے میں بڑی وسعت نظری کے ساتھ سوچنے کے عادی ہو گئے ہیں۔ ہم

دیکھ رہے ہیں کہ دنیا بھر میں انسانوں کے احساسات، جذبات، معاملات ایک جیسے ہیں اور ان کے سائل، ان کے قاتھے،

ان کے خوف اور ان کی خواہش کی ایک طرح کی ہیں۔ ان سب کی امیدیں بھی ایک جیسی ہیں۔ سب کے اس انسان میں

اور انسان کی وسیع برادری سے تعلق رکھتے ہیں لیکن آپ سے بھی بھی کسی انسان کا تعارف یہ کہہ کر نہیں کرایا جاتا کہ ان سے

لیتے، یہاں بھی ایک انسان میں بلکہ انہیں مصری، یونانی، اطالووی، البانی، امریکی اور انگلستانی کہہ کر بتایا جاتا ہے۔

تو اسی کے اندر کوئی ساز طبلے کی جگہ نہیں لے سکتا اور ہار مونہم گھرے کا خلا پر نہیں کر سکتا۔ اسی طرح تجھری،

ڈھوک اور کھڑھاں اسی پر اپنے مقام پر بھتی ہیں لیکن ساری کی ساری ایک سی دھن: جباری ہوتی ہیں۔ ایک ہی لے جاری

ہوتی ہے اور ایک ہی استاد کے آگے جھلی جاری ہوتی ہیں۔

یہ دنیا کیسے معرض وجود میں آئی کیونکہ تی۔ کس ترتیب سے اس پر ساری چیزیں آتی گئی اور نہیں گئیں۔ شاید پہلے

دان اور رات بننے، ڈاگ ہنا، پھر آسائی، زمین اور سمندر، ہگاس، سورج، چاند ستارے سمندروں کے اندر چھپلی، پھر دناغوں،

چارنا گوں والے لزیمی جانور اور ان کے ساتھ پیٹ کے بل رنگنے والے جانور اور آخريں انسان۔

لیکن کوئی دل کو نہیں الگت، تسلی نہیں کرتا۔

جج کے لیے اور حق کے لیے انسان کی تلاش چاری ہے۔ انسان زمانہ قدیم سے سوال پوچھتا آیا ہے اور اب تک پوچھ رہا ہے۔ ایک نسل کی سائنس دوسری آنے والی نسل کا تو ہم ہیں جاتی ہے۔ دوسری پوچھ کے لیے ارتقا ہیں جاتی ہے۔ انسان کی یہ تلاش بڑی پوجہ، تکلیف وہ اور تحکانے والی ہیں جاتی ہے لیکن اس کے باوجود وہ بڑی پر ٹکوہ، شاندار نہت خواہ بھی ہوتی ہے۔ Glorious

## تصوف

### فوری علاج

1. اندر حاجز بکایا ہوتا ہے تمیز طرا رخی میں بھرا ہوا؟  
اندر حاجز بکایا اسی حدت ہوتی ہے جس میں روشنی نہیں ہوتی۔ اس حدت سے فائدہ اٹھانے کے لیے عقل کی چھوٹی سی سوامیتی جلا کر ضرور دیکھ لو۔
2. آپ نے کہا تھا کہ ہم مضطرب محسوسات کو غیر بھی دے سکتے ہیں یہ کیسے ممکن ہے؟  
جو شے آپ کو خوفزدہ کر رہی ہے اگر آپ بہت دریک اس کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر کھڑے ہو جائیں تو تمہاری دری بعد وہ خوفزدہ ہو کر بھاگ جائے گی۔
3. اپنے تصورات اور خیالات کی پریتال کس طرح سے کر سکتے ہیں کہ وہ ٹھیک بھی ہیں یا نہیں؟  
دیکھیں کہ کیا آپ کے خیالات نے اور آپ کے قلنسے نے آپ میں کوئی تبدیلی پیدا کی۔ اگر نہیں کی تو اپنا قلقہ تمہاری کردیں۔
4. اصلی منہبی کس طرح سے حاصل ہوتی ہے اور کب حاصل ہوتی ہے؟  
آپ اس وقت پورے طور پر مضبوط ہوتے ہیں جب آپ میں کوئی غصی تصور یا غصی جذبہ نہیں ہوتا۔
5. اپنے سائل حل کرنے میں کتنی درکاری ہے؟  
سری قلنسے میں "خود محنت یا لگلی" پر وقت کا تصرف نہیں ہوتا۔ محنت یا بھی فوری طور پر ہوتی ہے۔ جب بات کچھ میں آگئی اسی وقت محنت ہو گئی۔

### بیش بہا نسخہ

خوبیداری اور خوبنگہداری کے لیے آج آپ کو ایک لقمان حکیم جیسا نذر عطا کرتے ہیں۔ ذرا غور سے سنتا اور پھر ضرور استعمال کرنا:

آج کے بعد سے لوگ آپ کے ساتھ جو بھی سلوک کریں یا آپ کے ساتھ جو بھی روز یا اختیار کریں یا آپ کے

پہلا جا  
بارے میں جو بھی کہیں ان کو ایسا کرنے دیں اور ان کی راہ میں جائیں نہ ہوں۔ ان کے روایے اور ان کی طبع میں نہ تو کوئی تہذیبی پیدا کریں اور نہ ہی کسی طرح سے ان پر اثر انداز ہوں..... نہ ہی ان کے کہنے اور کرنے پر ناخوشی کا اعلیٰ کریں نہیں لفڑیں کریں کہ اس کا تند کرنا اور وہ سے کہ کریں اس موضع پر زبان ہی نہ کھولیں۔

آپ کے اندر ایک کشش ہے اور وہ اسی چیزوں کو آپ کی طرف کھینچتی ہے جس کی اس کو چاہت ہوتی ہے۔ مثلاً کچھی ہے..... یہ قدرت کا ایک اصول ہے۔ شیر شیروال کے ساتھ کرنا پہنچ کرتے ہیں اور گیدڑ گیدڑوں کے پہنچ کھینچتی ہے۔ اب یہ سب کیا جائے؟ ۲۷ زادی کے لیے شخصی آزادی کے لیے اور ذاتی خوشی کے لیے یہاں کے عمل نہیں ہیں جو ہم کو منظر کرتے ہیں اور ہمیں وہ سوچوں میں گھرتے ہیں بلکہ یہ ہماری اپنی غیر محفوظیت کا خوف ہوتا ہے۔ Insecurity کا انہی شہد ہوتا ہے اور اس بات کی طلب ہوتی ہے کہ وہ لوگ ہم کو حنافت میں رکھیں اور ہمکو من رکھیں اور جو کام ہم کر رہے ہیں اسے آرام سے کرنے دیں۔

### قسمی کا خاتمه

بہت سے لوگ ہر وقت مصیبت میں گھر سے رہتے ہیں خاص طور پر لوگوں کے ساتھ ان کے معاملات بری طرح

جس میں جاتے ہیں۔ ہم کو کیا معاون کرنا چاہئے۔

آپ دیکھیں کہ آپ کے بہت سے مسائل غلامت کے لوگوں کے ساتھ رابطہ کئی وجہ سے ہیں۔ پھر آپ کرایک اور تکلیف وہ حقیقت کا سامنا بھی کرنا ہو گا کہ آپ کے اندر کچھ غلط قسم کی چیز ہے جو غلط قسم کے لوگوں کو اپنی فری خوبی کر دیتی ہے۔ آپ یہ وہ سخت مقام ہے جہاں آپ کو ایمانداری کے ساتھ نشرتی کرنی ہے اور اپنی ذات کی درمیانی رکھے بغیر معاملے کی حقیقت کرنی ہے۔

جس قسمی کوچھی طرح سے بھولیا جائے پھر وہ بد قسمی نہیں رہتی۔ وہ اپنا آپ رو ہر آنی نہیں۔ جب مسئلہ اچھی

فری سے بھی میں آ جاتا ہے تو اس کا مسوٹ بلوٹ جاتا ہے حرکت بند ہو جاتی ہے اور جب حرکت بند ہو جائے تو مسئلہ Stop ہو جاتا ہے ختم ہو جاتا ہے۔ روحانی راستے کی سب سے بڑی منزل میں ہے کہ اپنے آپ کو خود آزاری سے بچایا جائے۔ بہ پیراز معلوم ہو جاتا ہے اور اس پر عمل شروع ہو جاتا ہے تو آدنی ہتھی افسوس کرتا ہے کہ کاش! یہ بات پہلے معلوم ہو جاتی اور جو نقصان ماضی میں اٹھائے تھے وہ نہ اٹھانا پڑتے۔

### عمل

عام طور پر ایک شخص کے پاس اپنے عمل کی ایک لمبی نہرست ہوتی ہے۔ وہ بہت کچھ کرنے اور کرگزرنے کا خواہشند ہوتا ہے لیکن اس ظالم کو یہ معلوم نہیں ہوتا کہ کچھ نہ کرنا بھی عمل ہی کی ایک سورت ہے..... تیری رمز کے طور پر کچھ کرنا بھی سب سے بڑا قلتی عمل ہے۔

کیا آپ نے کبھی اس پر غور کیا کہ جو شخص زور لگائے اور دھویں مارے بغیر اپنے دن میں واٹل ہوتا ہے وہ کس خوشی سے سارے کام سرانجام دیتا ہے۔ زور لگانے اور زور آزمائی کرنے سے بڑی اڑ چیزیں پیدا ہوتی ہیں اور ہر کام میں بڑی طاقت صرف ہوتی ہے..... ہم کو اس شعور اور ہوشمندی کی ضرورت ہے کہ جانیں کہ ہم جو کام زور لگا کر کرتے ہیں اس لیے کہ آپ گھونسوں کی دنیا میں رہتے ہیں۔ ہم کو وہی کچھ نصیب ہوتا ہے جس دنیا میں ہم آباد

### گھونے

"اس دنیا میں سارے گھونے بھی کو کیوں لگتے ہیں؟"

"میں نے اپنے آپ کو پڑھا۔ اپنے وجدوں کی تلاوت کی۔"  
"شabaش! تم نے منزل کی طرف جانے کے لیے سیدھا قدم اٹھا۔ اب اس تلاوت و جو دکا سلسلہ ثابت نہ کر رہا۔"

"بچھتے دنوں تم نے کیا پڑھا؟"

"ایک دینی کتاب۔"

"اور تم نے بھی؟"

"ایک قلنسی کتاب۔"

"اور تم نے کیا پڑھا؟"

دیکھیں کہ آپ بے معنی خدشات اور بے بنیاد مغفر و نسou کے بجائے طا تو رحائق سے روشنas ہو سکتے ہیں۔  
دیکھیں کہ کسی دوسرے آدمی کے لیے بالا حظ اور Considerate ملے ہوئے ہونے کے لیے آپ اس کے معاملات  
میں قبول نہیں دے رہے۔

دیکھیں کہ آپ احتقان اور غرض مندوگوں کی خوشیاں اور مدح سرائی سے متاثر نہیں ہو رہے۔

دیکھیں کہ ایک مختلف قسم کا انسان ہی دوسرے مختلف قسم کے لوگوں کو جان اور پیچان سکتا ہے۔

دیکھیں کہ دوسرے لوگوں نے اپنے آپ پر جو خوب چڑھار کئے ہیں کیا آپ ان کے اندر کے انسان کو پیچان  
رہے ہیں۔

دیکھیں کہ آپ نے یعنی یکہ لیا ہے کہ اپنے آپ کے ساتھ کس طرح سے خوش ہو کر رہا جاتا ہے۔

ہم کو اتنا کس طرح سے حاصل ہو سکتا ہے؟

جب آپ کی ظاہرآ صورت اور اصل صورت میں مطابقت پیدا ہو جائے یعنی جیسے اندر ہیں ویسے انی باہر  
ہو جائیں۔

جب ہماری زندگی "حقیقی" کی خواہ پر پروش پائے گی تو ہمیشہ بھوکی رہے گی اور بالآخر اس گزینگی کے  
انہوں موت کی آغوش میں چل جائے گی۔

وہ موت جس کی راہ سے ہم زندگی میں داخل ہوتے ہیں کوئی حقیقت سے فراہیں۔ کوئی فرار کی راہ نہیں بلکہ نوٹش  
حقیقت کی طرف ایک واضح "کومٹ مٹ" ہے۔ اس کی ابتدا۔

جب ہم زندگی کی (مادی) اشیاء کو اصل سمجھ کر انہیں اپنائے میں بجک دو کرتے ہیں اور ان کے عشق میں مرتے  
ہیں تو ہم کو گہرے مطالعے کے بعد اور سر و فہمی مشاہدے کے بعد پہ چلا ہے کہ یہ اشیاء تو بے معنی لا اینی اور بے حقیقت  
ہیں ایمان میں متفرق ہونا نہ صرف صحت روحانی کے لیے مضر ہے بلکہ صحت جسمانی کے لیے بھی بے حد غیر مفید ہے۔ لیکن  
ان کو بے معنی اور بے حقیقت سمجھنے کے لیے ان اشیاء کو زار و رکھ کر اور خود پر کھڑے ہو کر ان کا مشاہدہ کرنا ضروری ہے  
اور یہ اور کھٹا اور پرے ہو کر مشاہدہ کرنا اس بات کا مقاضی ہے کہ ان اشیاء کو اپنی زندگی سے نکال کر دیکھا جائے۔ اگر مستھا  
نہ کرو تو حکومت کے لیے عارضی طور پر چدامیام کے لیے بعض مطالعے اور مشاہدے کی خاطر صرف پڑتاں کے لیے۔

ریگستانی درویش بتاتے ہیں کہ اللہ کریم نے اپنی مہربانی سے دیرانے کو اس لیے تخلیق کیا کہ یہ دیرانے خدا کے  
ذمک مختزم ہے کہ اس کی کوئی قدر و قیمت نہیں اور اس کی کوئی اہمیت نہیں (زرخیز اور سر برزخ یون کے مقابلے میں جس کے  
لیے جگہیں اور خوزر بیان ہوتی ہیں، جن کو سونے کی چیز کہا جاتا ہے) خرابے اور دیران زمین انسان کے لیے تاریخ نہیں  
ماہیتی کی طرف نہیں۔

وہ ہمارے لیے ایک اور زنجیر ہن جاتا ہے۔  
ہائل میں داخل ہو کر کام کرو۔

## قانونِ قدرت: مکافات

تری رمز کے ایک اصول پر نگاہ ڈال کر دیکھئے کہ جو کچھ تم کسی اور کے لیے چاہتے ہو وہی تم اپنے لیے چاہئے  
ہو۔ یہ اصول ہر فرض پر ہر وقت اور ہر مقام پر لامگے اور کوئی اس کی گرفت سے نکل نہیں سکتا۔

فرض کیجھ راشدہ کو روہی سے کوئی تکلیف نہیں اور اس کا دل ڈکھ سے بھر گیا تو اس نے روہی سے بدل لیئے کے  
لیے اسے بددعا میں دیں اور اس کا برا چاہتا تاکہ اس کے ذہن کو پچھوٹ سکون پہنچے۔ اب جب راشدہ نے روہی کا برا چاہا اور  
اس کو بددعا میں دیں تو پہ چلا کر راشدہ بددعا کے اور برائی کے سورہ باؤس میں رہائش پر یہے جہاں سے اس کو بددعا کی  
کھلی پلائی مل رہی ہے اور مفت مل رہی ہے۔ اب جب بھی راشدہ بددعا کے پیکٹ تیار کرتی ہے تو اس کے گھر میں بھی ایک  
قیصری کھل جاتی ہے جہاں پلائی کے لیے مال تیار ہو رہا ہے۔ اب راشدہ اپنی ہی خواہش ہے اور اپنی ہی سزا ہے۔  
اس سزا سے نکلنے کے لیے تری قانون کو اچھی طرح سے سمجھنے کی ضرورت ہے۔

## مراقبہ

معمولی سوچ معاملات کا حل ملاش نہیں کر سکتی بلکہ معمولی سوچ ہی معاملات اور یہ چیزیں بیدا کرنے والی ہوئی  
ہے۔ ایک کبڑتہ باز کمی بھی کسی بھی کو اپنے کبڑتوں کی خلافت پر مامور نہیں کرتا۔

ہر فرض میں یہ صلاحیت موجود ہے کہ وہ معمولی سوچ سے کنارہ کر کے گہری سوچ کو اپنائے اور اس میں مہارت  
حاصل کرے۔

اس کو اس طرح سے شروع کیا جاسکتا ہے کہ آپ خاموشی سے اپنے کمرے کے ایک گوشے میں اپنے راتھ  
بیٹھیں۔ اپنے ذہن کے ساتھ کوئی درویش نہ کریں۔ صرف اس کا مشاہدہ کریں کہ یہ کہہ کر هر جا ہاتا ہے اور کیا کیا کرتا ہے۔  
اپنے خیالات کو بھرتے اور پھر ناپید ہوتے دیکھیں اور دیکھتے جائیں۔ اذول اذول یہ مشکل بھی ہو گا اور جیب بھی گے گا۔ لیکن  
اپنی کوشش ترک نہ کریں۔ ایک وقت ایسا آئے گا کہ آپ اپنے خیال کی پہلی روکوکڑ لیں گے۔ یہ معمولی روٹیں ہوئی۔ یہ  
پرسکون ذہن ہوتا ہے جو آپ کے سارے الجھاؤ کو سمجھانے کی صلاحیت رکھتا ہے۔

## بصیرت کے اصول

دیکھیں کہ نامدیری اور محروم سازی آپ کو آزادی اور قارغ الابالی کی طرف لے جانے کی طاقت رکھتی ہے  
لے جگہیں اور خوزر بیان ہوتی ہیں، جن کو سونے کی چیز کہا جاتا ہے) خرابے اور دیران زمین انسان کے لیے تاریخ نہیں  
ماہیتی کی طرف نہیں۔

ایک دو مرتبہ تو آپ اس پر دھیان کر لیں گے۔ اس کے بعد خیال آپ کو بھاگ کر کہیں کا کہیں لے جائے گا۔ بندے ایسے دیر انوں اور ریگستانوں میں بلا مقصد رہتے ہیں اور خدا ان کا خاص خیال کرتا ہے اور ان پر خصوصی نظر رکھتا ہے۔ یہ لوگ اگر چاہیں تو بڑی آسانی کے ساتھ آبادیوں کا رخ کر سکتے ہیں اور سیبے سے سجاوٹ شہروں میں جادا حل ہو سکتے ہیں۔ لیکن اللہ نہیں چاہتا کہ وہ ایسا کریں۔ نہ ہی وہ اپنے اللہ کو چھوڑ کر جانا چاہتے ہیں۔ ان دونوں نے ایک دوسرے کی معیت میں جو وقت گزارا ہوتا ہے وہ انسانی زندگی کے نایاب لمحے ہوتے ہیں اور انسان انہیں کسی قیمت پر بھی کھونا نہیں چاہتا۔

### مراقبے کے لیے امن اور سکون ضروری ہے

سکون کیا ہے، مقابلے کا رخ چھوڑ دینا، خم خوبک کر کھڑے رہنے کو ترک کر دینا۔ اگر آپ کو امن اور سکون کی ضرورت ہے تو لڑائی بند کر دیں۔ سکون چاہتے ہیں تاہم اپنے خیال کے ساتھ جنگ بند کر دیں۔ خیال تو آپ کو اکساتے رہیں گے۔ آپ ان کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر ہلاشیریں بند کر دیں۔ اگر آپ اپنے جذبات میں سکون چاہتے ہیں اور اس کو خشندا کر کر رکھنا چاہتے ہیں تو ان کو بند کر دیں، محوسات کے حوالے کر دیں۔ احساسات جذبہ کو محسوں کریں گے اور آپ کو اطلاع دیں گے۔ اس سے اطلاع حاصل کریں۔ تندیز ہوا کا چند پار احساس کی ڈالیاں ہلائے گا۔ ان ڈالیوں کو بلتا دیکھیں اور وہ کیختے جائیں اور پڑ کرتے جائیں کہ ڈالیں کوہر کو جو جوم روہی ہیں۔

اگر جسمی سکون کی ضرورت ہے تو زندگی کی دوڑ دھوپ روک لیں۔ اپنے جسم کو حصہ منزل سے آگے نہ لے جائیں۔ جسم کو تراہم دیں، جسم کو درزش کے ساتھ خوش حال کریں۔ اگر لوگوں کے ساتھ اس و سکون کی آزو ہے تو لڑائی بند کر دیں۔ اپنے راستے پر چلتے جائیں، اپنے کام کرتے ہائیں۔ اگر کوئی آپ کے ساتھ چلتا ہے، نجیک ہے۔ اگر کوئی نہیں بانانا پاہتا سان اللہ آپ خود ہی اپنے چلتے جائیں۔ کوئی نہیں آتا پھر کوئی گنگنا کیسیں۔ درود شریف آتا ہو تو وہ درج میں اتارتے جائیں۔ اپنی پورنیل جنت اپنے ساتھ رکھیں جس طرح لاکیاں اپناویں بکس ساتھ رکھتی ہیں۔ اسی طرح آپ بھی اپنی جنت ہر وقت بند بیک، بریف کیس کی طرح ساتھ رکھیں۔ جنت بڑی ہو اور بھاری ہو تو کندھے پر لکھ لیں۔

غصہ آجائے تو جیسا فرمایا گیا ہے، بینج جائیں اور زیادہ آجائے تو لیٹ جائیں۔ اپنے امن کی پڑیا ساتھ رکھیں۔ میں نے بڑے بزرگوں کو دیکھا ہے، مشکل وقت میں پانی منہ میں رکھ لیتے ہیں۔ میرے بہاگ پان کھانے کے عادی نہیں تھے جن ڈیمے پر ایک بڑا پان موجود ہتا تھا۔ ایک بڑا سا پان منہ میں رکھ کر ہونٹوں پر ہاتھ رکھ کر بینج جاتے تھے، اور گلائے لگتے تھے۔

### مانے کے لیے جانتا ضروری نہیں

نوئی دینا اور فیصلہ کرنا اور حتیٰ رائے دینا اس لیے نہیں ہے کہ یہ کائنات ایک دوسرے واقعات اور معماں ات

کرتا کہ ان کی قیمت ہی نہیں ہوتی۔ ان سے کچھ لیا نہیں جاسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے ریگستان صرف "اپنا آپ ہونے کے لیے" اور خود اپنی ذات کے لیے ہائے گئے۔ ان کو انسان اپنے معرفت میں انانے کے لیے تبدیل نہیں کر سکتا۔ اسی طرح پہاڑ اور اسی طرح سندھر اور سحر ان لوگوں کے لیے ایک ایسی منطقی آماجگا ہے جو صرف اپنا آپ ہونے کے اور کچھ نہیں ہونا چاہے جس کوچھ نہیں کرنا چاہتے۔ یعنی وہ ایک ایسی مخلوق ہے جو خالصتاً اللہ پردار و دار رکھتی ہو اور اسی کے فعل کے سہارے زندہ ہو اپنی کار کردگی محنت اور جدوجہد کی وجہ سے نہیں۔ یہ جو حرام ہے نا۔ یہ جو ریگستان ہوتا ہے یہ دیواؤں کا ملک ہوتا ہے۔ پھر اس میں شیطان بھی رہتا ہے اس کو اسے بھی یہ جگہ پہنچے ہے۔

پیاس انسان کو دیوانہ بنادیتی ہے۔ اٹھیں بھی دیوانہ ہے۔ چھوکر دیوانہ بنادیتا ہے۔ اس کو بھی اپنے کھوئے دھا کرو واپس پانے کی تراثا ہے پیاس ہے..... تو بندہ سحرانی کو اس بات کا اچھی طرح سے خیال رکھنا چاہئے کہ اس کی پیاس بوجا کر اس کو دیوانہ بنادے اور وہ اٹھیں کے بھتے چڑھ کر اس کا بندہ نہ بن جائے۔

### مراقبہ

مراقبے کے لیے دو وقت مناسب ہیں، صبح کا اور شام کا۔ صبح فجر کے بعد اور شام مغرب کے بعد۔

ایک ایسا گوشہ تلاش کریں جہاں تھاں ہو اور سکون ہو اور آسائش ہو۔ زمین پر نیچیں یعنی آلتی پالتی را کر نیچیں یعنی چوڑی مار کر نیچیں۔ یہ مشکل ہو تو پھر آپ کری پر بھی بینج کئے ہیں لیکن اس میں پاؤں نہیں ہوں اور دوتوں پاؤں زمین کے ساتھ بیوست ہوں یعنی زمین کے ساتھ ارتھ ہو کر نیچیں۔ آنکھیں بند کر لیں، چہرہ اور پر نہضوی انجی ہوئی۔

کمر بالکل سیدھی۔ کمر میں کوئی جھکاؤں ہو کوئی بکر اپنے نہ ہو، بالٹ سیدھے ہو کر نیچیں۔ اب بڑی تسلی بڑے سکون اور بڑے اطمینان کے ساتھ اپنی توجہ اپنے سانس پر لگائیں اور ویکھیں کہ سانس آرنا ہے۔ سانس جارہا ہے۔ Inhale بھی ہے اور Exhale بھی ہے۔ اب ساری توجہ سانس کی آمد و رفت پر مرکوز کر دیں کہ یہ آیا یا نہیں کیا، یہ آیا یا نہیں کیا۔

سے اس طرح سے بندگی ہوئی ہے کہ اس وقت تک کوئی حقیقی فیصلہ نہیں کیا جا سکتا جب تک آپ کو ساری صورتحال اور پرسے کا ہک کا علم نہ ہو۔

فتویٰ دینا یا فیصلہ دینا اس لیے بھی مضر ہے کہ آپ نے کوئی فیصلہ دیا، آپ سکر گئے، اندر بھی اور باہر بھی۔ آپ رک گئے، شاپ ہو گئے۔ آپ نے کہدیا کہ اس سی آخری اور حقیقی بات ہے، اس سے آگے کچھ نہیں۔

### تصوف

”من چلے کا سودا“ ایک گیت

تم اپنی مسجد کو جاؤ

اور میں اپنی مسجد چاتا ہوں

پر ساتھ چلیں گے ہم دونوں

مغرب کا وقت ہے

اور ناٹم کم رہ گیا ہے

ہماری مسجد ہمارے باپ دادا نے بنائی تھیں اور ساتھ ساتھ بنائی تھیں

تم اپنی مسجد کو جاؤ

اور میں اپنی مسجد کو جاؤں گا

لیکن ہم ساتھ ساتھ جائیں گے، اکٹھے جائیں گے

ہم دونوں کا ایک ٹھانہ ہے

ایک رسول ہے، ایک قرآن ہے

اس لیے ہم اکٹھے چلیں گے

ساتھ ساتھ چلیں گے

درود تلبیہ پڑھتے چلیں گے

تمہاری مسجد کا موزون ڈاسر یا ہے

مجھے اپنے گھر بھی اس کی آواز سنائی دیتی ہے

لیکن ہمارے موزون کی اذان بھی دو درجہ تک پہنچتی ہے

اور جب یہ دونوں اذانیں مل جاتی ہیں تو

سارا شہر ایک میٹھی گونج میں ڈوب جاتا ہے

اس وقت بھی گونج اُبھر رہی ہے

آپ اپنی اپنی مسجد کو چلیں  
جو ہمارے باپ دادا نے بنائی ہیں  
لیکن ہم ساتھ ساتھ چلیں گے اور اکٹھے ہی جائیں گے  
چلو چل دی کرو، جوتا پہنو، چھڑی تھامو  
اذان ہو رہی ہے

ہم دونوں اپنی اپنی مسجد کو ساتھ ساتھ جائیں گے  
اور اس خدائے واحد کو بوجہ کریں گے

جو ہر مری مسجد کا خدا ہے

جو تری مسجد کا خدا ہے

جو ہم دونوں کا رب ہے

رب اسموات والارض

چلو چلو چل دی کرو

نماز کا وقت ہو گیا ہے

تم اپنی مسجد کو جاؤ

میں اپنی مسجد کو جاؤں گا

لیکن ہم ساتھ ساتھ جائیں گے

اور ساتھ ساتھ جائیں گے

کہ ہمارا راستہ ایک ہے

طرین ایک ہے، سب سے ایک ہے

### Cleaning House

ہم اپنے گھروں کی صفائی کا خاص خیال رکھتے ہیں۔ کھڑے ہو کر صفائی کرتے ہیں۔ کونے کندرے کرید کریجے کر صاف کرواتے ہیں۔ الماریاں، ڈبے، درزیں، میزیں، سب کو جھاڑا تھک کیا جاتا ہے۔

میں اسی طرح ہم کو اپنے وجود کی صفائی بھی کرنی چاہیے۔ اس کو کسی درجے سے صاف نہیں کرنا سکتا۔ اسے قوائق جھاڑا دے کر صاف کیا جاتا ہے۔ اندر کئی ڈبے ایسے ہیں جو ہم نے کبھی کھولے نہیں۔ پکھ گمان ہیں جن کو دیے کا لایا بند کر رکھا ہے۔ ان بند ڈبوں اور گمانوں اور پد گمانوں کے اندر ریگ طرح کی بد بوبیدا ہو گئی ہے۔ پھر کچھ بولے ہوئے گھولوں کے خالی لفانے اور شیشیاں ہیں۔ ان سے عجیب طرح کی ہمک آ رہی ہے۔ سینے کے بڑے صندوق میں کچھ نفرتیں

ہیں جن میں اب پہلے کے مقابلے میں انساف ہو گیا ہے۔ ان کا صفائی کرنا یوں مشکل ہے کہ ان میں نہیں جھیلگار اور پوری یا ہو گئے ہیں۔ اگر یہاں آپ دوائی پہ کریں گے تو وہ شخصیتیں بھی کیڑوں مکروہوں کے ساتھ مر جائیں گی جن کو آپ نے نفرت کے لیے پالا ہوا ہے۔ اس لیے بڑا صندوق اونچا حمار کراستے زور زور سے تھیچنا پڑے گا اور حشرات کو اندر سے بچانے پڑے گا۔ پھر اپنی یادوں کی جہیں لگا کر اندر کپڑا پھیر کر صفائی کرنی پڑے گی۔ چاہے کدو رنیں ہوں، چاہے لفڑیں ہوں۔ اگر اندر کی صفائی ہوتی رہے تو انسان سے بدبو کے سمجھا کے ختم ہو جائیں گے۔ یہ جو دنیا میں استثنائی خاتمہ والہ شزار بر جھ فریشتر ہے، ان رہے ہیں، ان کی ضرورت نہ رہے۔ اگر اپنے دجور کی صفائی ہوتی رہے تو پھر ان سینئوں کی بکالوں کی خوبیوں کی اور عطریوں کی بالکل ضرورت نہ رہے۔

## تصوف

تصوف کی تعلیم اس شخص کو آہت روی پر مائل کر کے اُسے موقع فراہم کرتی ہے کہ وہ اپنے آپ کا جائزہ لے اور اپنے آپ کو سمجھے اور جس چالاکی نے اُس پر قبضہ جما رکھا ہے اُس سے باہر کل آئے۔ یہ باہر لکھنا اسی اس کو اپنے آپ سے سب سے زیادہ بدبووں کے ارد گرد کے درازوں میں ہوتی ہے۔ ان درازوں میں ہم اپنے عقیدے کے بھول پھاٹکا کے ورنہ یا اپنے آپ اُسے بھون کر کھو گئے گا۔

کہ اگر ان کو نکال کر انہیں صاف کر کے دھوکے نہ کھا جائے تو اسی بدبو کے آگے کوئی شہر نہیں سکتا۔

عقیدے کے پھول اور گلدستے ماننے کی شہنم سے تروتاز و رہتے ہیں اور کرنے کی ہوا نشود نہیں پاتے ہیں۔ اگر ایسا نہیں ہو گا تو وہ بہت جلد گل سر کر سارے دجود کو بدبوار بنا دیتے ہیں۔

عقیدے کی امثال:

سب مسلمان بھائی بھائی ہیں۔

ہم ہمیزی ہی عبادت کرتے ہیں اور جبکی سے مدعا تھتے ہیں۔

اپنا عبد پورا کرو قیامت کے دن اس کی بابت پوچھا۔

جو بات کہو وہ پوری کر د۔

بے شک اللہ انساف کرنے والوں سے محبت کرتا ہے۔

لوگوں سے اچھی بات کرو۔

لوگوں کو معاف کرو اور درگز کرو۔

اللہ کی رسی کامیابی سے پکڑو۔

## ریاضی

کانچ کے زمانے میں سینما کی کھڑکی کے ساتھ قطار میں کھڑے ہو گئے بولتے ہوئے ہستے ہوئے بیان دیتے ہوئے دہر رگ میں میں میں کھاتے ہیں، میں بولتے ہیں، میں ہستے ہیں اور میں اڑھتے ہیں۔ ان کے گھر کے لوگ ان کے بارے میں کچھی پریشان نہیں ہوتے کہ اس وقت وہ کہاں ہوں گے۔ دو ہر وقت کو رٹ کے اندر باہر ارد گرد ہوتے ہیں اور آپ ان سے کچھی بھی مل سکتے ہیں۔ یہ ایسی کھیل کی قیمت ہے جو وہ ادا کرتے ہیں اور زندگی بھر کرتے رہتے ہیں۔

یہی حال تصوف میں مراقبہ کا ہے اور باطن کے سارے سفر کا ہے۔

اسی طرح جب کوئی شخص اچاکٹھے میں آجائے تو آپ کو کبھی سوچتا چاہئے کہ اس شخص کے تھے اپاٹک کمل سائنس دانوں کا کہنا ہے کہ ہماری باتوں اور ہمارے نظریات کو سمجھنے کے لیے اور ان اکشناتاں میں گھرے اتنے کے لیے ریاضی کے علم کا بانانا بہت ضروری ہے کیونکہ ریاضی کے ایک عملی مشاہدے کے بغیر طبعاً کی مدد یا تکمیل کی جائیں گے۔ میں سمجھتا ہوں یہ بالکل صحیح ہے اور اس وقت ہم جس کلپر میں زندگی گزار رہے ہیں یہ اور اس کی ساری توجہ اپنے آپ پر رکوز ہو گئی ہے۔

محبت میں تو گھری حاصل کرنے کے لیے اور اکماری کے ملک التجار بننے کے لیے آپ کو دوسروں کے ساتھ اس میں اس حقیقت کو تسلیم کرنا ہی پڑتا ہے کیونکہ ہماری میکنا لوگی، تہذیب کا سارا دار و دار ریاضی کے اصولوں

ساری دنیا آپ کو سبق دے سکتی ہے۔ ساری کائنات آپ کو موز سے آشنا کر سکتی ہے۔

برداشت کے ساتھ رہنا چاہئے۔

اگر ننانوے آدمی آپ کی تعریف میں اور محبت میں بنتا ہیں تو یہ مت سمجھنا کہ سو داں آدمی بھی آپ کا ویراست مدار ہے۔

اپنی ذرا سی تعریف سن کر دوستوں کو فون کرنا شروع کر دیا کریں۔ لائیں بہت ای صدوف ہوتی ہیں کہ استاد تو بہش بیان کرتے ہیں۔ وضاحت کرتے ہیں لیکن وضاحت کبھی بھی تجویز نہیں بن سکتی۔ دریگی نہیں بن سکتی۔ واپس تائیں ہو سکتی۔

وضاحت اور علم اور بیان چونکہ تجویز نہیں بن سکتا۔ اس لیے تجربے کا بدلت بن جاتا ہے اور لوگ بدلت کو ہی تجربہ اور مشاہدہ اور

واپس تائیں کہ جو کراس میں ڈوب جاتے ہیں۔

میری تائی کہا کرتی تھی کہ تم لوگوں کے منہ بند نہیں کر سکتے وہ جو چاہیں گے کہیں گے۔ پھر لوگوں کے ذہن میں کسی کا کوئی کنٹرول نہیں ہوتا۔ صرف اپنے ذہن پر ہوتا ہے اور یقوف لوگ اپنے ذہن پر کنٹرول کرنے کے بجائے لوگوں کے ذہن پر طاقت آزمائی شروع کر دیتے ہیں۔

جب آپ کو یہ بات سمجھ آگئی تو پھر آپ کو لوگوں کی تقيید اور تہرہ، بھی بھی تکلیف نہیں دے گا۔

تجہ کا اثر اس پر ہوتا ہے جو اپنے آپ کو ہجان اڑ سمجھتا ہے اور اپنے کسی کمال کا دعویٰ ادا نہ ہو۔ اسی لیے عوام پر توجہ کا اثر ہوتا ہے خواص پر نہیں۔ خواص تو خود اس بات کے دعویٰ ادار ہیں کہ دوسرے ان کے ہجان ہیں؛ پھر ان پر کس طرح سے اثر ہو سکتا ہے۔

تصوف کبھی بھی ہستی اور زندگی اور زیست کے بارے میں نہیں سوچتا۔ وہ خود ہستی ہوتا ہے۔ خود زیست ہوتا ہے۔ یہ نہ علم ہے، نہ ہی اُلیٰ ہے۔ یہ تو بس ہستی ہی ہستی ہے، زیست ہی ہستی ہے، زیست ہی زیست ہے۔ صوفی لوگ بھاشن نہیں دیتے، یہ بیان گاتے ہیں، لہراتے ہیں، حمورڑا لتے ہیں، حمورڑا لاتے ہیں، زندگی بھاشن نہیں، زندگی لہر ہے، موچ ہے، دھارا ہے۔

تصوف کبھی بھی ہستی اور زندگی اور زیست کے بارے میں نہیں سوچتا۔ وہ خود ہستی ہوتا ہے، خود زیست ہوتا ہے۔ یہ نہ علم ہے، نہ ہی اُلیٰ ہے۔ یہ تو بس ہستی ہی ہستی ہے، زیست ہی زیست ہے۔ صوفی لوگ بھاشن نہیں دیتے، یہ بیان گاتے ہیں، لہراتے ہیں، حمورڑا لتے ہیں، زندگی لہر ہے، موچ ہے، دھارا ہے۔

صوفی کہتے ہیں من بند کر کے رکھو، صرف باہر کا منہ ہی نہیں بلکہ اندر کا منہ بھی بند کر کے رکھو، پھر تم کو ملے گا اور بہت کچھ ملے گا۔ جب تم مالکتے نہیں ہو تو تم کو ملتا ہے۔ جب مالکتے ہو تو نہیں ملتا۔ بظاہر یہ ایک تضاد نظر آتا ہے لیکن زندگی کی حقیقت بھی ہے۔

تصوف کو آج کل ایک تحریر آمیز شے سمجھا جاتا ہے لیکن تصوف کا مطلب اندر ہیری گھا، دھوپ سا گری، اگر بھور اور گلاپ پاشی سے نہیں، نہ ہی اس کا تعلق حاضرات سے اور مجلسِ مولکات سے ہے۔ تصوف اور Occultism کے درمیان شدید فرق ہے۔

تصوف کی بنیادی تعلیم صرف اتنی ہے کہ حقیقت ایک ہے! اس حقیقت تک پہنچنے کے لیے مختلف راستے اختیار کیے جاتے ہیں اور اس سچائی کا بلا واسطہ تجربہ حاصل کرنے کے لیے ذرائع ڈھونڈنے جاتے ہیں۔ یہ جو حقیقت ہے اور ایک ہے گیان حاصل کر سکتے ہو۔ بادلوں سے، ہواویں سے درس لے سکتے ہو۔ اگر آپ عاجز ہیں اور افساری کے اندر رہے ہیں تو

باطن کے سفر کا صرف ایک راستہ ہے جو گرد کے بغیر بھی ملے کیا جاسکتا ہے اور وہ ہے عاجزی اور افساری کا روایہ۔ عجز کا دجدوار عجز کی روح اور عجز کا ہیولا۔ اس طرح کتم درختوں سے جھسوں سے پہاڑوں سے گھاس سے پھر دل سے جاتے ہیں اور اس سچائی کا بلا واسطہ تجربہ حاصل کرنے کے لیے ذرائع ڈھونڈنے جاتے ہیں۔ یہ جو حقیقت ہے اور ایک ہے

خالق خدا سے دورہ نہار ہبانتی ہے۔ خالق کے امداد اللہ کے لیے رہای پا کی ہے اور دین ہے۔

- (1) تاج، کارخانہ دار، بڑیں میں جو خالق اللہ سے مخاف نہیں ہیں بلکہ اپنے کام سے متعارف ہیں اور اس کے سوا اور کسی کو نہیں جانتے، وہ سب راہب لوگ ہیں۔
- (2) زمیندار، جا گیر دار، وڈیے، یہ سب راہب ہیں۔
- (3) حکومت کے کارندے۔
- (4) اہل علم۔

اس "ایک" کو کئی ناموں سے پکارا جاتا ہے۔ God، خدا، کائنات اور ذہن یا خلاطے یا پھر absolute۔

ہماری سائنس کے چیز درجی راستوں اور طول و طیبل غلام گردشوں اور شم روشن بھول بھیلوں کا کوئی بھی دروازہ absolute پر نہیں کھلتا لیکن اگر کوئی ان پر چیز راستوں اور غلام گردشوں اور بھول بھیلوں سے واقع ہے تو وہ چھلانگ مار کر باہر آ سکتا ہے اور کوئر ان بھول بھیلوں سے برآمد ہو سکتا ہے اور اس absolute کا مٹاہدہ کر سکتا ہے۔

اصل خیر نہیں پہنا کر کسی بھوک کو کچھ کرایک روپے سے اس کی مدد کر دی بلکہ اصل خیر بھوک کے کو اس وقت درپیش دینا ہے جب تم کو بھی ویسی ہی بھوک گلی ہوا اور تم کو بھی اس روپے کی ویسی ضرورت ہو جیسی اس کو ہے۔

اچھا اور خیر ان فملوں کے تابع نہیں ہے جو ہم کرتے ہیں بلکہ اس کا تعلق اندر سے ہے کہ ہم ہیں کیے؟

ایک اور قابل غور بات جو میرے مشاہدے میں آئی ہے، وہ یہ ہے کہ سالک جب اونچے مقام پر پہنچ کر بامن کے سفر میں بہت آگے کلک جاتا ہے تو اس پر الہامی کیفیت کی عبارت کا درود ہونے لگتا ہے۔ اس پر بننے والے فقرے اور رازاتر نے لگتے ہیں اور اس کا بیان چار دلگھ عالم میں مشہور ہو جاتا ہے۔ یہ برا مشکل مقام ہوتا ہے۔ سکون رنجش اور واصف صاحب کی مثالیں میں میرے سامنے کی ہیں۔ یہ لوگ ہر وقت لوگوں کی محفلیں سجائے رکھتے ہیں اور ان کو اپنے روحاںی اکھان عطا کرتے رہتے ہیں لیکن بابا جی نے ایک عجیب چالاکی اختیار کر کر ہی۔ اکھان بیان کر جاتے تھے اور اپنے گرد مجھ نہیں لگاتے تھے۔ لوگ آتے تھے تو ان کو ڈاکٹر صاحب یا سینکڑی صاحب کے خوالے کر کے خود پہنچ کی دال پکانے، چچو بھرنسے طلبے جاتے تھے۔

اس سلسلے میں بزرگوں کے بڑے قول ہیں۔

حضرت ابوالقاسم عبدالگنی میر اہن ہوازنی قیشری فرماتے ہیں کہ صوفی کی مثال بر سام کی بیماری کی ہی ہے کہ اس کے شروع میں بذیان ہوتا ہے اور آخر میں سکوت اپس جب متمنکن ہو جائے تو گونا ہو جاتا ہے۔ پس صفوتو کی دو تعریفیں ہیں۔ ایک وجہ اور دوسرا نہ ہو۔ نہدو تو مبتدیوں کے واسطے ہے اور وجد مفہیوں کے واسطے اور وجد کی حالت میں وجود کا بیان مشکل ہوتا ہے۔ جب بیک طالب علم ہوتا ہے، بطل اہل ہمت کے لیے بکواس ہے۔ جب پہنچ پہنچ گئے، پھر بولنا کیسا فرمایا جب موئی علیہ السلام مبتدی تھے اور آپ کی تمام ہمت درست تھی۔ اپنے ارادہ کو بیان فرمایا، اسے میرے پروردگار بھیجئے اپنا آپ دکھا۔ میں تجھے دیکھنا چاہتا ہوں تو یہ بیان موئی علیہ السلام کا مقصود نہ پانے کی وجہ سے نہیں تھا۔ رسول نہ آئتی تھے اور صاحب حوصلہ تھے۔ جب آپ کی شخصیت ہمت کے مقام پر پہنچی اور ہمت فنا ہوئی تو فرمایا۔ پار خدا یا میں تیری شناہ کا احاطہ نہیں کر سکتا اور یہ درجہ اور مقام عالی ہے۔

ز ن کے مقابلے میں پیاس زیادہ ہوا اور پیاس نے آپ کو ترپا کے رکھ دیا ہو۔

### عبدیت

عبدیت کا کام چپ اسی گیری کا سا ہے۔ جس طرح ولایتی قوموں کے چپ اسیوں کی وردیاں اچھی فیضوارت اعلیٰ کپڑے کی ہوتی ہیں اور ان کے سینوں پر گلکیوں، کوڑک، فائزز وغیرہ کا سڑھا ہوا ہوتا ہے اور وہ فخر سے گوہ کرتے ہیں کہ دیکھو کسی دیسی فرم کے ملازم نہیں ہیں اسی طرح سے اللہ کی نوکری نوکری والے گھومنا کرتے ہیں۔ ہم اسی بھی اسی کا نام ہے کہ اس کی نوکری میں اور اس کی اردنی میں گھومنے رہو بھائیتے رہو۔ دنیاداری کے ہموں کے لیے الاماںی نہیں ہے۔

وضاحت چپ اسی۔ اردنی۔ بیٹھ میں کی کی جائے کہ وہ کس طرح فخر یہ صاحب کے ساتھ وابستہ ہوتا ہے۔

اصول سمرت ایک سیدھا حسام اصول ہے۔ جتنی خوشی تم دوسروں کے ساتھ Share کرو گے اُس سے زیادہ تم کو اپنے جائے گی۔ اس کا ایک یہ مطلب بھی ہے کہ جتنے تم خوش ہو گے اسی اقدار و اشتمان ہو گے اور پھر خوشی اتنی بڑی خوبی ہے جتنی ہو کر نظر آتے ہیں۔ پھولوں کی خوشبوؤں میں اشافہ ہو جاتا ہے۔ جھرنے زیادہ مویشی کبھیرنے لگتے ہیں۔ زیادہ واضح ہو کر نظر آتے ہیں۔ پھولوں کی خوشبوؤں میں اشافہ ہو جاتا ہے۔ تمہاری اپنی آواز زیادہ خوبصورت فروک کا مراہبہر ہو جاتا ہے۔ دوست کا باتھ اور اس کی گرفت منبوظ نظر آنے لگتی ہے۔ تمہاری اپنی آواز زیادہ خوبصورت بھیجاتی ہے۔

اس کے مقابلے میں جب آپ ناخوش ہوتے ہیں ناراض اور ناساز ہوتے ہیں تو ہر شے وحدتی ہو جاتی ہے۔ زدہ ہر کا صحن نظر آتا ہے نہ اندر کا۔ آوازیں مدد ہم پڑ جاتی ہیں خوشبوؤں مانند ہو جاتی ہیں۔ بھوک ختم ہو جاتی ہے۔ اُس سختدا تو پہنچنیں یا انہوں نے توجہ نہیں دی یا پھر وہ لائقی سے سنتے رہے ہیں۔ اسکی احتمانہ اور غلط باقی کرنے کی کس نے اجازت دی۔

The happy day make us wise.

### گرو

گرو سدھی موت ہوتا ہے۔ جو کوئی بھی مرشد کی طرف جا رہا ہے۔ اپنی موت کی طرف جا رہا ہے۔ اسی گھری گھناؤنی اور جسم کر دینے والی موت کو اس کے بعد کچھ بچتا ہی نہیں۔ دوسرا موت میں جسم مر جاتا ہے۔ شریف فاؤ جو جاتا ہے یعنی شعور ہتا ہے اور آگے جاتا ہے یعنی گرو کی موت سب کچھ لے ڈو تی ہے۔ اس میں شعور بھی باقی نہیں رہتا، سب کچھ فنا ہو جاتا ہے، اس لاقافتی غصر باقی رہ جاتا ہے۔

## تصویر شیخ، یا مرشد، گرو

### مقررین

ایک صوفی تھا ہمارا جنگل میں جا رہا تھا اور چلتے چلتے وہ ایسے مقام پر پہنچ گیا جہاں جنگل کے جانوروں کا اکتوبر اور محفل میاہ گرم تھی۔ اس صوفی کو چڑک جانوروں کی بویوں کا علم تھا اس لیے وہ رُک کر سٹنگا۔ میاہ کی صدارت ایک بوڑھے شیر کے پر رکھی۔

سب سے پہلے لوڑی شیخ پر آئی اور اس نے کہا "برادر ان دشت سنئے اور یاد رکھئے کہ چاند سورج سے بڑا ہے اور اس سے زیادہ روشن ہے۔"

ہاتھی نے اپنی باری پر کہا "گرمیاں سردیوں کے مقابلے میں زیادہ خندی ہوتی ہیں۔"

جب با گھنٹہ پر آیا تو سارے جانواروں کی خوبصورتی سے محور ہو گئے۔ اس نے اپنے پیلے بدن پر سیاہ دھاریوں کو لہرا کر کہا "سنو بھائیو اور یا بھی شیخ سے اوپر کوچھ ہے ہیں۔"

صوفی نے شیر بہر سے کہا صاحب صدر! یہ غضب کے مقرر ہیں اور ان کی وضاحت نے اس محفل کو ہلاکر کر دیا ہے۔ لیکن میں جوان ہوں کہ سارے مقررین نے سارے ہی بیان غلط دیئے ہیں اور ہر بات اٹ کی ہے۔ سامنیں کیا تو پہنچنیں یا انہوں نے توجہ نہیں دی یا پھر وہ لائقی سے سنتے رہے ہیں۔ اسکی احتمانہ اور غلط باقی کرنے کی کس نے اجازت دی۔

شیر نے کہا "صوفی صاحب! یہ واقعی ایک عیب دار بات ہے اور شرمناک بات ہے لیکن ہمارے سامنی enlightenment ہماگئنے ہیں۔ پہنچنیں ہم کو یہ عادت کیے پڑی لیکن صوفی صاحب پر گئی ہے۔"

### بابا صاحب

مرشد کیا ہے؟ مرشد کیا کرتا ہے؟ کچھ بھی نہیں کرتا۔ کوئی کمال نہیں دکھاتا۔ وہ آپ کے اندر پیاس پیدا کرتا ہے۔ پیاس پڑھاتا ہے تاکہ آپ کے پانی کی طرف بڑھ سکیں۔ آپ اپنے آپ کو پیچاں سکیں اور دوپنی کا کنارا چھوڑ کر وحدت کے دریا میں چلا گئے لگا کر اپنی پیاس بمحابکیں۔ یہ چلا گئے صرف اس وقت لگائی جا سکتی ہے جب آپ کے اندر

سے زیادہ وقت نہیں رکھتی۔ علم اگر باقاعدہ ہے تو درست ہے۔ اگر باقاعدہ نہیں تو غلط ہے۔ نقصان دہ ہے، خطرناک ہے۔ مرشد کے لیے انسان اہم ترین چیز ہے۔ ایک فرد، ایک بندہ، ایک آدمی..... جو تم یا گروہ یا خلقت اہم نہیں۔ انسانیت اہم نہیں۔ اس تماں اہم ہو۔ اپنی تمام ترقیت اور فردیت کے اندر لپٹے ہوئے، مرشد جو کچھ بھی کہتا ہے، ایک مرید کے لیے ہوتا ہے۔ ایک شخص کے لیے ہوتا ہے۔ اس کافر مان ایک چشمی کی طرح ہوتا ہے۔ ذاتی چشمی کی طرح۔ پرانیوں کے لیے ہوتا ہے۔ اپنی رُشی قافتہ کو بدی چڑنے لگوانے کے لیے یہ کہے گھر آتا ہے اور سب طرف سے تو اس کی اناجرود ہو گئی، پہاں ہو گئی۔ اب شاید تصوف میں اور بھگتی میں اور سلوک میں ہی اجرا آئے۔ شاید اسی طرح سے لوگ اسے جانے لگیں، اس کی کلا جگ جائے۔

ایک استاد ایک دانش ایک مولوی آپ کو خدا کے بارے میں، نہ جب کے بارے میں، حق اور حق کے بارے میں طول و طویل باتیں سن سکتا ہے۔ بڑے سکتے سمجھا سکتا ہے مگر ایک گروہ ایسا نہیں کرتا۔ وہ اپنا آپ کھول کر تمہارے سامنے رکھ دیتا ہے اور تم اس کے اندر سے حق کا اور حق کا تھذا خالیت ہو۔ ایک گروہ کو بھجتی کے لیے تمہیں اسی کے قریب آنا پڑے گا، بہت زیادہ قریب، بے حد قریب۔ اس کے چونوں کے اندر لگن۔ ایک استاد سے آپ جتنی دوسری تباہیں رہ سکتے ہیں۔ کوئی مشکل نہیں پڑتی، کوئی مسئلہ نہیں نہیں۔ اس میں قربت کی ضرورت نہیں ہوتی۔ آئندے سامنے کی احتیاج نہیں ہوتی۔ استاد کے ساتھ آپ عمر بھر رکھ نہیں ہوتے۔

اصل میں بات یہ ہے کہ ایک ارثکاب ایک کوئی نہیں بس آخوندی کنارہ ہے۔ اس سے واپسی ممکن نہیں ہوتی۔ وہیں ہو گئی کیسے سکتے ہو۔ ایک چالاک اور عیار ذہن دوڑ دوڑ رہنے کی کوشش کرتا ہے۔ کسی شمولیت اختیار نہیں کرتا۔ مہر کی طرح زندگی گزارنا پاہتا ہے۔ سیکی وجہ ہے کہ دنیا میں اپنے یونیورسٹیاں بننے گی جیسے ہیں اور خط و کتابت کے ذریعے علم عطا کرنے کے بہت سے ادارے قائم ہو گئے ہیں۔

صوفی دل کا اور قلب کا بندہ ہوتا ہے۔ محبت کا بندہ ہوتا ہے۔ اس کو یہ علم نہیں ہوتا کہ یہ کائنات کہاں سے آئی ہے۔ اس کی ابتداء کیسے ہوئی۔ اس کو ہنانے والا کون ہے۔ اس کا انجام اور اختتام کیا ہو گا۔۔۔ صوفی کو سوال کرنے نہیں آتے۔ وہ سوال پوچھتا بھی نہیں۔ وہ تو اس زندگی پر کرنے کے لیے آتا ہے۔ جو حق لوگ ہوتے ہیں، وہ سوال پوچھا کرتے ہیں۔ بحث کرتے ہیں۔ مکالمے کرتے ہیں۔ صوفی تو اس زندگی پر شروع کر دیتا ہے۔۔۔ صوفی ازم کو نہ ہی لوگ جاہ کر دیتے ہیں۔ نام نہاد نہ ہی لوگ۔ حلاج کہتا ہے انا الحق۔ میں خدا ہوں۔۔۔ تو اس کا مطلب نہیں ہوتا کہ صرف وہی خدا ہے۔ اس کا کہتا ہے یہ تحریر بھی خدا ہے، یہ پہاڑ۔

س: سر کیا دعا خواہیں نہیں؟

ج: ہے تو کسی لیکن اس کی Definition ذر مختلف ہے کہ دعا ایک ایسی خواہیں ہے جس کا رخ بھیش آسان کی طرف ہوتا ہے۔ دعا کرو تو ایسے گزگز اکر پکار کر کرو کہ سارا دار و دار اور احصار خدا پر ہی نظر آئے اور کام کرو تو اس طرح کہر شے

ہر مرید کے لیے ذریعے پر جانا موت سے کم نہیں۔ مرشد تمہاری انا کو مار دے گا، بھیس کر دے گا۔ تم اس کو بچانے کی کوشش کر دے گے۔ اس کو چوڑا دے کر، بادام چوڑا رسے کھلا کر مونا کرو گے، مقابله میں لاڑے گے۔ وہ اسے مارے گا، فتح کر دے گا۔ ذریعے پر جانے والا ہر شخص اپنی کمزورہ پہاں اور زخم خوردہ انا کو صحت دلوانے کے لیے آتا ہے۔ مارے گا، فتح کر دے گا۔ ذریعے پر جانے کے لیے یہ کہے گھر آتا ہے اور سب طرف سے تو اس کی اناجرود ہو گئی، پہاں ہو گئی۔ اب شاید تصوف میں اور بھگتی میں اور سلوک میں ہی اجرا آئے۔ شاید اسی طرح سے لوگ اسے جانے لگیں، اس کی کلا جگ جائے۔

لیکن مرشد بمال بمال پھیک کر تم کو اس لیے نہیں پہنچتا، وہ تمہیں اپنے قریب لاتا ہے اور پھر جیل دیتا ہے۔۔۔ قریب لاتا ہے اور مرید قریب لاتا ہے۔ اتنا قریب کو وہ سیوا جی کی طرح تمہارے پہلو میں پنج گزہ کر تم کو افضل خان کی طرح بھیش بھیش کے لیے ختم کر دیتا ہے اور اس بڑی طرح سے ختم کرتا ہے کہ تمہاری خودی اور تمہاری انا کا حق بھیش بھیش کے لیے چلا کر خاکستر بنا دیتا ہے۔ پھر اس سے کوئی نہال امید برآمد ہونے کی توقع نہیں رہتی۔

## بابا جی نور والے

لاکھوں انسانوں میں کوئی ایک صاحب نظر نہتا ہے اور ہزاروں صاحبان نظر میں سے ایک گرد تیار ہوتا ہے۔ صاحب نظر بننے کے لیے تم کو اپنے اپنے آپ پر کام کرنا پڑے گا لیکن گرد بننے کے لیے تم دوسروں کے راستے کی رکاوٹیں دور کرنی ہوں گی۔۔۔ اسی لیے جب گروہ تمہارے راستے کی اڑچنیں دور کرنی چاہتا ہے تو تم بہت سی مشکلیں اور اڑچنیں خودا پتی راہ میں اور اٹھنی کر لیتے ہو۔

تحوڑی ہی مشق کر کے تم چیزوں کی نوعیت کے بارے میں باتیں کر سکتے ہو۔ لوگوں کو تھاں کر سکتے ہو۔ انہیں معقول کر سکتے ہو۔ تم ان کو خاموش کر سکتے ہو۔ انا کو اپنا گردیدہ بنایتے ہو۔ وجہ یہ ہے کہ لوگ اپنے ذہن میں رہتے ہیں،۔۔۔ اپنے خرد کے اندر گرفتار ہوتے ہیں۔ ایک گروہ برا بحمدہ، سیانا، علکند اور انشد بنا ہوتا ہے لیکن وہ داش کے ساتھ تم کو تھاں نہیں کرتا کیونکہ داش جیہیں آئے نہیں لے جاسکتی بلکہ کہیں بھی نہیں جاسکتی۔

مرشد اور ہیر بڑی بڑی تحریکیں نہیں چلا سکتے۔ جماعتیں لے کر نہیں چل سکتے۔ وہ توجہ مشہور ہوتے ہیں اور لوگ ان کے گرد جمع ہونے لگتے ہیں تو وہ چلے جاتے ہیں۔

کسی گرد کا تھاں ہونا یا اس کا گردیدہ ہونا برا مشکل کام ہے۔۔۔ یہ انا کی اور خودی کی موت ہے۔ صوفی لوگ تدریس پر اور تعلیم پر ایمان نہیں رکھتے۔ گروگوہ تعلیم نہیں دیا کرتے۔ کیا نہیں کرتے۔ ان کا سارا وجود یہ تعلیم ہوتا ہے۔ وہ کھڑکیاں ہی کھول دیتے ہیں۔ درست پچ سے بن کر بیٹھ جاتے ہیں جیسے کوئی تحریر یہی تصویر ہو۔ ایک معلم مردہ شے سے وہ مردہ علم عطا کرتا ہے، اسٹاد کی ساری توجہ تدریس پر ہوتی ہے، طالب علم نہیں۔ اس کے لیے تعلیم اور تعلیم اہم ہوتے ہیں۔۔۔ لیکن ایک گرد کے لیے ایک مرشد کے لیے تدریس ایک کھلونے

کا انحصار تھی پر ہو۔

روپنگری۔ امام صاحب دجلہ کے کنارے آئے اور کہا، مصوّر ہماری بات غور سے سن۔ ہم جانتے ہیں کہ تو طریقت میں سچا

عن ہمارا قلم بھی اگر خلاف شرع چلا ہو تو شہر غارت کر دینہ تھے کچھ بھی نہ ہو سکے گا۔ اسی وقت دریا کا جوش خندنا ہو گیا۔

سن بابا لوکا۔ فقیری ایک بات ہے کان میں کشنا۔ یا تو انہاں ادھر تھیاں پھر ادھر ہو گیا۔ گویا کسی نے آگ میں

چج، اس کا دار و مدار تھا رے ایمان پر ہے۔ جن دعاوں کو کمزور ایمان کے ساتھ کیا جائے گا، وہ تنہی ہی ہو کر اصر

ہی رہ جاتی ہیں جیسے بھکلی ہوئی آہمازی چلتی ہے اور جو دعا کیں یقین، حکام اور ایمان مکمل کے ساتھ کی جاتی ہیں، وہ سیدمی

اوے بابا لوکا! فقیری کی نشان خاک ہونا ہے، راکھ ہونا ہے۔ جس طرح راکھ خوشبو اور بدیودنوں کو ڈھانپ

ساتھیں آسان نکل پہنچ کر اپنے ہدف سے جاگرائی ہیں۔

س: کیا دعا کیں سن بھی جاتی ہیں؟

چج، اس کا دار و مدار تھا رے ایمان پر ہے۔

اوے بابا لوکا! فقیری کی نشان خاک ہونا ہے، راکھ ہونا ہے۔ جس طرح راکھ خوشبو اور بدیودنوں کو ڈھانپ

ہے۔ اسی طرح فقیری بھی لوگوں کے عیب، ثواب اور نیک و بد پر نظر نہیں کرتا۔

بابا لوکا! طالب کو طلب کی راہ میں دوسرا سب کیفیتیں گرد ہیں۔ ان کی کچھ حقیقت نہیں۔ اگر طالب کو کچھ

میں ہو اور اس راہ میں کھیت رہا ہو تو یہ ہزار مراد سے بہتر ہے کیونکہ راہ فنا میں حاصل اور حصول کیا بابا لوکا! جو قدم اس

ہری اٹھا ہی لند و دقت ہے۔

اوے بابا لوکا! نشا سر کاری ہی ہے کہ انسان اپنے آپ کو نہ دیکھے جیسے آنکھ سارے جہاں کو دیکھتی ہے مگر اپنے

پیسے کو نہیں دیکھ سکتی۔ اسی طرح ناک ہرشے کی خوشبو اور بدیو گھستی ہے سوانے اپنے پیٹ کی بدبو کے... ہاں اگر فضل خدا

ہال حال ہوا و رکوئی مرد خدا اپنے وجود کی سیر کرادے تو سبحان اللہ..... نور انہد۔

سن بابا لوکا! اجب تک کوئلہ دیکھ نہیں جاتا، جنخانی رہتا ہے اور دھوں دیے جاتا ہے مگر جب آگ اس کے اندر

تملی مرایت کر جاتی ہے اور وہ آگ بن کر دیکھنے لگتا ہے تو پھر نہ دھوں دیتا ہے نہ آواز۔ اسی واسطے فرماتے ہیں کہ ابتداء

تو وہ کرنا یک ہے۔ درمیان میں خوشی اور سرور لیکن آخر میں برہے۔ اس میں دکھنا ہی اچھا۔

عدم ہے یا کوئی کوئے صنم ہے

چلی جاتی ہے وال غفت خدا کی

ویکھ بابا لوکا! اتنی پچھرا پڑنے تیار ہو ہی ہے۔ پرانی سرکاری فوج کو پڑھی نہیں کر ایک دن بھی پڑنے چکلی جاتے

تھیں جگہ جھسنے لے گی۔ بدھوں کی جگہ جوان وارث بنتے ہیں۔ جوانوں کی جگہ بدھوں کی بھرتی جاری ہے۔ ایک مرتبہ

اور اس کے منصب پر قائم ہوتا ہے۔ اگر آدمی غور کرے تو یہی پودعبرت کے لیے کافی ہے۔

سن بابا لوکا! شیخ بہاء الدین زکریا ملتانیؒ بڑے مالدار تھے۔ یہاں تک کہ آپ کے خیموں کے کیلے بھی سونے

کے تھے۔ آپ کے ایک دوست نے پوچھا حضور آپ تو درویش ہیں، بھری یہ سونے کے کیلے زمین میں چاؤ کر سے کوئی

لائق تھے ہیں؟ فرمایا تمدنہ، یہ سونے کے کیلے مٹی میں ٹوکنے ہوئے ہیں دل میں نہیں۔ درگل است نہ پہل۔

لیکن آپ کے وصال کے بعد آپ کے فرزند حضرت مخدوم صدر الدین نے سارا مال دولت راہ خدا میں دے

کر فرم کر دیا۔ جب کسی نے آپ سے پوچھا کہ آپ کے والد تو صاحب مال تھے، آپ نے یہ کیا کیا۔ آپ نے فرمایا،

تمرے والد اس پر کامنتر جانتے تھے، میں نہیں جانتا۔

ارشاد= کئی مرتبہ زندگی میں اور زندگی سے زیادہ ایمان کے اندر تضاد نظر آتا ہے۔ یاد رکھو ایمان ہے،

## حضور پیر ملتا کیسے ہے؟

اوے بابا لوکا! اگر قسمت میں ہے تو پیر خود گھر آ جاتا ہے، کہیں جانا نہیں پڑتا۔ فرمایا، فرمانے والوں نے کہ ایک مرد خدا

کا آخری وقت قریب آیا تو کسی سبقتی میں آئے اور دیکھا کہ ایک لڑکا موجود ہے۔ تانی کیا پان کر رہا ہے۔ فقیر نے اپنی ٹولی اتار کر

اس کے سر پر رکھ دی اور کہا، مجھ کو سرکار نے طلب فرمایا ہے تو میرا کفن فن کر دینا۔ اتنا کہہ کر چادر تان کر لیٹ گئے اور رخصت

ہوئے۔ ان کے کفن دفن کے بعد وہ لڑکا سب سے الگ تھلک قلع تعلق کر کے بیٹھ رہا۔ اس کے دارث رو نے پینے لگے۔ اس نے

کہا، سنو میرے بڑے بڑے بڑے کام کیں گیا، نہ کسی سے کچھ طلب کیا۔ نہ میں اس کو چھپاٹن سے واقف تھا۔ خدا نے گھر بیٹھا پہنچا

نعت عطا فرمائی۔ سب میں تھا رے کام کا نہیں رہا۔ نہ تم میرے مطلب کے ہو۔ جا اپنا کام کرو۔ خدا حافظ۔

اچھا حضور اگر فقیری ایسی آسان ہے تو پھر مشقت و مجاہدہ کیوں کرواتے ہیں۔ اتنی محنت سے خاک میں کوئی

رولتے ہیں۔ مانجھتے کیوں ہیں۔

بابا لوکا! ایک شخص کے پاس تسلی کے دو پیٹے تھے۔

بابا لوکا! حضرت مولیٰ علیہ السلام نے جتاب باری میں عرض کیا کہ تیری بارگاہ میں میرا کون سا فضل پسند ہے تاکہ

میں اسے زیادہ کروں اور بار بار کروں۔ حکم ہوا کہ یہ فضل ہم کو پسند آیا ہے کہ زمانہ طلبی میں جب تھا کہ مارکرتی تمی

تو تم مار کھا کر بھی اسی کی طرف دوڑتے تھے اور اسی کی جھوٹی میں گھستے تھے۔ پس طالب خدا کو بھی یہی لازم ہے کہ گوکی بھی

خختی ہو، کیسی بھی ذلت و خواری چیز آئے۔ ہر حال میں خدا کی طرف متوجہ رہے اور اس کے فضل کا طلبگار رہے۔

نہ کوئی ساجد نہ گھوڑ، نہ عابد نہ معبد، نہ آدم نہ امیں۔ صرف ایک ذات قدیم صفات رنگارگ میں جلوہ گر ہے۔

نہ اس کی ابتداء نہ انتہا۔ نہ اس کو کسی نے دیکھا نہ سمجھا۔ نہ فہم و تفاس میں آئے۔ نہ وہم و مگان میں مائے۔ جیسا تھا دیسا ہی

ہے اور جیسا ہے ویسا ہی رہے گا۔ نہ گھٹے نہ بڑے، نہ اترے نہ چڑھے۔ وہ ایک ہے لیکن ایک بھی نہیں کیونکہ اس کو

وجود دات سے الگ بھٹنا نہ ایں اور حدر کھتائے ہے۔ دنیا میں طرح طرح کے کاروبار اور رنگارگ اشغال موجود ہیں۔

ایسے ہی خدا جوئی اور خدا شاہی بھی ایک دھندا ہے جس کا کوئی سر پیٹ نہیں۔

جب شاہ مصوّر کو سوئی پر کھجھ دیا۔ جسم کو جلا دیا۔ خاکستر کو دریا (دجلہ) میں بہادیا تو دریا جوش میں آگیا۔ لوگوں نے

ارشاد= کئی مرتبہ زندگی میں اور زندگی سے زیادہ ایمان کے اندر تضاد نظر آتا ہے۔ یاد رکھو ایمان ہے،

ارشاد= کئی مرتبہ زندگی میں اور زندگی سے زیادہ ایمان کے اندر تضاد نظر آتا ہے۔ یاد رکھو ایمان ہے،

ارشاد= کئی مرتبہ زندگی میں اور زندگی سے زیادہ ایمان کے اندر تضاد نظر آتا ہے۔ یاد رکھو ایمان ہے،

ارشاد= کئی مرتبہ زندگی میں اور زندگی سے زیادہ ایمان کے اندر تضاد نظر آتا ہے۔ یاد رکھو ایمان ہے،

سائنس نہیں ہے۔ ایمان ایک موسم میں آنے والے بڑھتا ہے، دوسرے میں پورے کا پورا بچپے چلا جاتا ہے۔ ایک وقت میم نمازیں پڑھتے ہو، عبادت کرتے ہو، پھر ذہنیے ہو جاتے ہو۔ آرام طلبی اختیار کر لیتے ہو۔۔۔ جھگڑا کرنے لگتے ہو، حقیقی ہو جاتے ہو۔ پھر دینے لگتے ہو، لینا ترک کر دیتے ہو۔ جس طرح نیکیوں اور پا زینودنوس تاریخ میں کربلہ کا بلب روز کرنی ہیں ایسے ہی ایمان ہے۔ اسی طاقت سے کر رخ موڑے جاتے ہیں۔ پہاڑ کاٹے جاتے ہیں۔ جب تم روئے میں جاتے ہو اور سماں ربی یا اعلیٰ کہتے ہو اور خدا سے اس علم کی بھیک مانگتے ہو کہ مجھے ایمان کے اندر رہ کر حرکت نصیب ہو تو پھر تمہارے سارے تضادیت بن جاتے ہیں اور ساری تحریر میں تحریری ہو جاتی ہیں۔

## فردو

### غم و اندوہ۔ اضطراب

غم و اندوہ ایک ذہنی و یہدی یوکیٹ کے علاوہ اور سچھنیں جو دیکھنے والا مریض بے خیالی میں اور بے اختیاطی میں اکر بیٹھ جاتا ہے اور ترپتار ہتا ہے۔ جہاں ذہنی و یہدی یوکیٹ وہاں اضطراب نہیں۔ اس کا تجربہ کر کے دیکھ لو۔ اگلی مرتبہ جب اضطراب اور بے چیزی کا وقت آئے زور لگا کر اس و یہدی یو کو آف کرو اور اس film کو بند کرو اس میں چاہے آپ کو ایک بیکھر کی کامیابی ہو آپ دیکھیں گے کہ وہ یکندہ پر سکون گز رکیا اور فلم کے بند ہوتے ہی سرت پھیل گئی۔ خوفناک فلم کے درے لوٹا بند کر دیں اور آپ ایک مختلف شخصیت بن جائیں گے۔

### اچھائی اور خوبی

صحیح اچھائی اور خوبی کس طرح سے پیدا ہوتی ہے۔ اس پر غور کرنا ضروری ہے۔ اچھائی اور خوبی باہر سے اچھا اور بہت بننے سے نہیں ہوتی کہ سوسائٹی اس کی تقدیمی کرے۔ سوسائٹی تو صرف باہری چیزوں کو پسند کرتی ہے۔ حقیقت سے اچھا کوئی تعلق نہیں۔ سوسائٹی اصلاحیت سے نہیں لطفوں سے تعلق رکھتی ہے۔ لیکن اصل خوبی ذہن کے صحیح استعمال سے شامل ہوتی ہے اور وہ صحیح استعمال یہ ہے کہ اچھائی کے تصور کو اصل اچھائی نہ سمجھا جائے۔

جس شخص کے ذہن میں اچھے اچھے تصورات ٹھوٹ ٹھوٹ ہوں تو وہ اچھا انسان نہیں ہوتا اچھے خیالات کا فالہ ہوتا ہے۔ جس طرح شہدست بھری ہوئی بوتل کا کافی ٹھیکانہ نہیں ہوتا اسی طرح سے یہ شخص ہوتا ہے۔ اچھے خیالات کا حامل انسان اچھا نہیں ہوا کرتا کیونکہ انسان محض ایک خیالی نہیں ہے وہ تو ایک بھرپور اکائی ہے ایک کل ہے اور خیالات اس کے کل کا ایک چھوٹا سا حصہ ہیں۔ صرف ایک بازو ہی پورا انسان نہیں ہے ایک پھرپوری پوری تھوڑیں ہے اچھائی کا ثیسٹ یہ ہے کہ پورے کا پورا انسان اچھا ہو۔ سارے کاسارا۔

### خوشی

کچھ لوگ اپنی خوشی اور شادمانی کا اظہار مصنوعی قسم کے شکر سے کرتے ہیں کہ اللہ کا بڑا فضل ہے۔ اچھا گراند

"میں اپنے اندر جانکاری کیسے پیدا کروں؟"

"مسئلہ کا خوف ڈو کر کے۔"

"خوف کوں کس طرح سے ڈور کیا جاسکتا ہے؟"

"اس کوپی طرف سے صننوئی اور جھوٹی طاقت فراہم کرنا بند کر دو۔"

"میں اس کو صننوئی اور جھوٹی قوت کیوں فراہم کرتا ہوں؟"

"وہ اس لیے کرم نے ابھی تک اپنی اصل قوت اور برتری کو جانا ہی نہیں ہے اسے تسلیم ہی نہیں کیا ہے۔"

"چھر تو مجھے خود شناختی کی ضرورت ہے۔"

"بالکل ہے..... کیونکہ تم ہی جواب ہو اور تم ہی سوال بن کر سامنے پیش ہو۔"

### رکاوٹ اور اس کا توثیر

ماجی کو کاپنے و جوہ میں کوئی مقام نہیں دینا چاہئے۔ ہم یقیناً کامیاب ہو سکتے ہیں اور حالات پر فتح حاصل کر سکتے ہیں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ ہماری پیشیدہ قوت ہماری ظاہری کمزوری سے کہیں زیادہ ہے۔ صرف ہمیں اس کا احساس نہیں ہے۔ جلدی سے متاثر ہو جانا نہیں کی ایک بہت بڑی رکاوٹ ہے۔ ایک آزاد اور کھلا ذہن، اخباری سرخیوں سے حذڑ ہوتا ہے اور نہ ہی ان سے محروم ہوتا ہے۔ ایک ظالم اور خوفناک چہرہ منسوبے میں اچاک تبدیلی کوئی نقصان اور ثبات ہمایہ اور دھمکی دینے والا معاشرہ یہ سب بندوق ہنول پر کارگر ہوتے ہیں۔

عمل میں رنک کی سب سے بڑی وجہ یہ ہوتی ہے کہ انسان عمومی اعلان کے فریبیوں اور وہاں کو حقیقت سمجھ لیتا ہے۔ حق وہ ہے تو "ہے وہ نہیں جو کروڑوں عوام سوچتے ہیں کہ یہ چیز ہے..... الفاظ اور لیبل اور سلوگن اڑ چینیں شروع نظر آتے ہیں لیکن وہ بہت ہی کمزور ہوتے ہیں۔ اپنی ذات سے لیبلوں کو کھرچ کر پرے پیچکو پھر تم آزاد ہو۔

### بنیادی اطلاع Basic information

ہر شخص اپنے پڑوسیوں سے اور اپنے اردوگروں سے مختلف ہو کر زندگی گزارنا چاہتا ہے۔ وہ ان سے زیادہ دوست نہیں۔ اپنے آپ کو دیکھنے اور اپنا مطالعہ کرنے اور خود شناختی کے روایے میں تبدیلی پیدا کر اوت زندگی کا مطالعہ کرنے میں تبدیل ہو جاؤ گے۔ زندگی کا مطالعہ حقیقتی تبدیلی سے کرو اور زندگی حقیقتی ہو کر سامنے آئے گی۔ جب تم مجھے بیوتو زندگی بھیتی ہے دراصل تم ایک ہی ہو۔ جدا جانہ نہیں ہو۔

اگر تم کو واقعی مختلف ہونے کا خیال ہے اور منفرد ہونے کی آرزو ہے تو ہرگز وہ نہ کرو جو تمہارے پڑوی کر رہے ہیں بلکہ اس سے بہتر بھی ہے۔

ہے کھانے پینے کو ہزار نعمتیں ہیں۔ مستقبل آمدی ہے۔ روشن مستقبل ہے۔ میں بڑا خوش ہوں۔

ان سے پوچھوں اس نعمت اور فضل نے تمہاری ذات کو کس قدر خوشی عطا کر سکی ہے تو وہ لا جواب ہو جائیں گے۔ جس خوشی کی بنیاد انسانی قوتیوں پر ہو وہ خوشی نہیں ہوا کرتی۔

اگر یہ انسانی بنیاد کی وجہ سے بیٹھ جائے تو ساری خوشی اور پرستا برپا ہو جاتی ہے۔ خوشی اور اصل خوشی کی کمی بنیاد نہیں ہوتی اور اصل خوشی کی قسم کے حصول سے وابستہ نہیں ہوتی۔ سورج اور اس کی روشنی سورج کے حصول سے نہیں ہوتی۔ وہ تو بس ہوتا ہے اور ہوتا ہی چا جاتا ہے۔

"میں پوچھتا ہوں کہ کیا کوئی راستہ ہے؟ اور کیا مجھے راستہ ملتا ہے؟"

"ضرور ملتا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ خلاش کرنے والے کے لیے راستہ موجود ہے۔ انسان اپنے بنی خانے کے اندر رہتا اور آنسو بھاٹا رہتا ہے اور اس کے پہلو میں قید کو خڑی کا دروازہ ہوتا ہے۔ اس کو بس اٹھ کر راز راساً ورز گا ہوتا ہے اور در دروازہ کھل جاتا ہے اور وہ آزاد ہو جاتا ہے۔

### ماہی کا خاتمه

"میں جس شے کا خواہ نہیں ہوں وہ جب مجھے نہیں ملتی تو میں بڑا ماہی اور دل شکست ہو جاتا ہوں۔ اس ماہی کا کوئی علاج ہے؟"

"پہلے زندگی پر نظر کرو اور دیکھو کہ زندگی کس طرح ٹھیک ہے۔ صرف اس کا مطالعہ کرنے سے تمہاری دکھاڑو ہو جائے گا کہ میری مطلوبہ شے اور میری آنکھوں کی مشنڈگی نہ ملے سے کیا گزرتی ہے۔"

"وزراسو پیچ کر کہ پہنیں اور دو صورتیں اور دوہرہ لاگ جس پر تم بانچھر کرتے تھے اور تمہارے لیے وہ بہت ہی ملتی تھے اب وقت گزرنے پر وہ اس قدر کم قیمت کیوں ہو گئے بے حقیقت کیوں ہو گئے۔ تمہاری نظریوں سے کیوں گر گئے۔ تم دیکھو گے کہ ان سب پیچوں کی قدر و قیمت صرف تمہارے ذہن میں تھی اصل میں یہ اس قدر قیمتی نہ تھے۔ اب تمہارا ذہن تبدیل ہو گیا اور یہ سب بھی ختم ہو گے۔ اس طرح سے (جہیں خیر یقین تو نہیں آئے گا لیکن یہ حقیقت) تمہاری موجودہ خواہش ہے اس کی قدر و قیمت بھی صرف تمہارے ذہن میں ہے۔

اپنے آپ کو دیکھنے اور اپنا مطالعہ کرنے اور خود شناختی کے روایے میں تبدیلی پیدا کر اوت زندگی کا مطالعہ کرنے میں تبدیل ہو جاؤ گے۔ زندگی کا مطالعہ حقیقتی تبدیلی سے کرو اور زندگی حقیقتی ہو کر سامنے آئے گی۔ جب تم مجھے بیوتو زندگی بھیتی ہے دراصل تم ایک ہی ہو۔ جدا جانہ نہیں ہو۔

"میں یہ مسئلہ کس طرح سے حل کروں؟"

"اس میں جانکاری پیدا کر کے۔"

## خوشی اور آنند

پس۔ ہماری بے عزتی اور نکست کی ایک اتنی وجہ ہوتی ہے کہ ہم ذہن کے اس خانے میں زندگی بس کرتے ہیں جو دوسروں پر برتری حاصل کرنے کے لیے اس ساتھ ہے اور ہم کو کمتری کے خوف سے ڈرایا رہتا ہے۔

جب ہمارا تعلق سیدھا "حق" سے اور "چ" سے ہے تو پھر زندگی میں ہر شے سے ہم اپنے تعلق کے حوالے سے ملیں گے۔ اس حوالے میں دوسروں سے برتریاً کمتر ہونے کی تحقیق ہی نہیں کرنا پڑتی بلکہ اپنے حوالے سے جزو رہنے کی بات ہوتی ہے۔

**نذر و قیمت**

کسی شخص سے پوچھو کر تم زندگی میں کس چیز کو اہمیت دیتے ہو اور کس شے کی قدر و قیمت رکھتے ہو۔ اس شخص کی پیغمبریم ہو جائے گی اور وہ کوئی صحیح جواب نہ دے پائے گا۔ بس اسی قدر کے گا کہ "میں ایک اعلیٰ اور عمدہ زندگی کا خواہشمند ہوں"۔ "میں ہنگامہ خیر اور روح پرور نوں کا محتلاشی ہوں"..... لیکن اس کا پچھہ نہیں ہو گا کہ وہ کیا کر رہا ہے۔ ہر وہ چیز جو بخدا رہو گی ہنگامہ پرور ہو گی۔ اس کو اچھی لگئی لیکن اس کا مطلب پچھہ نہ ہو گا وجہ یہ ہے کہ اس نے جو انداز سننا کر رکھ کر کی ہوں گی وہ بے قیمت ہوں گی۔ جو کچھ اس نے اپنی یادداشت میں محفوظ کر رکھا ہو گا وہ بے معنی ہو گا۔ زندگی ایک

نہ ہر پر چیز ہے اور اس کا دھارا تیزی سے بہر رہا ہے۔  
جس شخص نے شہرت کا راست اختیار کر رکھا ہو گا وہ اس وقت بہت ہی مایوس ہو گا جب شہرت اس کی طرف رجوع یکرے یا پھر دے بہت ہی نالاں ہو گا جب شہرت اس کی طرف رجوع یکرے یا پھر دے گا۔ جب وہ اس قلمخے کو ترک کر دے گا کہ خوشی کا تصور ہی خوشی ہے..... ایک آدمی جو سرد یوں میں دھوپ سینک کر مزا لے رہا ہو وہ دھوپ کی حدت کا تجزیہ نہیں کیا کرتا۔ نگھا ہو کر بیٹھا رہتا ہے۔

## خالی خوبی

خالی خوبی زندگی اور بیکاری و دن اور بیکاری ایسی بہت بڑی نعمت ہیں۔ یہ تم کو کسی اہم بیانام کی عبارت شارہتی پیدا کر سکتے اور سمجھنے کی کوشش کرو۔ صرف تمہاری توجہ سے اس کا انعام مل سکے گا۔ بیکار زندگی کا احساس ایسے ہی ہے کہ جیسے بدن کو سردی کا احساس ہونے لگے تم فوراً گرم پیڑے پینے کی طرف رجوع کرو گے اور اپنے آپ کو گرم کرنے کی لفظ "محبت" کا ادا کرنا کس قدر آسان کام ہے اور اس کا اعلان کرنا کتنا مشکل ہے لیکن یہ چنان کتنا مشکل ہے کہ مرف لفظ یہ حقیقت نہیں صرف لفظ یہی خاصیت نہیں۔

صرف وہی کرو جو تمہیں کرنا چاہئے وہ نہ کرو جو تمہاری خواہش ہے اور جس پر تمہارا جی راضی ہے۔ پہلے پہل اس میں وقت ہو گی اور بڑی مشکل کا سامنا کرنا پڑے گا لیکن بعد میں "جو تمہیں کرنا چاہئے" تمہاری خواہش اور تمہاری مرضی بن جائے گا۔ بس یہی خوبی ہے اور یہی راحت کا سامان ہے۔

**ندامت کا احساس**

اگر آپ کو کچھ اختیار کرنے کی خواہش ہے اور آپ یہ جانتا چاہتے ہیں کہ حق نے آپ میں کیا تبدیلی پیدا کی ہے پکھ لوگوں ندامت کا احساس بولے خیر سے کرتے ہیں۔ یہ بھی ان کی اننا کا ایک مظہر ہوتا ہے۔ وہ کہتے ہیں اور تو بجوانی میں ہوئے گناہ کیے۔ اب بھی میں اپنے کروتوں سے باز نہیں آتا۔ نظر ہر توہہ افسوس کرتے نظر آئیں گے لیکن اندر سے وہ فخر کر رہے ہوں گے۔

جب انہا کو سارے بیل چھڑوائے جاتے ہیں تو سب سے آخری بیل جو اس کے منہ میں رہ جاتا ہے وہ احساس ندامت کا ہوتا ہے۔ اس ندامت کے اظہار سے وہ لوگوں پر برتری کا زرع جاتا ہے۔ جب اپنی منفی حرکتوں کا احساس

نے لگے تو ان کو ترک کرنا باطن کے سفر کا پہلا قدم ہے۔ ان کے اظہار کا نہیں۔

"میں اپنے آپ کو کس طرح تبدیل کر سکتا ہوں؟"

## مدد میں سے بچاؤ

جو خرابی لوگوں میں ہے اس سے آپ کو کوئی انتصان نہیں پہنچ سکتا اگر وہ خرابی آپ میں نہیں جو بیماری ان کو گھی ہوئی ہے وہ کبھی بھی آپ کو نہیں لگ سکتی۔ اگر وہ بیماری آپ میں پہلے سے موجود نہیں..... یہاں ایک سڑی قانون عمل ہے۔ بہ تک آپ جارح کی سطح پر نہیں ہوں گے آپ کو کوئی بھی بہرہ نہیں کر سکتا۔ جوئی اس بیول پر آئیں گے آپ کو اسانی سے شوٹ کیا جائے گا..... اڑتے ہوئے ہوا کی جہاز کو نیچے سے تھوڑا نہیں گراستے۔ یہ بات یاد رکھنے کی ہے۔

## معصومیت

جب کوئی شخص آپ کو چکوم کرے۔ ضرب لگائے اور تھیر کرے تو اس سے بڑی خاموشی کے ساتھ پوچھیں "آپ کو یعنی کس نے دیا کہ آپ میری کارشناختی کریں اور میرے بارے میں کوئی فتوے دیں۔ میرے بارے میں فتوے دیجئے ہوئے آپ اپنے آپ کو مجھ سے بر ترکھنے لگے ہیں۔ آپ کو اپنی اس برتری کا وہ تم کہاں سے ملا؟ کس نے بتایا کہ آپ برتر ہیں۔ اب آپ اپنے بارے میں بھی بتائیں کہ آپ کون ہیں۔ کیا آپ نے اپنے بارے میں بھی ایسا کوئی حکم صادر فرمایا؟"

یہ ساری باتیں بڑے شندے دل و دماغ کے ساتھ اور بڑے پر سکون طرین پر کہیں۔ یہ ایک اچھا شارٹ ہے لیکن آپ کو اس سے بھی آگے چلتا ہے۔ یہاں تک تو آپ نے اپنے آپ کو آزاد کر دیا اور یہ سمجھ لیا کہ ایک بیدار آدمی ایک خوف نہیں سے بہتر ہے۔ لیکن یہ بھی یاد رکھنے کی بات ہے کہ سارے خوبیہ انسان ایسے ہی ناقص ہوتے ہیں وہ دوسروں میں عیب نکال کر خود کو سر بلند کرنا چاہتے ہیں۔ اس سے ذرا اپنائی اندازہ لگائیں کہ اگر آپ بھی نیند میں چل رہے ہوئے تو اس وقت کہاں ہوتے۔

## جمهوڑے الفاظ

الفاظ بڑے گراہ کہتے ہیں۔ ان کو سچ کہجو کر استعمال کرنا چاہئے۔ جو شخص مریضناٹ طور پر دوسروں پر حکم چلاتا چلتا ہے دوسروں کو hurt کرنا چاہتا ہے اس کو لوگ بڑا بڑا کہ آدمی اور بڑا مٹکواں آفیسر کہ کر یاد کرتے ہیں۔ جو عورت اپنی تہائی سے خوف کھاتی ہے اور اپنے آپ کے ساتھ رہنے سے ذرتی ہے لوگ اس کو بڑی سوچل عورت کہ کر پکار جئے ہیں۔ اپنی ذات کے اندر گرم رہنے والے آدمی کو ایک مضبوط ارادوں کا شخص متعدد کیا جاتا ہے۔ اپنے آپ کو ذاتی فرمیں بتا کر خالی خواہش کو جرأت اور احتقامت کا نام دیا جاتا ہے..... لیکن یہ سب راستے کی ٹھوکریں ہیں۔ جو شخص یہ سمجھتے ہے کہ جموڑے الفاظ میری ترقی کی راہ میں حائل ہیں وہ آزادی کی نعمت سے ہمکار ہونے لگتا ہے اور بہت آگے کٹک جاتا ہے۔

"میں آپ کی بات نہیں سمجھا؟"

"بس اسی طرف کے ہو کر رہ جس طرح کے تم بننے ہو کیونکہ اس کے علاوہ اور کوئی راستہ نہیں۔ اپنے آپ کو مختلف بنا کر پیش کرنے سے آپ آزاد نہیں ہو سکتے بلکہ اور الجھ جائیں گے۔ جو بھیڑ بھیڑیے کا لادہ اوزع لئی ہے وہ باہر سے کچھ بھی نظر آئے اصل میں بھیڑی رہتی ہے۔

"لیکن یہ جان کر کہ جو میں ہوں وہ ہوں پھر میں اپنے آپ میں انقلاب کس طرح برپا کر سکتا ہوں؟"

"اس بات پر غور کر کے کہ میں کیا ہوں اور پھر ان اختلاف پر نظر ڈال کے جو روں میں مختلف اوقات میں اتنا کی ٹھیک پر ادا کرتا ہوں۔ جب تم کو اس بات کا علم ہو جائے گا کہ تم کس منجھے بجا یہ ہو تو پھر یہ ہو دپ آپ سے آپ ختم ہونے لگیں گے..... وہج جو آپ کو ناگوار گزرتا ہے اس جس کے ذریعے صحت مکن ہے۔

ظاہر کی تبدیلی سے مسئلہ حل نہیں ہوتا۔ آپ اپنے باہری وجہ کو تبدیل کر لیں۔ لباس بدلتیں۔ ذرا می رکھ لیں۔ شہر چوڑ کر کسی اور شہر میں سکونت اختیار کر لیں۔ ملک سے چلے جائیں..... لیکن آپ کے ساتھ وہی واقعات پیش آتے رہیں گے جو اب تک آتے رہے۔ یہ اس وقت تک چاری رہے گا جب تک اندر کی تبدیلی نہیں ہوگی۔

ایک ہوا کی جہاز کو جس کا انجن خراب ہو چکا ہو باہر سے پینڈ کر کے اور اس کا رنگ تبدیل کر کے آپ ہاں ہے پرواز نہیں کر سکتے۔ روحاںی ازان کے لیے اندر کی تبدیلی اشہد ضروری ہے۔

اگر آپ واقعی تبدیلی کے خواہاں ہیں اور اپنی زندگی میں انقلاب پیدا کرنا چاہتے ہیں تو ان باتوں پر توجہ دیجئے:

1- اس نقطے نظر کا ہر وقت احتساب کیجئے جو آپ نے زندگی کے لیے اختیار کر رکھا ہے۔

2- محشرہ ایک آدمی کو دو ولتہ کا میہاں، اہم اور بڑا کہ کہ کر پکارتا ہے۔ یہ سماں کا اپنا نقطہ نظر ہے۔

3- سچائی انسان کو بیٹھا اس روپ میں دیکھتی ہے جس میں وہ اپنے پرانی یوں ذہن کے اندر برمام کرتا ہے۔

4- سچائی اس شخص کو بیٹھا ایک خوفزدہ انسان کے روپ میں دیکھتی ہے جس کی شہرت اور دو ولتہ اور تجویز اس کو اکا کاپے اور سو سے نہیں نکال سکتی۔

غصہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ ہم کوئی چیز چھپا رہے ہیں اور کسی حقیقت کو نہیاں ہونے سے روک رہے ہیں..... میں پھر گیا اور میرے مند سے جھاگ بہنے لگا کیونکہ میں نے محوس کر لیا تھا کہ میرے ملئے کا راز کھلے والا ہے..... لیکن ملئے کا ظاہر ہونا کوئی خرابی نہیں کہ اس سے خوف کو جنم دیا جائے بلکہ یہ تو ایک اعلیٰ درجے کا علاج ہے۔

یہ بڑی اچھی خبر ہے۔ اس سے سفر طے ہونے کی نویں ملتی ہے۔ یہ ایک ایسی دو اپنے جو اپنے آپ کا سامنا کرتے وقت کی ساری بیماریوں کا علاج ہے۔ یہ بیماریاں کیسی بھی خوف کیوں نہ ہوں اپنے علاج ہی کے لیے اُبھر کر آگے آتی ہیں۔ یہ وہ کوہتا ہیاں ہوتی ہیں جو ہر برشے کے لیے اپنے آپ کو آگے بڑھاتی ہیں..... جس طرح کسی نئے محیل کو سمجھتے وقت بہت اسی بوجھل بھروسی اور ناقابل گرفت حرکات سرزد ہوتی ہیں جو آہستہ آہستہ پھر تی میں اور پا بک دتی میں تبدیل ہو جاتی ہیں۔

### قدرتی اور نیچرل زندگی

آپ اپنی کارڈس پندرہ میل پہاڑ کے اور لے جاسکتے ہیں لیکن آپ کو یقین ہوتا ہے کہ چونی پر چنچے کے بعد پھر اترانی تی اترانی ہے۔ یہ یقین اس لیے ہوتا ہے کہ آپ قدرت کے رازوں سے واقف ہیں اور پہاڑ کے خزان کو سمجھتے ہیں۔ آپ کو چونے کے دنیا میں کوئی کار مسلسل اور پر ہی اور پر نہیں جا سکتی نہیں یعنی یقین جا سکتی ہے۔ یہ صورتی بدلتی رہتی ہے۔

آپ کی زندگی میں بھی بھی اصول کا فرمایا ہے۔ چینی قلم فی والے اس کو yang or yang کے نام سے پکارتے ہے۔ ہم لوگوں سے اپنی زندگی میں بھی غلطی ہوتی ہے کہ تم alternative کے راز کو پکر جائیں ہیں۔ جو شخص آگے چھک جاتی ہے پر سوار نہیں، وہ تدو ایک تی مقام پر رُک کر رہ جاتا ہے (گانیدھر جہاڑوں کے پالٹ اس راز کو خوب سمجھتے ہیں) وہ بھی سمجھتا رہتا ہے کہ پہاڑ پر اپنی اور پہاڑ زندگی سے یقین آنماوت ہے۔ وہ زندگی بھر ایک نفیاتی لڑائی لڑتا رہتا ہے اور دوسرے پر قلم کرتا ہے۔ علم کے صحیح حصول کے لیے ان کو چھوڑنا ضروری ہے۔

ایک سچھدار انسانی زندگی کے سفر پر رہتا ہے تو آسان راست اختیار کرتا ہے۔ وہ بلندی پر جانے کا پروگرام بناتا کر نہیں لکھتا کر تیب میں اتنے کے خوف سے کاپتا رہے وہ تو بس سفر پر لکھتا ہے اور راستے سے جھگڑا نہیں کرتا۔ جو جھگڑا نہیں کرتا وہ منزل پر جلد پہنچ جاتا ہے۔

”علم ہم کو آزادی کس طرح عطا کر سکتا ہے؟ علم ہمارے اندر قدرتی بہاؤ کیسے پیدا کر سکتا ہے؟“

”محض دیکھنے سے اور مشاہدہ کرنے سے!“

”کیا دیکھیں؟ کیا مشاہدہ کریں؟“

”یدیکھیں کہ آپ اس شخص کے غلام ہیں جس سے آپ خوفزدہ ہیں۔“

”اس سے آزادی حاصل ہو سکتی ہے؟“

”بالکل! کوئی شخص جب جان جائے اور اس میں جانکاری پیدا ہو جائے تو پھر وہ غلام نہیں رہتا۔“

اس وقت آپ کی جوزندگی ہے یا زندگی کا ڈھانچہ ہے اسے آپ کو مکمل طور پر توڑنا پڑے گا، ختم کرنا پڑے گا کیونکہ ناکام ڈھانچہ توڑا ہی جا سکتا ہے اس کی مرمت نہیں ہو سکتی۔ لیکن جس روز آپ اس ڈھانچے کو توڑنے کی کوشش کریں گے آپ کے اندر سے احتیاج اور مدافعت کی ایک لبر بر آمد ہوگی اور آپ کے رُگ دریش میں جلوس نکالنے شروع کر دے گی۔ مختلف خیالات ہزار قسم کے بہروپ بھر کر سامنے آئیں گے کہ کیا کرتے ہوں کیوں اس بنے ہوئے ڈھانچے کو جادو کرتے ہو۔ وہ تمہارے کافیوں میں سرگوشی کریں گے کہ جھائی اتم پہلے ہی تھیک راستے پر ہو اب کوئی نیا اور غلط راستہ اختیار کر کے کیا کرو گے۔

لیکن ڈھانچے کو توڑنے سے پہلے آپ کو علم ہونا چاہئے کہ اس قسم کے protests ضرور ہوں گے۔ اپنے علم اپنی سوچ اور اپنے ارادے کے زور پر ان بے ایمانوں کے نعروں کا سد باب کرو اور اپنی منزل کی طرف قدم بڑھاؤ۔

### خوف اور نقصان

لوگ اکثر جو محوس کرتے ہیں ایسا سے اٹ بات کرتے ہیں۔ جو شخص لوگوں کو اپنے دن کی اہمیت جزا ہا ہو گا، اس کا دن بڑا پھوکا اور تھوڑا گزر ہو گا۔

بہت سے لوگوں کے پاس دین کا اور نصیات کا برا علم ہوتا ہے لیکن ان کی زندگیاں بڑی خالی ہوتی ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ صرف باہر کا علم انسان کے اندر کو تبدیل نہیں کر سکتا۔ ہر شخص جانتا ہے کہ قلم سے قلم پیدا ہوتا ہے۔ پھر بھی ہر شخص دوسرے پر قلم کرتا ہے۔ علم کے صحیح حصول کے لیے ان کو چھوڑنا ضروری ہے۔

خوف اور نقصان کے بارے میں اتنی بات بھجوئیں کہ کسی شے کے یا شخص کے ضائع ہو جانے کے خوف کو اچھی طرح سے جا چھیں۔ پھر اس پر علاج کا وہ عمل کریں جو آپ نے اب تک سیکھا ہے۔ جب نقصان ہو گا تو صرف نقصان ہو گا اس کے ساتھ خوف نہیں آئے گا۔

### ذاتی تحقیق

جو شخص اپنی ذات کا کھو جانے کے لیے بہادری کے ساتھ اپنے اندر کو کھرا اڑتا ہے۔ اس کو بڑے بڑے خوف کا تحریر بات کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ان میں سب سے زیادہ تکلیف ہے اور اس کے اندر منفی تصورات اور منفی اثرات پیدا ہونے کا ہے۔ یہ اثرات اس کو شدید جھٹکے بھی دیتے ہیں اور اسے قدم قدم پر مایوس بھی کرتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ وہ زندگی میں پہلی بار دیکھتا ہے کہ کیسے کیسے اثرات نے اسے پانڈ ملسل کر کھاتا اور اس کا اسے علم ہی نہیں تھا۔ یہ جرأتی اور پھر یہ مایوس ہر اس خواص کا مقدر ہے جو اپنی تحقیق کے لیے اندر چلا گئے مارتا ہے اور تلاش میں مصروف ہوتا ہے۔

ہم میں سے اکثر لوگ زندگی کو ریفر بیگنر بتا کر رکھنا چاہتے ہیں۔ ہم بالکل ایسے ہی رہنا چاہتے ہیں جیسے کہ ہم اپنے آپ کو فریش تر دتا ہے اور قبضہ نور کھنے کے آزاد مند ہوتے ہیں کہ وقت گزرنے پر بھی ہماری مشکل و صورت اور ہماری میں کمی نہ آنے پائے۔ ہم اپنے آپ کو ریفر بیگنر میں اس لیے رکھ کر چلے ہیں کہ اندر سے چاہے ہم کتنے بھی ہوئے اور پامال کیوں نہ ہو جائیں گے جو اسے ہمارا دم خام اور چک دک قائم رہے۔ ہم نہیں چاہتے کہ زمانے کے پریشر اور اس کی جیزہ دستیاں ہم کو نا آسودہ کر دیں اور ہماری تر دتا زگی نہ رہے۔ جس طرح فرج کے اندر ہر شے الگ الگ پیش یا انداہ خیال اور ایک سینڈ ہینڈ سوچ کے ساتھ تم اپنے مسائل کا حل کر سکتے ہو ایک عام خیال۔ ایک ہوتی ہے۔ ایک بھی ہوئی سوچ اور ایک سینڈ ہینڈ سوچ سے تم کوئی بات نہیں یکھ سکتے۔ جس طرح ایک بر قانی ایکسو آپ کو گرم ملٹان کے آموں کے بارے میں کوئی علم عطا نہیں کر سکتا، اسی طرح چالو سوچ کچھ نیا اور سچھ اور نہیں بتا سکتی۔ سالہا سال تک ہم اپنے مسائل کی چار دیواری سے نکلنے کی کوشش کرتے ہیں اور ہر نیادن نئی دیواریں تیر کر کے اس چار دیواری کو اور بھی مضبوط بنا دیتے ہیں۔

انسانی زندگی میں جب تک نیچے سے تھوڑی گری نہ ملے زندگی باہی ہو جاتی ہے۔ باہی شے کو قبل استعمال کرنے کے لیے اُسے سینک دیا جاتا ہے گری پہنچائی جاتی ہے اور اس کا باہی پس ذور ہو جاتا ہے۔ جب اشیاء بالکل نجmed ہو جائیں اور استعمال کے قابل نہ ہیں تو ان کو سینک دے کر گرم کیا جاتا ہے اور استعمال میں لایا جاتا ہے۔ ایسے ہی انسان جب تک وہ اپنے آپ کو حالات کے نوٹس میں ڈال کر گرم نہیں کرے گا وہ چھڈ کر باہر نہیں آ سکے گا۔ زندگی کی بھی سنجھاں بار بار چھڈ کر باہر آناس بات کی دریل ہے کہ آپ باہی نہیں رہے تر دتا زگی ہیں۔ اپنے آپ کو ریفر بیگنر میں سنجھاں آسان کا فرق ہے۔ کسی مشکل کے بارے میں سوچتے رہنے سے وہ مشکل بھی بھی حل نہیں ہوتی۔ وجہ یہ ہے کہ سوچ اور مشکل دونوں ایک ہی نفسیاتی سطح کی پیداوار ہیں۔ ایک محبوس خیال اور Conditional سوچ ہی اس مسئلے کی ماں ہے جس کے طبق سے یہ مسئلے پیدا ہوا ہے۔ اسے حل کرنے کے لیے کسی اور سطح کی ضرورت ہے۔ ایک اونچی اور ارفع سطح کی ایسے اوپنی اور ارفع سطح ایک کھلے ہم میں پیدا ہوتی ہے اور کھلا ہم وہ ہوتا ہے جو حل کرے اور نہ اس لیے مدافعت کرے۔

اعزت نفس و تو قیر ذات Self Esteem

آسانی زندگی میں جب تک نیچے سے تھوڑی گری نہ ملے زندگی باہی ہو جاتی ہے۔ باہی شے کو قبل استعمال کرنے کے لیے اُسے سینک دیا جاتا ہے گری پہنچائی جاتی ہے اور اس کا باہی پس ذور ہو جاتا ہے۔ جب اشیاء بالکل نجmed ہو جائیں اور استعمال کے قابل نہ ہیں تو ان کو سینک دے کر گرم کیا جاتا ہے اور استعمال میں لایا جاتا ہے۔ ایسے ہی انسان جب تک وہ اپنے آپ کو حالات کے نوٹس میں ڈال کر گرم نہیں کرے گا وہ چھڈ کر باہر نہیں آ سکے گا۔ زندگی کی بھی سنجھاں بار بار چھڈ کر باہر آناس بات کی دریل ہے کہ آپ باہی نہیں رہے تر دتا زگی ہیں۔ اپنے آپ کو ریفر بیگنر میں سنجھاں آسان کا فرق ہے۔ کسی مشکل کے بارے میں سوچتے رہنے سے وہ مشکل بھی بھی حل نہیں ہوتی۔ وجہ یہ ہے کہ سوچ اور مشکل دونوں ایک ہی نفسیاتی سطح کی پیداوار ہیں۔ ایک محبوس خیال اور Conditional سوچ ہی اس مسئلے کی ماں ہے جس کے طبق سے یہ مسئلے پیدا ہوا ہے۔ اسے حل کرنے کے لیے کسی اور سطح کی ضرورت ہے۔ ایک اونچی اور ارفع سطح کی ایسے اوپنی اور ارفع سطح ایک کھلے ہم میں پیدا ہوتی ہے اور کھلا ہم وہ ہوتا ہے جو حل کرے اور نہ اس لیے مدافعت کرے۔

اعزت نفس اور تو قیر ذات و ہی عطا کر سکتا ہے جو فرمختہ ملتی ہے۔ ایک باعزت انسان ہے۔

- ہم نے اپنے آپ کو باعزت نہیں بنایا۔ ہم نے اپنے آپ کو کامیاب ضرور بنایا ہے۔ کامیاب سیاستدان کامیاب دانشراو کامیاب و کمل صفائی و غیرہ وغیرہ۔
- اگر آپ دیکھیں کہ کوئی چیز مرمت کی طbagار ہے اس کی مرمت کروائیں۔ خواہ آپ کی ہو یا مشترک گروہ کی ہو۔
- اپنی عزت نفس میں اضافہ کرنا آسان ہے۔ آپ اچھے چیزیں کریں اچھے فعل اپنائیں اچھے ارادے بنائیں اور ان کو یاد رکھیں کہ میں نے ایسے کیا تھا۔

اویک بات ضرور یاد رکھیں کہ زیادہ شکوہ و شکایت نہ کریں۔ زندگی کو احتیاجی نہ بنایں ہر وقت مسٹر اور مسٹر

”جو شخص بھی اپنے ظلطی پر ہونے کے تکلیف وہ احساس کا انکار کرتا ہے وہ کبھی بھی صحیح نہیں ہو سکتا۔ جو اس تکلیف دہ احساس کو تسلیم کر لیتا ہے وہ راستی میں داخل ہو جاتا ہے۔“

### عام سوچ

یا ایک خیال عام ہے کہ ایک عمومی اور چالو سوچ کے ساتھ تم اپنے مسائل کا حل کر سکتے ہو ایک عام خیال۔ ایک پیش یا انداہ خیال اور ایک سینڈ ہینڈ سوچ کے ساتھ تم کسی بھی مسئلے کا حل علاش نہیں کر سکتے کیونکہ ایک سینڈ سوچ ہی خود مسئلہ ہوتی ہے۔ ایک بھی ہوئی سوچ اور ایک سینڈ ہینڈ سوچ سے تم کوئی بات نہیں یکھ سکتے۔ جس طرح ایک بر قانی ایکسو آپ کو گرم ملٹان کے آموں کے بارے میں کوئی علم عطا نہیں کر سکتا، اسی طرح چالو سوچ کچھ نیا اور سچھ اور نہیں بتا سکتی۔ سالہا سال تک ہم اپنے مسائل کی چار دیواری سے نکلنے کی کوشش کرتے ہیں اور ہر نیادن نئی دیواریں تیر کر کے اس چار دیواری کو اور بھی مضبوط بنا دیتے ہیں۔

مسائل کے لیے بالکل نئی سوچ کی ضرورت ہے۔ ایک عادی یادداشت اور ایک عادی ردیا آپ کی کوئی مدد نہیں کر سکتا۔ اس کے لیے سوچ کی مہارانی کے علاوہ کسی اور شے کی ضرورت ہوتی ہے۔ نئی سوچ بیدار کروار حل ڈھونڈلو۔

### سوچ اور مسئلہ

کسی مسئلے کے بارے میں سوچنا اور کسی مسئلے کا کھلی نظر دن اور واضح سوچ کے ساتھ مطالعہ کرنے میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ کسی مشکل کے بارے میں سوچتے رہنے سے وہ مشکل بھی بھی حل نہیں ہوتی۔ وجہ یہ ہے کہ سوچ اور مشکل دونوں ایک ہی نفسیاتی سطح کی پیداوار ہیں۔ ایک محبوس خیال اور Conditional سوچ ہی اس مسئلے کی ماں ہے جس کے طبق سے یہ مسئلے پیدا ہوا ہے۔ اسے حل کرنے کے لیے کسی اور سطح کی ضرورت ہے۔ ایک اونچی اور ارفع سطح کی ایسے اوپنی اور ارفع سطح ایک کھلے ہم میں پیدا ہوتی ہے اور کھلا ہم وہ ہوتا ہے جو حل کرے اور نہ اس لیے مدافعت کرے۔

### Self Esteem

### عزت نفس و تو قیر ذات

- عزت نفس اور تو قیر ذات و ہی عطا کر سکتا ہے جو فرمختہ ملتی ہے۔ ایک باعزت انسان ہے۔
- ہم نے اپنے آپ کو باعزت نہیں بنایا۔ ہم نے اپنے آپ کو کامیاب ضرور بنایا ہے۔ کامیاب سیاستدان کامیاب دانشراو کامیاب و کمل صفائی و غیرہ وغیرہ۔
- اپنی عزت نفس میں اضافہ کرنا آسان ہے۔ آپ اچھی چیزیں کریں اچھے فعل اپنائیں اچھے ارادے بنائیں اور ان کو یاد رکھیں کہ میں نے ایسے کیا تھا۔

خود کی کرواری ہے..... اگر تھی بڑی ایسی خوبصورت زندگی بغیر کوشش کے مل گئی، کسی دعوے کے بغیر مل گئی تو پھر خوشیاں بھی نہ ہوتی ہیں۔ محبت بھی مل سکتی ہے۔ آئندہ بھی مل سکتا ہے۔ ذات بھی مل سکتی ہے۔

ہماری زندگی مسئلہ عذاب میں گزر رہی ہے۔ اس لیے نہیں کہ وہ پیسہ ہماری اہم ضرورت ہے، بلکہ ہماری زندگی اس لیے اچانک ہو گئی ہے کہ وہ پیسہ اس قدر خاص اہم نہیں ہے۔ اگر دولت اور روپیہ پیسہ اس قدر اہم ہوتا تو ہماری زندگی کا ہر پہلو اس کے قبضے میں ہوتا۔ ہر زاویہ اس کے تصرف میں ہوتی۔ لیکن یوں نہیں ہے۔ طوع ہر جانشینی رات میں یہی نیدر تھل پر جھوٹا نہ مارا اون کے گولے سے کھلنا بلکہ را بینے کی گالوں پر لگی پچھی بینی کے کانوں میں پھٹل بالیاں۔

### خوف کا علاقہ

لوگوں کو خوفزدہ کرنے کے لیے "چبارہ" اور کاشکوف کو چہرہ کرانے کی رسم۔ امارت کا اخبار جس سے اپنے تم وطنوں کو فرایا جاتا ہے۔ اس خوفزدہ اور سبی ہوئی قوم کے اندر جب کوئی باہر کا حملہ آور داخل ہوتا ہے تو خوفزدہ قوم بالکل قدموں پر گرد جاتی ہے کیونکہ حملہ آوروں کے پاس مقامی سرداروں کے مقابلے میں زیادہ بہتر ہتھیار اور ریادہ بہتر پوزیشن ہوتی ہے۔ سبی وجہ ہے کہ یہ رفتی حملہ آوروں کا کبھی بھی پنجاب میں مقابلہ نہیں کیا گیا اور ان کو ہاتھ باندھ کر اور ہارڈاں کر آگے رخصت کر دیا گیا۔

اب بھی اگر وہ افغانستان کے بجائے ہمارے یہاں آ جاتا تو ہم ہاتھ باندھ کر ماتھا بیک کر سب کچھ اس کے حوالے کر دیتے۔

پاکستان کے لوگوں کو گر کے لوگ ہی ذرا سرکمکار کر رکھتے ہیں سبی وجہ ہے کہ کسی حملہ آور کو یہاں مشکل نہیں پڑ سکتی۔

میں نے اپنے آپ کو بڑے منگلے بھاؤ خریدا ہے ذاکر صاحب مجھے زر سنبھال کر اور ذرا سوچ کر ہاتھ لگانا۔ میری اس ذات کے پچھے میری پوری زندگی صرف ہوئی ہے۔ میں نے مسئلہ محنت کی ہے لگا تار جدوجہد کی۔ چوں میں کھٹے کام کیا ہے تب جا کر میں نے پنچھہ ہرس کی عمر میں اپنے آپ کو پورے طور پر خریدا ہے بلا شرکت غیرے۔ میرے پاس میری ذات کا نئی نام موجود ہے۔ یہ ذات کسی اور کو منتقل نہیں ہو سکتی۔ یہ میری ہے اور میری رہے گی۔ میرے پچھے ہر وقت اس کوشش میں صروف رہتے ہیں کہ میری ذات کا محترماً حاصل کر لیں اور مجھے اپنی مرثی کے مطابق استعمال کر لیں لیکن میں ایسا ہونے نہیں دیتا۔ میں کبھی بھی ایسا نہیں ہونے دوں گا۔ میری ادا و نیک اور سعادت منہ ہے لیکن میں اپنی ملکیت کو کسی بھی صورت میں ان کے حوالے نہیں کر سکتا۔ یہ میں نے بڑی محنت سے ہائی ہے۔ میں خود کو زدہ خود دگل کو زدہ تھی لیکن یہ تم کو دے دی گئی۔ عطا کر دی گئی..... تم نے زندگی حاصل کرنے کے لیے نہ تو کوئی کوشش کی نہ جدوجہد کی۔ نسفارش کی نہ رشوٹ دی لیکن یہ تم کوں نہیں۔ بے قیمت اور ممتاز۔ کوشش بھتی بھی ہے اس کا انا تسلی ہے۔ کوشش ہی شد کہ اور الکم کو جنم دیتی ہے۔ ہر کوشش تمہارے خلاف جاتی ہے۔ ہر کوشش نے تم کو مار کر ادھ موکار کر دیا ہے۔ یہ تم سے

ٹکا تی نہ بنے پھریں۔ جب آپ کو کسی مخصوص بات کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہواں وقت زبان کھولیں لیکن ادب کے ساتھ محبت کے ساتھ اخلاص کے ساتھ..... زندگی آپ کے لیے جو چھوٹی سی چھوٹی چیز بھی کرتی ہے اس کے لیے اس کے شکری ضروراً کر کریں۔ دیکھنے زندگی کسی اور کوئی اس گھر میں بلا کر مہمان رکھ سکتی تھی اگر اس نے آپ کو اور صرف آپ کو بلکہ کارخانہ اور آپ کی آمد پر خوشی کا اظہار کیا۔ اپنے میرزاں کو ما یا پس نہ کریں اس کو بھی خوشیوں سے مالا مال کریں۔

اس زندگی میں کمی مرتبہ دوزخ میں سے ہو کر گزرا پڑتا ہے۔ لباچوڑا دھشت ناک دھکتا اور کھولنا ہو دوزخ اور ترقی یا ہر شخص پر یہ وقت آ جاتا ہے۔ اس پر کوئی اختیار نہیں ہوتا۔ لیکن اگر خدا نو اس کی پوری مصیبت آ جائے کہ دوزخ میں پہنچ جائے تو سب سے اہم اور ضروری بات یہ ہے کہ وہاں داخل ہوتے ہی وہاں سے بھاگ جائے۔ مشرق ہو اعلیٰ شمال ہو یا جنوب چدھر بھی راستے سرپت دوزخ گا اور اس عذاب سے نکل جائے۔

لیکن میں نے ترقیاتاں لوگوں کی ایک عجیب عادت دیکھی ہے کہ جو نہیں وہ دوزخ میں داخل ہوتے ہیں وہ دہاں سے بھاگ نہ لئے کہ جائے دوزخ کے فونکھنے لگتے ہیں۔ جیسے سیاح لوگ اپنی سیاحت کے دوران میں نہ مانگ کے فونکھنے ہیں۔ اسی طرح دوزخ میں جانے والے اپنے اپنے کیمرے نکال کر دوزخ کے "سینپ شاٹ" لینے لگتے ہیں اور اس تکلیف دہ ماحول میں ریلوں کی ریلیں ختم کر دیتے ہیں۔ یعنی بجائے اس کے کہ وہ اس عبر تاک جگہ سے بھاگیں دہاں گھوم پھر کراس کی رکنیں فونگرانی شروع کر دیتے ہیں۔

پھر جب وہ واپس اپنی ناول زندگی میں آتے ہیں تو ان کے پاس دوزخ کی "وزٹ" کے اتنے زیادہ الہم ہوئے ہیں کہ ان سے اٹھائے نہیں جاتے اور وہ انہیں ایک ٹرالی میں ڈال کر چلتے ہیں۔ ایسے لوگ اپنے گھر پر آنے والے مہماں کو بھی دوزخ کی یہ تصویریں دکھاتے ہیں اور کسی کے ہاں مہمان جا کر بھی اپنے ابتوں کی ٹرالی ساتھ لے جاتے ہیں۔

ترقبہ بچا ہے کہیں ہو دوہا پنچی دوزخی زندگی کا الہم لے کر بیٹھ جاتے ہیں اور ترتیب سے جانے لگتے ہیں کہ ان پر کیسا مشکل و قت آیا۔ زندگی نے ان پر کہی کہی زیاد تیاں کیں۔ زمانے نے کس طرح سے بے رخی کی۔ احباب اور رشتہداروں نے کیسے کیے مظلوم ہائے۔

ہر وقت دولت کے بارے میں سوچتے رہنا: اپنی دولت کی کمی کے بارے میں دوسروں کی بڑھتی ہوئی دولت کے بارے میں۔ لئی ہوئی دولت کے بارے میں۔ لیروں کے بارے میں..... اسی سوچ کی ساری لہرس ہم کو قلیلی ملا جاتی ہے محروم کر دیتی ہیں اور ہماری روشن سوچ کے راستے میں اندھی چنانیں کھڑی کر دیتی ہیں۔ دولت کے ذکر سے دولت کی گنگلے اور دولت سے مرغب ہونے کے ہمن میں ہر شے سے احتساب کرنا چاہئے۔

زندگی کا سب سے بڑا راز یہ ہے کہ زندگی ایک تخت ہے..... تم اس کے تخت اُنہیں تھے اور نہ ہی یہ تمہاری ورافت تھی لیکن یہ تم کو دے دی گئی۔ عطا کر دی گئی..... تم نے زندگی حاصل کرنے کے لیے نہ تو کوئی کوشش کی نہ جدوجہد کی۔ نسفارش کی نہ رشوٹ دی لیکن یہ تم کوں نہیں۔ بے قیمت اور ممتاز۔ کوشش بھتی بھی ہے اس کا انا تسلی ہے۔ کوشش ہی شد کہ اور الکم کو جنم دیتی ہے۔ ہر کوشش نے تم کو مار کر ادھ موکار کر دیا ہے۔ یہ تم سے

چلتی ہے اور یہ منڈی جتاب ایسے ہی نہیں بن گئی۔ اس کے لیے میں نے بڑی محنت کی ہے۔ برازور لگایا ہے براپسہ بھائی۔ ہے۔ یہ خود رکھاں نہیں ہے۔ آنساؤں سے اتنے والی شہم نہیں ہے اس پر بڑے سال گے میں بڑے رنج گرفتہ ہوں گے۔ یہیں۔ بڑے پسینے نکلے ہیں۔

لیکن جو شخص اپنی شخصیت کا مالک ہوتا ہے جس کی ذات اس کی تکلیف ہوتی ہے وہ اپنی ذات اپنے ساتھ لے جاتا ہے اسی لیے تو لوگ کہا کرتے ہیں کہ فلاں شخص اپنے پیچھے خلا چھوڑ گیا یعنی وہ اپنی ذات اپنے ساتھ لے گیا ایسا شخص اس بات کا خواہ شدید بھی نہیں، ہوتا کہ اس کا چھوڑا ہوا خلا پر ہو جائے۔ اس نے محنت کر کے اپنی ذات کو نہ لایا تھا۔ دوسرے بھی محنت کر کے اپنی ذات بنا نہیں کوش کریں جدد جہد کریں۔ اپنی ذات کو طاقتور بنائیں اور پھر جاتے ہوئے اپنی ذات کو ساتھ لے جائیں۔ وہ بھی ایک خلا چھوڑ جائیں۔ جن لوگوں نے اپنی ذات کو اپنی پر اپنی نہیں سمجھادا اسے نہیں۔ اپنی زندگی میں بھی اُن کی ذات ان کے صرف کی نہیں ہوتی بعد میں بھی اُن کے کسی کام نہیں آتی۔ کیا وجہ؟ وجہ یہ کہ انہوں نے اپنی ذات محنت کو شکار کر کے حاصل نہیں کی ہوتی بلکہ یہ ایک عطا کی صورت میں ایک گفتگو کی صورت میں انہیں ملی ہوتی ہے اور عطا کا بیواری فرمکر دیکھ لے جائے کہ خوشی اور خوبی کا ذکر ایک ہی بات نہیں ہے۔ تو وہ شخص سرد یوں میں اپنے بھروسے کے مزے لے رہا ہوتا ہے۔ سورج کا تجربہ کیے بغیر یوں کیا کرتا ہے۔

### جن کا دن کمال کا دن ہے

ایمان اور یقین کی بات ہے۔ ہر شخص کو آج کے اندر داخل ہونے کی دعوت ہے۔ ہم سب حال کے اندر بیٹھے رہے رہے ہیں۔ نہ ماضی کی یاد ہے نہ مستقبل کا خوف۔ آج کے اندر رہنا اور آج میں داخل ہونا صاحب حال ہونا۔ ماضی مستقبل کو چھوڑ کر عطا کردہ حال میں رہنا۔ کچھ لوگ مستقبل کے بارے میں فکر کر کے اپنے حال کو تباہ کر لیتے ہیں۔ کچھ ماضی کو یاد کر کے حال سے لطف اندر نہیں ہوتے۔ پھر چند سال اسی حال کو یاد کرنے لگ جاتے ہیں۔

آج بھول کھلے ہیں اور بڑے کمال اور بڑے رنگ کے کھلے ہیں۔ ان کا نظارہ کریں، آپ کے نظارے کے مکان کے قسم ہیں: (1) ایک جسمانی حصہ (2) ایک ذہنی حصہ اور (3) ایک روحانی حصہ۔ ان تین حصوں یا منزلوں کا ہونا ضروری ہے کہ اس کے بغیر ایمان کی زندگی کا آگے بڑھنا اور اس کا شوونما پانا نہیں۔ آج پرندے چھپا رہے ہیں۔ آپ کے لیے گیت گا رہے ہیں۔ آپ کا کان کی آواز سنائی ہی نہیں دیتی کہ آپ کو شور کو سخنے کے لیے ترپ رہے ہیں۔

آج بہت سے لوگ مدد کے لیے پکار رہے ہیں، ان کی مدد نہ کریں۔ ان کی بات ہی نہیں۔ کیا آپ کو پوچھ رہے ہیں آج کا دن وہی دن ہے جس کا آپ کل خواب دیکھ رہے تھے۔ لو جا ب آگیا ہے۔ اس شفاوت کے بجائے محنت اور شفقت سے کام لیں۔ تکلیف کے بجائے ایمان اور انسان کے اندر زندہ رہیں۔ مایوسی کے مقابلے میں امید کے سہارے۔ مٹکات کے نیچے و بنے کے بجائے ان پر حاوی ہو کر خود اعتمادی کی جرأت پیدا کریں۔

غلطیاں تسلیم کرنے کی جرأت اور اپنے آپ کو perfect کر کر دنے سے احتراز۔ یہ ہیں صحیح جرأت کے ظاہر..... باوجود اس کے کہاں اپنے اندر ایک جزیرہ ہیں لیکن یہ جزیرہ انسانوں کی دنیا میں آباد ہے اور انسانوں کے درمیان زندہ ہے۔

اگر میں تمہارا دوست ہوں اور تم میرے دوست ہو تو یہ ہمارے لیے بڑا عزاز ہے کہ ہم نے دنیا کے بڑے

### جرأت (Courage)

جرأت بھی دسوی شفقت اور رحمتی کی طرح انسانی معراج کا ایک زینہ ہے۔ آج تک کوئی بھی جرأت اور بھادری کے بغیر ترقی کی منازل طے نہیں کر سکا۔

جرأت اُس تین منزلہ مکان گیٹ اور facade کا نام ہے جس کے اندر انسان بستا ہے۔ انسانی وجود کے مقابلے مکان کے قسم ہیں: (1) ایک جسمانی حصہ (2) ایک ذہنی حصہ اور (3) ایک روحانی حصہ۔ ان تین حصوں یا منزلوں کا ہونا ضروری ہے کہ اس کے بغیر ایمان کی زندگی کا آگے بڑھنا اور اس کا شوونما پانا نہیں۔ جرأت آپ سے تقاضا کرتی ہے کہ آپ اپنے اور دوسروں کے حقوق کے لیے کھڑے ہو جائیں اور ان حصوں کو منوائے کے لیے سینہ پر ہو جائیں۔

جرأت آپ کو مجبور کرتی ہے کہ آپ اپنے آپ کو اپنے معاشرے کو اور اپنے ملک کو تعمیر کرنے کے لیے جنی اور شفاوت کے بجائے محنت اور شفقت سے کام لیں۔ تکلیف کے بجائے ایمان اور انسان کے اندر زندہ رہیں۔ مایوسی کے مقابلے میں امید کے سہارے۔ مٹکات کے نیچے و بنے کے بجائے ان پر حاوی ہو کر خود اعتمادی کی جرأت پیدا کریں۔

غلطیاں تسلیم کرنے کی جرأت اور اپنے آپ کو perfect کر کر دنے سے احتراز۔ یہ ہیں صحیح جرأت کے ظاہر..... باوجود اس کے کہاں اپنے اندر ایک جزیرہ ہیں لیکن یہ جزیرہ انسانوں کی دنیا میں آباد ہے اور انسانوں کے درمیان زندہ ہے۔

سی بھی صورت میں ہو ائیں پر انہیں کر سکتیں۔

اخراجوں میں صدی کے معرف فرانسیسی سامنہ دان موسیو نے اعلان کیا کہ شہاب ٹاپ کوئی شے نہیں ہیں اور کسی بھی صورت میں موجود نہیں۔ اس نے کہا آسانوں سے پھر دن کا گزنا ایک انہیں اور ناممکن تی بات ہے کیونکہ آسانوں میں کوئی چانس نہیں ہیں جن سے پھر توٹ نوٹ کر گریں۔

1914ء سے پہلے فرانسیسی فوج کے جرنیلوں نے طویل مطالعے کے بعد یقین فیصل دیا کہ ہوائی جہاز دشمن کی پڑیشوں کا مطاعدہ کر سکتے ہیں لیکن اس سے ماوراء کسی کام کے نہیں۔ انہیں کسی فوجی کام کے لیے استعمال نہیں کیا جائے گا۔ جب چیز کی اکیڈمی اور سائنس میں پہلی مرتبہ گراموفون کا توبہ جما کر سنایا گیا تو اکیڈمی کے ڈائریکٹر ریکارڈ ہم آنٹوش ہو جاتی ہیں اور جسمانی یادگاری تقاضا ایک بھی نہیں ہوتا۔

والدین بچپن کے وقت ملتے ہیں۔ یہوی یا شوہر جوانی کی عمر میں ملتے ہیں۔ بچ شادی کے بعد کی عمر میں انصب ہوتے ہیں۔ لہن بھائی لڑکیں میں دستیاب ہوتے ہیں لیکن دوستی کے لیے عمر کی کوئی قید نہیں۔ آپ آنھے کے ہوں یا اسی کے نوکے ہوں یا نوے کے۔ سولوں کے ہوں یا سانچے کے، آپ دوست بن سکتے ہیں، دوستی کر سکتے ہیں۔

دیکھو مجھے نظر تو نہیں آتا لیکن میرا بیمان ہے کہ اس کمرے میں ریڈ یوکی لہری پڑی ہیں۔ اُنہی کی لہریں تاری ہیں اور میں ریڈ یوپر یاٹی وی پر اپنی پسند کا گلشن پڑھ سکتا ہوں۔ اسی طرح سے میرا بیمان ہے کہ یہاں خدا کی آواز اور خدا کے احکام موجود ہیں اور میں اپنی ذات کے ریڈ یوپر ان گلشنوں کو پڑھ سکتا ہوں لیکن اس کے لیے مجھے اپنی ذات کو ٹھون کرنا پڑے گا اور بیمان کیا ہے؟ خدا کے خوابوں کو اپنے خواب میں دیکھنا۔

ایمان کیا ہے؟ ایک اختیار ہے choice، کوئی مباحثیا مکالہ نہیں۔ یا ایک فعل ہے، مباحثہ نہیں ہے۔ یا ایک Commitment ہے کوئی زبردستی نہیں ہے۔ یہ تمہارے دل کے خزانوں کو بھرتا ہے اور تمہاری ذات کو مالا مال کر رہتا ہے۔

### خدشات + بے یقینی

1868ء میں دنیا کے تمام اخباروں نے بھر کے ایڈن بوریل لکھتے کہ یہ "ٹیلی فون" کی پر لطف اور مسحور کن بھر اڑی ہے، یہ سب جھوٹ ہے۔ یہ کس طرح سے ممکن ہو سکتا ہے کہ آدمی گھر بیٹھے مٹائے کسی دوسرے سے بات کر لے۔ خاص طور پر اس وقت جب دوسرا دن میں کی دوڑی پر موجود ہے۔ یہ سب چالاکی ہے اور تاریخ میں Trick ہے اور تاریخ میں Motivate کرتی ہے۔

حکاٹر رہنا چاہیے کہ وہ ٹیلی فون لگاؤنے کے لیے نوسازوں کے ہاتھے نہ چڑھ جائیں جو انہیں ان کے پیاروں سے بات کرنے کا بہانہ کر کے ان سے رقم اینٹھے کر لے جائیں گے اور بات ساری زندگی نہیں ہوتا چاہے کہ تم اپنا ابد کہاں گزار رہے جیں اور کیسا گزار رہے جیں۔ یہ سوچنا ہے کہ اگر ہم کو ساری دنیا کی دوستی مل جائے اور روح میں گھانا پڑ جائے تو پھر یہ کیسا ہو دیا ہے!

جب برادر Wright نے کامیابی کے ساتھ اپنا جہاز ازالیا اور پاٹ برس تک بار بار اڑا کر دکھاتے رہے تو ہر دفع پر پچھے نے ان کا احوال اور اس پرواز کی تفصیلات شائع کرنے سے انکار کر دیا کہ ایسا تو ہوئی نہیں سکتا اور یہ سائنس طور پر ممکن نہیں۔ اصل میں بات تحقیقی کہ ماہر سائنس دان نے ریاضیاتی عمل سے یہ ثابت کر دیا تھا کہ ہوا سے بھاری مشین

ہڑے مہور، لائق، فائق، اعلیٰ درجے کے لوگوں کو چھوڑ کر ایک دوسرے کو پسند کیا! کیا پاکیزہ رشتہ باندھا، وادوا د۔

دوستی کا رشتہ عمر بھر چلتا ہے۔ جوان ہوئے تو شادی ہو گئی۔ لہن بھائی، گھر محلہ شہر چھوٹ گیا۔ بڑھے ہوئے تو اولاد چھوڑ گئی لیکن دوستی میں یہ تبدیلی نہیں آتی۔ (شاید اس وجہ سے کہ دوستی ایک ہی age bracket میں ہوتی ہے۔)

دوستی کا رشتہ بے بوٹ ہوتا ہے یا یوں کہیے کہ روحانی ہوتا ہے اور رشتہوں میں تو کچھ جسمانی ضرورتوں کو پورا کرنا پڑتا ہے، کچھ پیٹ کی ضرورتوں کو پورا یا سصرف روح کی ضرورتوں کو پورا کرنے کا تقاضا ہوتا ہے۔ روشن ایک دوسری کے ساتھ ہم آنٹوش ہو جاتی ہیں اور جسمانی یادگاری تقاضا ایک بھی نہیں ہوتا۔

والدین بچپن کے وقت ملتے ہیں۔ یہوی یا شوہر جوانی کی عمر میں ملتے ہیں۔ بچ شادی کے بعد کی عمر میں انصب ہوتے ہیں۔ لہن بھائی لڑکیں میں دستیاب ہوتے ہیں لیکن دوستی کے لیے عمر کی کوئی قید نہیں۔ آپ آنھے کے ہوں یا اسی کے نوکے ہوں یا نوے کے۔ سولوں کے ہوں یا سانچے کے، آپ دوست بن سکتے ہیں، دوستی کر سکتے ہیں۔

دیکھو مجھے نظر تو نہیں آتا لیکن میرا بیمان ہے کہ ریڈ یوکی لہری پڑی ہیں۔ اُنہی کی لہریں

تاری ہیں اور میں ریڈ یوپر یاٹی وی پر اپنی پسند کا گلشن پڑھ سکتا ہوں۔ اسی طرح سے میرا بیمان ہے کہ یہاں خدا کی آواز اور خدا کے احکام موجود ہیں اور میں اپنی ذات کے ریڈ یوپر ان گلشنوں کو پڑھ سکتا ہوں لیکن اس کے لیے مجھے اپنی ذات کو ٹھون کرنا پڑے گا اور بیمان کیا ہے؟ خدا کے خوابوں کو اپنے خواب میں دیکھنا۔

ایمان کیا ہے؟ ایک اختیار ہے choice، کوئی مباحثیا مکالہ نہیں۔ یا ایک فعل ہے، مباحثہ نہیں ہے۔ یا ایک Commitment ہے کوئی زبردستی نہیں ہے۔ یہ تمہارے دل کے خزانوں کو بھرتا ہے اور تمہاری ذات کو مالا مال کر رہتا ہے۔

کسی نے کہا ہے کہ اگر ہم فکر مند نہیں ہوں گے تو جو کے مریں گے اور دارالامان میں جا کر زندگی بس کر کریں گے اور اگر ہم فکر کرتے رہیں گے تو پاگل خانے میں جا کر فوت ہوں گے۔

زندگی ان دونوں اس قدر مشکل ہو گئی ہے کہ ہمیں ڈھنک سے فکر کرنا بھی نہیں آتا۔

- 1- ہم بھارتی حمل آوروں کی فکر کرتے رہیں گے اور اپنے پڑو دی کی کار کے نیچے آ کر دب کے مر جائیں گے۔
- 2- ہم ریڈ یو ایکٹو فال آؤٹ کی فکر کرتے مر جائیں گے اور تمباکو کے ہر گونج نہیں سے فوت ہو جائیں گے۔
- 3- ہم ہوائی جہاز کے کریش سے خوفزدہ رہیں گے اور سیزی ہے گر کر فوت ہو جائیں گے۔
- 4- ہم ایکسر سائز کے نہ ہونے کی خلاصت کرتے رہیں گے اور ذاک کے ذبیہ میں چھپی ذات کے لیے گیراج سے موڑنکال لیں گے۔

تو عرض یہ ہے کہ ہم فکر مندی کے فن سے بھی نا آشنا ہو گئے ہیں اور ہم صحیح فکر کرنا بھول گئے ہیں۔ فکر کرنا ایک اچھی بات ہے اور اس سے بہت سے کام سنور جاتے ہیں۔ بچے پلی جاتے ہیں، گھر چلتے ہیں، دفتر کا نظام قائم ہوتا ہے۔ بڑوں کو کی نگہداشت ہوتی ہے۔ فکر مندی ایک صحت مندانہ اقدام ہے۔ یہ کام کرنے میں Motivate کرتی ہے۔ سب سے ضروری فکر اپنی روح کی ہوئی چاہیے اور سب سے اہم فصل میں ہوتا چاہے کہ ہم اپنا ابد کہاں گزار رہے جیں اور کیسا گزار رہے جیں۔ یہ سوچنا ہے کہ اگر ہم کو ساری دنیا کی دوستی مل جائے اور روح میں گھانا پڑ جائے تو پھر یہ کیسا ہو دیا ہے!

بھلا انسان ضرورت سے زیادہ Worry کیوں کرتا ہے اور اس کی انتہائیات ہوتے ہیں تو عرض یہ ہے کہ

- 1- فکر مندی اور اندریشنا کی اس وقت شروع ہوتی ہے جب انسان اپنے آپ کو خدا سمجھنے لگتا ہے۔ وہ سمجھتے

اس کے برعکس ایک فل ندامت پیش مانی اور توہر ہے۔ جب ہم اپنے خدا کے سامنے توہر کرتے ہیں تو نہ صرف ہماری توہر قول ہو جاتی ہے بلکہ ہم بھی قول ہو جاتے ہیں۔ پھر زندگی آسان ہو جاتی ہے۔

موئی: علّم زندگی کا تقاضا تو یہی ہے کہ انسان خدا کے تصور کو شعوری طور پر فحیک طرح سے سمجھ لے ایسا نہ ہو تو پھر کوئی اور شے خدا بین کرنا پڑی پوچھ کر وانے لگے گی۔

زندگی میں کبھی ہمدردی کے طلبگار نہ ہونا، خوش رہنا، کلیلیں بھرنا اور تم کو محبت ملے گی..... ہمدردی کے طالب کو کبھی بھی نہیں محبت نہیں ملتی۔ ہمدردی تمہارے خرائے کو کبھی بھی نہیں بھر سکتی۔

روان دواں رو کے برخلاف جانے کا نام ہے۔ ہماری ہر ہر قسم کی Conditionling کے خلاف جانے کا نام۔ ہم کیسے کھاتے ہیں، ہم کیسے کرتے ہیں، کیسے بولتے ہیں اور کیا سوچتے ہیں؟

انسان کیا ہے۔ دیکھنے کو تو دوسرا جانوروں جیسا ایک جانور ہے لیکن اس کو ہم اور شعور کی دولت عطا ہوئی ہے اور اس دولت نے اسے جانوروں سے الگ کر دیا ہے۔ اب اس کو حق، حق، جمال اور خوب کا سامنا ہوتا ہے۔ اس کا شعور ان کو Face کرتا ہے اور اپناتا ہے۔ وہ اخلاقی کا اور اخلاقی اصولوں کا پابند ہو جاتا ہے اور جب تک انسان ان چیزوں کا پابند ہے، وہ انسان ہے۔ جب ان سے پاہر لکھ جاتا ہے تو پھر جیداں ہے۔

مجھے یاد ہے جب میں لندن میں تھا اور وہاں Soccer کے دیوانہ وار مقابلے ہوتے تھے تو ایک جادو قدم کھلاڑی نارمن تھا جس کے آگے نہ بال رکتا تھا کوئی کھلاڑی تھم تھا تھا۔

وہ جب بھی کھیلتا اس کا والد ضرور آ کر تماشا ہیوں میں بیٹھتا اور اپنے بیٹھنے کا کھیل دیکھتا اور میٹا بھی اپنے باپ کو اپنا کھیل کھانے کے لیے سردهڑ کی بازی لگادیتا اور پھر یوں ہوا کہ اس کا باپ فوت ہو گیا اور نارمن بھگ گیا۔ اس کے کھیل میں وہ وقت اور تیزی شرمندی۔

ایک روز اس نے کہا، کوچ باوجو اس کے کہ میرا باپ اس دنیا میں نہیں ہے، میں اس کے لیے کھیل کھینا چاہتا ہوں۔ کوچ نے کہا، بہت خوب ہم اس کی مخصوص کری خالی رکھیں گے۔ بس پھر اس روز جو کھیل نارمن کھیلا، اس کی مثال سو کر کی دنیا میں کہیں نہیں ملتی۔ پانچ ہزار تماشا ہیوں کی تالیوں کی گوئیں میں کھیل کا میدان لرزتا رہا، گونجتا رہا، پکارتا رہا، نفرے مارتا رہا۔

یہ کہ اب ہر شے کا بوجھ ہمارے کندھوں پر ہے اور ہم ہر فل کے ذمہ دار ہیں۔ جب بھی انسان خدا کا بوجھ پے کندھوں پر اٹھاتا ہے، وہ چیبا ہو جاتا ہے۔

2- ضرورت سے زیادہ عمل دہرات کا نتیجہ ہے اور خدا سے دری کی وجہ سے ہوئی ہے۔ جیسے کوئی خدا ہی نہ ہوا ایک مرتبہ ایک صاحب بہت ہی پریشان تھے اور گھبرا تے پھرتے تھے تو ان کی بیوی نے پوچھا ”کیا بات ہے نہوں باشد اللہ تعالیٰ نصیب دشمنا فوت تو نہیں ہو گے؟“

3- اس Worry کے وجود میں آنے کی وجہ ایک چھوٹا سا لفظ ”اگر“ ہوتی ہے۔ اگر یہ ہو گیا، اگر وہ ہو گیا اور میں مر گیا، اگر وہ آیا، اگر وہ آگیا وغیرہ وغیرہ۔

رومیو نے یونانیوں کو لکھا کہ اگر تم تمہارے علاقوں کو جلا کر خاکست کر دیں گے اور سلسلہ میں سے ملادیں گے۔ یونانیوں نے جواب دیا۔ ”ٹھیک ہے لیکن..... اگر!“

ہمارے ذاک خانے میں میر صاحب پوٹ ماسٹر تھے جو ان اندریوں اور ٹکرمندیوں کی ڈائریکٹری رچ جئے جن سے وہ خوفزدہ رہتے تھے۔ سال بعد جب وہ اپنی ڈائریکٹری دیکھتے تو ان ہزار ہاٹکروں اور اندریوں میں سے ایک آدھی صورت پذیر ہوا کرتا۔

اس نے کہا، جب پادل المحمد کر آئیں اور تیز ہوا میں چلیں تو میں سوتا ہوں اور جی بھر کے سوتا ہوں۔ مجھے اپنے یہاں مازمت دے دیجئے۔ زمیندار نے تجویز کے طور پر اسے فوکری دے دی ار ایک روز جب تیز ہوا میں چلیں اور ساون کی گھٹائیں آئیں تو زمیندار کو اپنا مازم نظر نہ آیا۔ اس نے دیکھا، باڑے کا چھانک بند ہے اور اس کا ارال لگا ہے۔ بھروسے پر ترپال ڈال کر اس کے کنارے پچروں سے دبائے ہوئے ہیں۔ مرغیوں کی ٹوٹی ہوئی چھت پر پرانا دروازہ ڈالا ہوا ہے اور مازم اپنی کوٹھری میں گھوک سور ہا ہے۔ اس نے کہا، وہ بھی شباباں سنت پوری کردی اور اونٹ کا زاو اور احتیاط سے پاندھ دیا۔

تائی پیدھونے کہا، میں جوانی میں یہود ہو گئی۔ چار بچوں کا بوجھن کام نہ کار۔ میں نے دور و پے کے کاغذ پر اللہ سے شرکت نہ کر لیا کہ کام میں کرتی جاؤں گی، بلکہ میری جگہ تو کرتے جانا۔ اس نے رضا مندی کر لی۔ جب سے اب تک ہمارا شرکت کا کاروبار بڑی کامیابی سے چل رہا ہے۔

رات کو سونے سے پہلے میں ضرور یہ دعا کرتا ہوں ”یا اللہ دن میں نے پورا ذور لگا کر تیری مرضی کے مطابق گزار دیا۔ اب میں سونے لگا ہوں۔ رات کی شفت تو سنبھال لے۔“

جب ہم ایسا کچھ کرتے ہیں کہ ہمارا اندر رہتا ہے کہ یہ گناہ ہے تو ہم اپنی عزت نہیں سے ہاتھ دھو جیتتے ہیں۔ وہ اپنے ساتھ زندہ رہنا مشکل ہو جاتا ہے۔ (رشت، بد دیانتی، جرس وغیرہ) پھر ہم ندامت کا متابہ نہیں کر سکتے۔ زندگی مشکل ہو جاتی ہے۔ ضمیر ہر وقت ملامت کرتا ہے۔ بے خواب راتیں ستر ہوتی ہیں۔

اب ہم یا تو اس کو بھول جائیں یا ان کو دماغ سے نکال دیں لیکن دونوں ہی کام مشکل ہو جاتے ہیں۔

گیم جیت کر جب نارمن ذرینگ روم میں گیا تو اس نے کوچ کو بتایا کہ آج کا کھیل میں نے اپنے باپ کے لیے کھیلا۔ جب تک وہ زندہ رہا، اس نے عمر بھرا ایک مرتبہ بھی میرے کھیل کو میں کیا، باقاعدگی سے آتا رہا اور میرا کھیل ملاحظہ کرتا رہا لیکن اس نے عمر بھر مجھے ایک مرتبہ بھی کھیلتے ہوئے نہیں دیکھا کیونکہ میرا والد انہا تھا۔ آج مجھے یقین ہے کہ جب وہ اس دنیا میں نہیں ہے، اس نے میرا کھیل ضرور دیکھا ہو گا۔

میرا خیال ہے، ہم زندگی کی شیخ پر جو پرفارمنس دیتے ہیں، اللہ اسے فرنٹ رو میں بیٹھ کر ملاحظہ فرماتا ہے۔ جب ہم سے کوئی کمال سرزد ہوتا ہے تو وہ فرماتا ہے، یہ ہے میرا بنہ۔ جس پر شیطان کا انواع ممکن نہیں۔

ایک بات یاد رکھو کہ امیر ہونا کوئی گناہ نہیں ہے۔ بالکل نہیں، ہرگز نہیں، البتہ کشادہ دل اور غایض نہ ہونا گناہ ضرور ہے۔

## فرد اور ارتقاء

### زیرِ ک اور سریع الانتقال ذہن

ایک زیرِ ک اور چاکب ذہن خود گرا اور نا تحرک نہیں ہوتا۔ میرا مطلب ہے کہ متوجہ پس خود نہیں ہوتا۔ ایسا ذہن کی نئی صورت حال کا جائزہ لینے کے لیے یہ سوچنے نہیں بیٹھ جاتا کہ پیش نظر احوال مفید ہیں یا مضر۔ وہ متفکر خیالات میں گھر گھر گھونسے نہیں لگتا بلکہ عمل میں داخل ہو جاتا ہے۔ ایک ماہیں و پریشان و دردمند انسان سے میتے وقت وہ عقائدی سے اور زیرِ کی سے کام لیتا ہے اور اس غم میں اور اس کرب میں ڈوب کر مغلوق نہیں ہو جاتا۔ اسے اگر ایک کری کی ضرورت ہے تو وہ ضرورت کے مطابق ایک کری کری خرید لیتا ہے جس کی قیمت کا وہ آسانی کے ساتھ تحمل ہے وہ کوئی اعلیٰ درجے کی نمائش کری کے حصول میں مبتلا نہیں ہوتا اور اس کے نہ حاصل کرنے پر ملوں نہیں ہوتا۔ جب اسے کسی نئے چیز کا سامنا ہوتا ہے تو وہ لبے لبے ڈال بھرتا ہوا اس میں داخل ہوتا ہے اور اس کے محل وقوع کا جائزہ لیتا ہے اور پھر باہر کلک آتا ہے۔ صحیح سلامت پر سکون؛ رُخی یا بھروسہ ہو کر باہر نہیں نکلا رُخی اس لیے نہیں ہوتا کہ وہ چیخ خے خوفزدہ نہیں تھا۔ اس کو آزمائے دیکھ لیں سو فیصد درست ہو گا کیونکہ خود آزمائی سے بہتر اور کوئی آزمائش نہیں۔ جس نے خود انورڑوں کا کھا کر دیکھ لیا وہ کسی سے نہیں پوچھ جھے گا کہ اس کا مزا کیسا تھا یا اس کی خوبیوں کی قسم کی تھی۔

### اپنے دن آئیں گے

کچھ لوگ اپنے دنوں کے انتظار میں ساری زندگی گزار دیتے ہیں لیکن ان کو یہ معلوم نہیں ہوتا کہ وہ وقت کے ایک غلط حصے میں زندگی گزار رہے ہیں۔ وہ اپنے زمانہ حال کو چھوڑ کر کسی اور وقت سے لگ کر کھڑے ہو جاتے ہیں۔ لیکن خوشی اور آئندہ کا وقت سے کوئی تعلق نہیں۔ روح کی دنیا میں کوئی گھنٹہ گھر نہیں ہے۔ بخالت سے کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ آگے بڑھ کر لینے اور مانگنے میں اسی سارا راز پوشیدہ ہے۔ حق اور حق کو ایک ذریعہ بنا کر کوئی معمولی شے حاصل کرنے کی کوشش نہ کرو۔ یہ تو ایسے ہی ہے جیسے کوئی عظیم مصور چیختائی سے یقین کرنے لگے کہ وہ اس کا دروازہ پیش کر دے گا، ایسے نہیں ہے۔... حق اور حق کو ایک برا ذریعہ مان کر سارے معاملات کی جاگرتی کا سامان بہم کرو۔ اس کو ساری زندگی پر پھیلا دوتا کہ اندر کے چھوٹے چھوٹے سبب خود ہی محدود ہو جائیں۔

## ہشیار اور تیار

ایک فرد ہی فردیت کو فروغ دے سکتا ہے۔  
خود گنبداری ہی دوسروں کی مدد کرنے ہے۔  
تمہارا مستقبل اس قدر آزاد ہے جس تدریم خود آزاد ہو۔

## خود فریبی

جب تک آپ خود فریبی میں جاتا نہیں ہیں کوئی بھی آپ کو فریب نہیں دے سکتا۔ اگر آپ کو ایک شیر کا سامنا ہو جائے تو کیا آپ اس کے ساتھ کامنا کر کھیلے گا جائیں گے؟  
انسانوں کے گروہ میں اخلاقیات کے پابند ہوتے ہیں۔ وہ میکاگی طور پر ان عمل کرتے ہیں اور متوقع لفظ کی صورت میں ایک رات میں بدل جاتے ہیں۔  
بیرونی حالات کی تبدیلی انسان کی اندر وہی اور روحانی خوشی کا باعث نہیں ہن سکتی۔ اگر ایک بونے کو پہاڑ پر بھی کھڑا کر دیا جائے تو بھی وہ بونا ہی رہتا ہے۔  
اس شخص سے زیادہ ناقابل برداشت اناپرست اور کوئی نہیں ہوتا جو اچاک امیر ہن جائے اور تدریت اس کی مدد کرنی ہے۔  
اگر کسی شخص کے ساتھ آپ کے تعلقات اس کی کچھ رومنی کی وجہ سے ہیں یا اس کی ذہنی ناہمواری کی بدولت ہیں تو پھر تعلقات خطرے میں ہیں۔  
جب کوئی احتیاط شخص آپ سے کسی رائے کا طلبگار ہوتا ہے تو اس کی آرزوی ہوتی ہے کہ آپ اس کو وہی رائے دیں جو اس کے ذہن میں ہے۔

## خواہش

خواہش کا راستہ رکنے سے سختی پیدا ہوتا ہے اور اٹھtrap کی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ خودستائی اور خود پذیرائی کی کیفیت بھی میں آجائے کے بعد اٹھtrap نہیں رہتا۔  
اگلی بار جب آپ کی دنیا سمار ہونے لگے تو چچ پاپ ایک طرف ہو کر کھڑے ہو جائیں اور اس کو گرتے ہوئے اور ڈھینے ہوئے دیکھیں۔ کسی سوراخ یا دواليے کی ضرورت نہیں۔ اس ایک ناظر کی طرح اس کا مطالعہ کریں۔ اس کو ٹیزی سے گرنے دیں تاہم ہونے دیں پھر درسرے روز اور بھی ٹیزی سے گرے گی۔ اسے روکنے کی کوشش کریں اور جب یہ بالکل سمار ہو جائے اور سارا عمل رُک جائے تو پھر اس پر ایک پھر کو کر لگا دیں "لمپہ رائے فروخت" اگلے روز ٹیزیر کا سلسہ شروع ہو جائے گا۔

ہر دم حاضراً وہ شیار ہوا اور اپنے آپ پر نگہ رکھو۔ آپ پر جو گزرتی ہے اس پر نگہ رکھا اور دیکھو کہ آپ کہاں تھے اور آپ کو کہاں ہونا چاہئے تھا۔ جس وقت یہ بات گزری۔ سوسائٹی کی باتوں اس کی شباباً شیشوں اور کوئتھیں جیشیوں پر کڑی نظر رکھو۔ ذرا دیکھو کہ ایک نئے کھیل میں کوڈ پڑنے کی دعوت پر تم نے کس گرجوشی سے عمل کیا اور پھر کیا نتیجہ بھی۔.... گھر پر رہوا رہے اپنے ساتھ رہو!

## دلچسپ لو

بھی تم نے اسہاک اور دلچسپ کا مطالعہ کیا۔ بڑی توجہ طلب چیز ہے یہ دلچسپ بھی۔ آپ کو سفر سے دلچسپی ہوتی کیا کیا پر ڈرام ہاتے ہیں اور پھر کیسے کیے عمل کرتے ہیں۔ غنی کا خرپیدانا ہو تو اپنا آپ چھ کر اسے خرید کے رہتے ہیں..... اسی طرح روحانیت اور سری رمزیں بھی دلچسپی میں اور جی ہم کے لیں۔ اس کو جسٹے پھوٹنے کا موقع دیں۔ یہ خوب سکھلے پھوٹ لے گا۔ اس سے سخت مندانہ خوشیوں کا نزول ہو گا۔ لیکن فصل آپ کے ہاتھ میں ہے۔

Spinosa کو ہائیل ہرگز یونیورسٹی میں ایک اوپنے مرتبے کی آفری گئی۔ اس نے انکار کر دیا کہ ذاتی مطالعہ ذاتی اسہاک پبلک توجہ سے زیادہ ہی تھی۔ شہرت اور ناموری سے تلاوت وجود زیادہ ضروری ہے۔

Spinosa چیزے لوگ یعنی معنوں میں آزاد اور پر باش ہوتے ہیں۔ ذات کا ستر ہی ذاتی خوشیوں کا پیغام ہے۔

حق اور رج کے علم کو زندہ علم بنالو۔ اس کو اپنی ذات پر وارکرو۔

ستحدہ محرك اور ایکنٹ کاغور سے مطالعہ کرو۔

بے خوف رہو۔

اپنی نچر کے قوانین کے مطابق زندگی بسر کرو۔

بھی بھی تبدیلی کا رخ بھی اختیار کرو۔

تعریف کرنے والوں کی خلائی ہرگز اختیار نہ کرو۔

بھی نہ سمجھو کہ سارے جواب تمہارے پاس پہلے ہی سے موجود ہیں۔

تکفی رہ حقائق کا سامنا کرنے کے لیے خود کو تیار کرو۔

اپنے آپ سے کبھی بھی جدا نہ رہو۔

دیکھو! جب تک دیکھنے کے اندر ڈوب نہ جاؤ۔

بے عملی کے مستعد فعل کا راز تلاش کرو۔

## ایک عام سوال

اب ایک حکیمان نکتہ یاد رکھو اور اس طاقت کو جس نے سارے وجود کو پیش میں لے رکھا ہے، غور سے دیکھو یہ  
زی طاقت ہی ہے اور بہت زور کی طاقت ہے۔ اب اس طاقت سے دیسے اسی فائدہ اٹھاؤ جیسے پھرے ہوئے دریاؤ پر  
بہنامہ کرڈیم بناتے ہیں اور بکلی حاصل کرتے ہیں۔

انسان ذمکی اور سوگی اس لیے ہوتا ہے کہ اس نے اپنے آپ کو اپنے اصل سے علیحدہ کر لیا ہوتا ہے۔ اپنے کھوں  
اور غلوں کا سامنا کرنے اور ان کو سمجھنے کے جانے ان سے فرار کئے نئے وضع کر کر ہوتے ہیں۔ مثلاً اپنی تکفیف  
و معرفوں کی ذمہ داری لوگوں پر مغلون پر اور حالات پر ڈال رکھی ہوتی ہے۔۔۔ اپنے آپ پر بوجوڑا لئے اور اپنی ذات پر  
ہمدرد کرنے سے انکار کر کر کھا ہوتا ہے۔ محض خیالی اور تصوراتی خوشی میں مبتلا ہوتا ہے۔ کچھ بے معنی اور لا یعنی قسم کے ہیر  
کچھے ہوتے ہیں۔ کچھ بے مقصود ملغوں کا مجموعہ کر لیے ہوتے ہیں۔ اصل حقیقت کے جانے عادت سے چٹ کر چکلکی کی  
ردیکی اختیار کر لی ہوتی ہے۔

ذکر کا اور سوگ کا علاج کرنے کے لیے ضروری ہے کہ آفت کا اور کرب کا سامنی طور پر جائزہ لیا جائے اور ان  
لوگوں کی مصنوعی شفی اور در دمندی کا ساتھ چھوڑ دیا جائے جو اپنے فائدے کی خاطر آپ کے گرد جمع ہو جاتے ہیں۔۔۔ اس  
حقیقت کو تسلیم کیا جائے کہ آپ ہی اپنے ذاکر ہیں۔ ایک غمکن اور غناک صورت حال سے نہ تنفرت کی جائے نہ اسی اس

سے لڑائی کی جائے۔ سوگی ہونے اور بیمار رہنے کی لذت سے کنارہ کشی کی جائے۔ اپنے پورا ذہن اور پورا وجود مسئلے پر لگایا  
جائے۔ روحانیت اور ستری رمز کو جانتے اور پہچانتے کی کوشش کی جائے۔  
لوگوں کے تحسخ اور استہرا سے بچنے کا ایک ہی علاج ہے کہ اپنے آپ کو خوب سمجھا جائے کہ آپ کون ہیں اور کیا  
ہیں۔

یا تو آپ اپنے خیالات صحیح انداز میں استعمال گر سکتے ہیں یا پھر ان کو مخلط طریق پر استعمال میں لا کر پورے کے  
پورے بھکت کئے ہیں۔

اپنی جھوٹی شخصیت کی شاخت کرتے رہیں نبتو اس کو بولے دیں اور نہ ہی اس کو آپ کا نمائندہ بن کر کوئی عمل  
کرنے دیں۔

### کام کی باتیں

(1)- اپنے اوپر کے دماغ کی بات نہ ماننا کہ یا چاہا ہے یا یہ ہر اے۔ اندر اتر کراور غور گر کے دیکھنا وہ اس اصل  
جواب ہوگا۔

(2)- سچائی کو اس لیے حاصل کرنے کی کوشش کی جانی چاہئے کہ سچائی حق ہوتی ہے۔

(3)- اندر بِاکل اندر رمحیک صحیح اور دایکا ہونا چاہئے۔ پھر آپ کو باہر کی کوئی پروانیں رہے گی۔

(4)- اگر تم لوگوں کے مزاج اور ان کے افعال کا تجزیہ کرنے کے خواہ شدید ہو تو پہلے اپنا تجزیہ کر کے اپنے وجود

"اگر ہم میں جوش و خروش نہ رہے اور ہم دنیا وی ترقیوں پر تالی نہ بجا سکیں اور خوشی کا انہصار نہ کر سکیں تو کام  
میں لاقعیت کی کیفیت نہیں پیدا ہو جائے گی۔ کیا ہم ڈل نہیں ہو جائیں گے؟"

یا ایک ایسا سوال ہے جو ہر مبتدی کرتا ہے اور اگر اس کی طرف سے ایسا سوال نہ آئے تو تم ساپنے لگ جاؤ  
ہے کہ وہ بات کچھ بھی رہا ہے یا نہیں۔۔۔ لیکن اگر ان سے یہ پوچھا جائے کہ کیا انہوں نے دریا کا دوسرا کنارہ دیکھا ہے یا کیا  
انہوں نے اس مغروہ سے علیحدہ ہو کر بھی کچھ تجزیہ اور مشاہدہ کیا ہے تو ان کے پاس کوئی جواب نہیں ہوتا۔

جب تم نے زندگی کا دوسرا کنارہ دیکھا ہی نہیں تو پھر تم اس کو ڈھل اور بے روح کیوں کہہ رہے ہو۔ بے بکھی میں  
کوئی کس طرح سے واضح کر سکتے ہو اور کیسے اس کی تفصیلات بیان کر سکتے ہو۔ مغروہوں کو حقیقت کے ساتھ مطلقاً بھائی اور  
دوسرے کنارے کا خوف تم کو اس لیے ہے کہ تم زندگی کی جھوٹی قدر روں کو چھوڑتے ہوئے گھبراتے ہو۔ اصل میں مبتدی  
لوگ اپنی الجھنوں اور مشقتوں کو چھوڑتے ہوئے گھبراتے ہیں اور اس خوف کے مارے اسی باتیں پوچھتے ہیں۔

### حکیمانہ نکتہ

یا ایک افلکی اور ساوی قانون ہے کہ جس قسم کا رؤیہ انسان کا اپنی ذات سے ہوگا اسی طرح کا دوسرا لوگوں  
سے ہوگا۔ مطلب یہ کہ جیسے ایک شخص ترشی سے یا محبت سے اپنی ذات سے چیز آتا ہوگا اسی طرح دوسروں سے پیش آئے  
پر مجھور ہوگا۔ انسان کے اندر کا عالم دوکی کا ڈیکار نہیں ہوتا، وہ بیش ایک ہی ہوتا ہے اور یہ ایک سائل ایک سارہ قید رکھتا ہے  
اپنے لیے بھی اور دوسروں کے لیے بھی۔ اپنے لیے ذرا چھاسا میوزک بجاوہ اور مزا لوتو دوسرے بھی اس سے لطف لیں گے  
اور تمہارے اور گرد بیٹھنے ہوئے لوگ اس طرح سے جھوٹے لگیں گے۔

اپنے علم میں اضافہ کرنے کے لیے جو کچھ اب تک حاصل کیا ہے اسے دوسروں کے درمیان تقسیم کرو۔ ان کو بھی  
سر بلندی اور رخصت عطا کرو۔ ایک پائلٹ جس قدر اونچا ہوں گے اس کی سواریاں بھی اتنی ہی اونچی پر واڑ کریں  
گی۔۔۔ میرا مطلب یہیں کہ تم ماشر ہن کر بیٹھ جائی لوگوں کو صحیح کرنا شروع کر دو۔ میرا مطلب ہے کہ علم سے جس قدر  
لفظ تم نے حاصل کیا ہے اسے لوگوں تک بھی پہنچاؤ۔ جتنی روشنی تم نے حاصل کی ہے اس کی کر نہیں دوسروں کو بھی دو۔ روشنی  
اسی آسانی سے عطا کرو جیسے سورج کرتا ہے۔

آج ایک نیا درس لو سب سے پہلے تو ہر اس احسان کو جانو، پہنچانو اور بکھانو جو آپ کے اندر دباوے بے چینی اور  
تباہ پیدا کرتا ہے۔ اس کو بھی طرح سے ملاحظہ فرماؤ اور دیکھو کہ اس کی چال کس طرف کو ہے۔

پھر اس ظالم کی طاقت رفتار اور دباوہ کا مطالعہ کرو کہ اس میں واقعی کس قدرشدت اور اس نے آپ کے سارے  
وجود کو کیسے کیسے پیش میں لے رکھا ہے۔

کی تلاوت کرو۔

## خود تبدیلی

(5) اپنے آپ میں تبدیلی پیدا کرنے کے لیے سب سے پہلے ناسازگار حالات کا مطالعہ کرو یا اپنی اس عادت کا پوست مارٹم کرو جسے تم بہت ہی ضروری خیال کرتے ہو۔ پوست مارٹم کے بعد فیصلہ کرو کہ آیا اس عادت کا رہا ہے ایسا ہی ضروری ہے یا کیا وہ ایسی ہی اہم ہے۔

خود تبدیلی (Self Information) میں اور خود بہبودی (Self improvement) میں بہتر فرق ہے۔ ہر شخص خود بہبودی کا خوبیاں ہے لیکن صرف بہادر اور جو انسان ہی خود تغیری اور درگرسازی کا متحمل ہو سکتا ہے۔

آدمی کو دن بھر ان افعال کا مطالعہ کرتا چاہئے اور کرتے رہنا چاہئے جو اس کی قدرتی اور جملی نظرت کے مطابق ہیں اور جو اس کی نظرت کے مطابق نہیں ہیں۔ اس طرح اس کا وہ خیال ہے کہ کون سے صحیح ہیں اور

کون سے مصنوعی۔ یہ شیاری اور خود بہبودی اور دن بھر کی چوکی اس کو بنیادی انسان یعنی اپنے اندر کے انسان سے

متفاہر کر دے گی۔ جس طرح غلط سڑک پر جاتے ہوئے ایک مسافر کو اس کا احساس ہوتا ہے وہ ہینڈل گھما کر موڑ کو صحیح

سڑک پر ڈال لیتا ہے اور مزے سے سیٹھی بجا تاہوا منزل کی طرف روایں دوں ہو جاتا ہے۔

## اوپنی منطق

کم از کم آپ لوگوں کو سماں کی چالو منطق کے مقابلے میں اوپنی منطق اختیار کرنے کی ضرورت ہے۔ مثلاً

چالو سماں ایک اقتداری مسئلے کے لیے ایک اقتداری حل ذہنی کر آپ کے سامنے پیش کرتی ہے لیکن یہ دونوں چیزوں

جانیں اور اس کا حل انسانی کی روی کا ایک حصہ ہے۔ اس سے کبھی بھی خیر برآمد نہیں ہو سکتی۔ یہاں یہی ہے جیسے ایک

بیمار آدمی کا علاج کرنے کے لیے ایک اور پار آدمی کو لے آیا جائے۔

یاد رکھو یا ایک ذاتی اور پرانی بیٹ کام ہے۔ اس میں دوسروں کی پرانیں کی جاتی ہے وہ کیا کہتے ہیں یا کیا

کرتے ہیں۔ یہاں اپنی سوچ کا درجہ اونچا رکھو پھر تم محسوس کر دے کہ تم واقعی سوچ رہے ہو۔

آپ یقین کریں کہ زندگی کی سختی کو بلجنے کا اور حیات کے معنے کو حل کرنے کا ایک حقیقی اور قابل اعتبار طریقہ

کرب اور بلا کریں۔ ایک شخص جس کی ذاتی ابھن کا کوئی حل نہیں جس کی مشکل ختم ہونے میں ہی نہیں آتی وہ ہست کر کے اور

جس فرم اور کرب شدت سے تجاوز کر جائے اس وقت تم ایک خوش قسم ترین فرد ہوئے ہوں اپنی اس خوش قسم

کے لمحے کو ہاتھ سے نہ جانے دوں ڈکھ کو ہلے ہلے کے یا موج میلے کے حوالے کر کے اس پر مٹی نہ ڈالو۔ ڈکھ کے سامنے

دوسرے کے ساتھ بھجو کر رہی ہیں۔ وہ رُک کر ضرور محسوس کرے گا کہ باطل اور بیہودہ سب باطل ہی ہے۔ یا اس کا بوجھ کم

چھٹ کر رہوں سے بھاگوٹ!

وجہ یہ ہے کہ تم ڈکھ سے اس لیے بھاگ نہیں سکتے کہ تھاہرا اور کوئی وجود نہیں جو ڈکھ سے عیحدہ ہو۔ تم خود ہی کہ

ہو۔ خود ہی سارے کے سارے کرب ہو۔ تم کرب سے اس لیے عیحدہ نہیں ہو سکتے کہ تم اور کرب ایک ہی شے ہو۔ جس

طرح تم اپنے بدن کو چھوڑ کر بھاگ نہیں سکتے ہو کہ ہر دوسرے ملک میں نہیں جا سکتے ہو اسی طرح سے ڈکھ ہے!

جب ہم یہ سمجھتے ہیں کہ ڈکھ سے الگ ہو کر بھاگ جانا ناممکن ہے اس وقت آپ کے اندر ایک نئی تبدیلی کا

امکان شروع ہوتا ہے۔ اس وقت روشنی ملتی ہے اور ایک نئی زندگی عطا ہوتی ہے۔

## عقل اور جذبہ

انسانی زندگی میں عقل بھی ہے اور جذبہ بھی۔ دونوں کو تدریس کی ضرورت ہے۔ جاننے کے لیے عقل کی بھی

ضرورت ہے اور جذبے کی بھی۔ دونوں کی ساتھ ساتھ تربیت ہوئی چاہئے۔ جس طرح الکے دنیل ہوتے ہیں کہ ساتھ

ہیں۔ ایک کمزور انسان کو یا نکمل انسان کو جب اس کی حقیتوں سے روشناس کرایا جاتا ہے تو وہ جھلاتا ہے اور لڑائی کرنے لگتا ہے۔ حقیتوں سے روشناس کی کوپنا علاج نہیں سمجھتا۔

دکھ اور تکلیف کی بنیادی مصنوعی نیاد ہے۔ آپ کو صرف اُس وقت تکلیف ہوتی ہے جب آپ کے مصنوعی اور آپنے سیاف پر اصلی سیاف کے تھات رونٹ دلتے ہیں۔ اگر آپ کی کوئی جموئی تصویر نہیں ہے تو کوئی تکلیف نہیں ہے۔ یا ایک سیدھا سا اصول کفراریت سے گریز کیا جائے۔

### نفیاتی خلجان

جب آپ اپنے آپ کو کسی نفیاتی بھیں میں پائیں تو فوراً خود کو بتائیں کہ میرے اندر ضرور کوئی ایسی بات تھی جس سے یہ خلجان پیدا ہوا۔ کیا یہ اضطرار سے چلد بازی کیا یہ اندریٹی (Insecurity) ہے۔ نا امن ہے۔ کیا بے خالی ہے؟ اگر ہے تو پھر یہ ساری تبدیل کی جاسکتی ہیں۔ روشن دماغی سے خود پسیری سے اور یہ کوئی مشکل کام نہیں۔

### حصہ داری

ویسے غور سے دیکھا جائے تو حصہ داری میں بھی دینے کا غصہ موجود ہوتا ہے۔ جب آپ حصہ داری کرتے ہیں جماں داری کرتے ہیں تو اس میں بھی دینے کا غل موجو ہوتا ہے۔ لیکن جو ہمارا حصہ ہوتا ہے اس میں دوسرے سماں تھی کو دیا جاتا ہے جسی وہ حصہ تم رہتا ہے۔ اس سے اس غل کو فائدہ پہنچتا ہے۔ اس سے حصہ داری کی تقویت حاصل کرتا ہے۔

جب ہم حصہ داری سے اور شیئر گاہ سے اپنی قوت اور اپنی محبت اور اپنے تکشک کو مشبوطی عطا کرتے ہیں تو گویا ہم زمین اور آسمان کے درمیان ایک گہر ارثیہ قائم کرتے ہیں۔

انسان بھی عجیب ہے۔ اس کی حصہ داری اپنی جنس کے لوگوں سے ہوتی ہے۔ وہ دوسرا نکلوں سے بھی ہوتی ہے۔ لیکن اس Sharing میں ایک اور طرح کی شیئر گاہ ہوتی ہے۔ ہم آسمان سے چاند سے سورج سے ستاروں سے ہواؤں سے بادلوں سے بھی رشتہ رکھتے ہیں اور اس کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے بھی دابتے ہیں۔

ہر شے حصہ داری میں مصروف ہے۔ زندگی ساری شیئر گاہ کے ساتھ وابستہ ہے۔ تنکس بھی ایک دوسرے کا حصہ را رہے۔ سانس کا آنا جانا ایک دوسرے سے بندھا ہے۔ میری سانس آسمانوں تک پہنچتی ہے۔ آسمان سے اتنے والی ہوا بیرونی سانس نہیں ہے۔

عجیب بات ہے کہ ایک دوسرے سے سانس بدی کرنے والے ہم ایک دوسرے سے اس قدر بور کیوں ہیں۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ ایک آدمی تھا جو اپنے آپ کو تبدیل کرنے کا خواہ شمند تھا۔ وہ اپنی ذات میں تبدیلی پیدا کر کے کچھ سے کچھ ان جاتا چاہتا تھا۔ سورج کروہ ایک تغمساز کے پاس گیا اور وہاں جا کر اس نے ایک خوبصورت تمغہ بنوایا جس پر لکھا تھا "ہیرہ"۔ اس نے وہ تمغہ اپنے سینے پر سجالیا اور باہر بازار میں نکل آیا۔ لوگ اس کے گرد جمع ہو کر تالیاں بجانے لگے اور ہیرہ ہیرہ کے نفرے مارنے لگے۔ کچھ دیر تو یہ کیفیت رہی لیکن پھر اس کا دل اس تمغے سے بھر گیا اور تالیاں بجانے والوں کی تعداد بھی روز بروز کم ہونے لگی۔ اس کا دل بچھ گیا۔ وہ پھر تغمساز کے پاس گیا اور اس سے ایک خوبصورت اور رنگدار تغیر بنوایا جس پر لکھا تھا "دانشور"۔

دانشور کا تمغہ جا کر جب دہاریکت میں گیا تو ایک بھوم اس کے گرد جمع ہو گیا اور دو دوسرے "دانشور" دانشور" کی صدائیں آنے لگیں۔ لیکن یہ کھل بھی چند ثانیت سے زیادہ نہ ہیں۔ سکا۔

اب کی بار اس نے ایک نئی ترکیب سوچی اور تغمساز سے کافی کافی ایک ابھرنواں تغیر بنوایا کہ اس پر کھلا "لیڈر"..... لیڈر کا تمغہ دیکھتے ہی اور گرد کے گاؤں میں بھی اطلاع پہنچ گئی اور لوگ بھگڑا ذلتے ہوئے لیڈر کے گرد جمع ہونے لگے۔ لیکن یہ میل بھی چند روزہ تھا جو ایک دن تک گیا۔

ایک دن اچانک اس شخص کو خیال آیا کہ میل لگانے کے باعث کسی وقت بھی اپنے سے مخفی نہیں ہوا۔ میل کسی کے خوف قابوں انتشار کو پہل نہیں سکتے۔ مجھے کوئی ایسا نہ تلاش کرنا چاہئے جس سے میں پہنچ گئی تبدیل ہو جاؤں۔

### توجہ

اگر آپ کو راہ چلتے ہوئے کوئی اس پر بیشان اور طول چہرہ نظر آئے تو اس کے بارے میں گہرائی سے سوچا۔ ایک ذہین اور بیدار انسان کو اس اندوہ کے ساتھ ہزاروں آنکھے داہست نظر آئیں گے۔ اس کو پہنچل جائے گا کلم اور اندوہ اکیلانہیں ہوا کرتا۔ اس کے ساتھ بیمار مغزی نشانات ہوتے ہیں اور یہ غنٹے اس کے ساتھ ساتھ چل رہے ہوتے ہیں۔ صاحب نظر کو پہنچل جاتا ہے کہ وہ طول پر بیشان شخص دراصل ترش روشن اور اچبائی رقیبیں کا میزبان ہوتا ہے۔ اپنے منہرے مستقبل کے لیے لوگوں کی مدد اور لوگوں کی توجہ کا سائل ہوتا ہے اور جب اس کے کاسہ گدائی میں کچھ نہیں پڑتا ملول اور غم زدہ ہو جاتا ہے۔

### فراریت

اکثر لوگ اپنے آپ کو اس لیے تبدیل نہیں کر سکتے کہ وہ اپنی حقیتوں کو جا پہنچتے وقت بے عزیزی محسوس کرے

## دل دکھانا۔ رنجیدہ کرنا

آپ یا تو اپنے خیال کو تھیک انداز میں استعمال کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں اور اس پر آپ کو پورا قابو ہے یا پھر

آپ کا خیال آپ کو اپنی مرضی کے مطابق استعمال کر کے سارے مل نکال دے گا۔

ایک کام ضرور کریں کہ اپنی مصنوعی شخصیت اور اپنی جھوٹی فردیت کو آپ کی نمائندہ بن کر بولنے کی اجازت مل نہ دیں۔

جب کوئی روحانی عقدہ نہ کھل رہا ہو اور بات سمجھ میں نہ آ رہی ہو تو یہی مقام خوشی کا اور آسانی کا ہوتا ہے کہ ہم صحیح ورواز کی تلاش میں ہیں جس کو آسانی کے ساتھ کھولا جاسکے۔

## فرد اور ارتقاء

مہما آئتمانی اور رہا پڑی کو کسی مقام سے ڈھونڈ کر حاصل نہیں کیا جاسکتا بلکہ اس کو اپنے اندر پیدا کر کے پرداں پھیل جاتا ہے۔ انسان بننے کے لیے یہ جانتا ہبت ہی ضروری ہے کہ ناجائز ہونا اس بات کی دلیل نہیں ہے کہ تم انسان ہو۔

جس شخص کا یہ ایمان ہے کہ دوسرے لوگ اس کی ذات اور شخصی خواہشوں کا احترام کریں اور ان کو اسی طرح سے پسند کریں جس طرح وہ پسند کرتا ہے تو اس شخص کا مقصود یہ ہوتا ہے کہ اس دنیا میں سوائے اس کے صور کے اور سوائے اس کی پسند کے اور کسی کو ظہرنے کا کوئی حق نہیں..... یہ ایک سیدھی اور موٹی سی اتنا نیت ہے جو ایک اندر ہے کوئی نظر آتی ہے..... لیکن اس کی سب سے بڑی خرابی یہ ہے کہ اس خود پسندی اور خود خواہی کی وجہ سے خواذیتی کی بیماری پیدا ہو جاتی ہے اور وہ شخص اپنے آپ کو زرا ایس دیے لگتا ہے۔

دل ذکھانے اور دوسروں کو رنجیدہ کرنے کی خرابی کی وضاحت بڑی آسانی سے کی جاسکتی ہے۔ یہ کوئی پوچش نہیں ہے۔ سیدھا سادا اصول ہے کہ:

1- ہم ایک دوسرے کو نصان پہنچاتے ہیں اور رنجیدہ کرتے ہیں صرف اس وجہ سے کہ ہم خوفزدہ ہیں۔

2- ہماری خوفزدگی کی صرف ایک ہی وجہ ہے کہ ہم یہیں جانتے کہ ہم کون ہیں۔

3- ”ہم کون ہیں“ کا علم ہم کو اس وجہ سے حاصل نہیں ہوتا کہ ہم نے کبھی تحقیق ہی نہیں کی کہ ہم کون ہیں۔

## تہائی۔ اداسی۔ اکلایا

سب سے پہلے ہم کو یہ دیکھنا چاہئے کہ تہائی اور اکلایا کس مقام پر اور کس موقع پر ہوتے ہیں۔ کہاں ہوتے کلفات اور خوافات کا لائی انسان کا سب سے بڑا شدن ہے۔ کلفات کی ضرورت سے زیادہ طلب روح کا قید ہیں۔

ادای اور تہائی انسان کے ذہن کے اس حصے میں بسیرا کرتی ہے جس کو اس بات کا لینکن ہوتا ہے اور جس کے کردار ہے۔ خوف اپنے سارے راستے اور ہر یہی کھول دیتا ہے۔ اس خوف سے بہت سے لوگ فائدہ اٹھاتے ہیں۔ سیاسی

لیڈر، مذہبی پیشووا، معاشرتی کارندے، یہ سب آپ کے خوف سے فائدہ اٹھانے والے ہیں۔ یہ آپ کو خوف سے برآمد ہوتے دیکھنا پسند نہیں کرتے۔ جب تک آپ خوف میں ہٹا لیں، یہ لوگ آپ کے حامم ہیں۔ آپ کے ماں کیں، آپ ان کے بردے ہیں۔

اس کائنات کے رہنمگ نظام اور اس کی بلوتوں کیوں کا ایک حصہ ہوتا ہے۔ یہ کوئی گھرے فلسفے کی بات نہیں ہے۔ سیدھی ہی حقیقت ہے اس پر پخور کریں اور کرتے رہا کریں آپ کو آسانیاں عطا ہونے لگیں گی۔

## حساست

جب کسی شخص کا دل ٹوٹ جائے یا کوئی اس کا دل ٹوڑ دے تو اس شخص کو پورا حق حاصل ہے کہ وہ اپنے آپ سے سوال کرے کہ ”میں لوگوں کا اسیر کیوں ہوں اور میں اپنے آپ کو آزاد کیوں نہیں کرتا؟“

ٹنز کا خوف دو رکنے کا آسان طریقہ یہ ہے کہ اپنے آپ کا تجویز کیا جائے کہ میں اصل میں کون ہوں اور میری حقیقت کیا ہے۔

جس طرح مچھلی پکڑنے والے اپنے کانے کو کٹمع کا کر مچھلی پکڑتے ہیں، اسی طرح وہی غلامی میں گرفتار کرنے والے اپنی کنڈی کو حفاظت، ضمات اور کفالات کا کٹمع لگاتے ہیں۔ کفالات کے نام پر تقریباً سارے لوگ اپنی آزادی کو خود کرنے پر تیار ہو جاتے ہیں۔ انسان پکڑنے کا ایک پرانا دھنہ ہے اور جو زر اسی بھی غافل ہوتا ہے، وہ اس کڑکی میں فرار پہنچ جاتا ہے۔

کلفات اور خوافات کا لائی انسان کا سب سے بڑا شدن ہے۔ کلفات کی ضرورت سے زیادہ طلب روح کا قید ہے۔ اسے نہیں جاتی ہے اور رووح اس کے اندر پھر پھرنا نہیں لگتی ہے۔ کلفات کی آرز و طرح طرح کے دوسروں اور واہموں میں جلتا کردار ہے۔ خوف اپنے سارے راستے اور ہر یہی کھول دیتا ہے۔ اس خوف سے بہت سے لوگ فائدہ اٹھاتے ہیں۔ سیاسی لیڈر، مذہبی پیشووا، معاشرتی کارندے، یہ سب آپ کے خوف سے فائدہ اٹھانے والے ہیں۔ یہ آپ کو خوف سے برآمد ہوتے دیکھنا پسند نہیں کرتے۔ جب تک آپ خوف میں ہٹا لیں، یہ لوگ آپ کے حامم ہیں۔ آپ کے ماں کیں، آپ ان کے بردے ہیں۔

یہ صرف خوف ہی کامال ہے کہ لوگ خوفزدگی میں well known اور معروف کی طرح دوڑتے ہیں اور اسی کے ساتھ جاگر کرکی لگاتے ہیں، خواہ وہ well بالکل غلط، بے بنیاد اور حقیقت سے دور ہو۔

شیخ صاحب کہا کرتے ہیں کہ میں اکثر جاؤ دلی اور لاغتا ہی پر خور کیا کرتا ہوں۔ میں کہتا ہوں جاؤ دلی پر خور نہ کیا کریں، فنا پر خور کیا کریں۔ موت کے ساتھ رشتہ استوار کریں، پھر آپ کو فنا اور لاغتا کا مطلب معلوم ہو گا..... چونکہ ہم موت سے خوفزدہ ہیں، اس لیے ہم لاقانی اور لاغتا کا ذکر شروع کر دیتے ہیں۔

کے اندر از میں سوچتی ہے۔

انانتی ایک ایسا بندہ ہے، ایک ایسی گن ہے کہ یہ سب کچھ چھوڑ دینے سے خوف نہیں کھاتی۔ زندگی چھوڑنے ہے نہیں ڈرتی۔ دولت تقسم کرنے سے نہیں ڈرتی۔ مدھب دین و حرم سب کو تجھ سکتی ہے۔ بڑے بڑے سرکے مار سکتی ہے مگر انکو خوفزدہ ہے تو محض محبت سے محبت کے قریب آنے سے اس کی موت واقع ہو جاتی ہے۔ اگر زندگی حال نظر آنے لگی اور عرصہ حیات تناک ہو جائے تو اپنا زادی نہ کاہ تبدیل کرنے کی سوچو، زندگی بدلتے کا پروگرام نہ بناؤ۔

میری ایک بات توجہ سے سننا۔ کبھی کسی کو قائل کرنے کی کوشش نہ کرنا، دلائل نہ دینا، تو تجویبات نہ پیش کرنا۔ اس طرح سے تم صرف اپنی طاقت کو ضائع کر دے گے اور پریشان رہو گے۔ البتہ ایک دلیل اسی ضرور ہے جس سے تم ہر ایک کو کھانے کا آرٹ آہست آہست بھول رہا ہے اور اس کی زبردست طاقت اتنا اس کو یہ کام نہیں کرنے دیتا۔ سیکھ وجہ ہے کہ ساری دعا میں اور ساری عبادات اکارت جاہی ہے اور انسان اکھڑا اکھڑا اسراہو گیا ہے۔

اصل میں زندگی ایک کلکش اور جدوجہد ہے اور اس میں وہ مظاہر، وہ شنڈگ اور شرمنی باقی نہیں رہتی جو حسن اور تو ازان اور ہمارتی کی جان تھی۔ اس وقت زندگی سے چھکتے اور رکوع کرنے کا پر اسرار راز رخصت ہو چکا ہے اور اس کی چکھڑ جو دجدب باتی رہ گئی ہے۔ ایک کلکش اور مسلسل تگ تاز۔

لیکن ایک بات یاد رہے کہ یہ بھکتی اور رکوع میں جانے کا آرٹ بلا ارادہ ہو ورنہ یہ بھکتی قصخ اور ریا کا رہی ہے جائے گا اور یہ بھکنا بھی اتنا کی ایک شان کہلانے لگے گا۔

اس دنیا میں ایک بطل عظیم یا ایک جینس بننا کوئی مشکل کام نہیں ہے۔ سید حسام نسخہ ہے کہ نہیں کہنا سیکھ لو۔ ہر بات کو NO کرو، ایک نکتہ جیسیں بن جاؤ۔ کبھی باس نہ کرو۔ جی، نہ کہو، تم خود بخواہیک دانشور بن جاؤ گے۔

محبت ذہن سے ملکن نہیں ہو سکتی۔ ذہن سے تو پسی فعل ہو سکتا ہے۔ ذہن سے تو عمل کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے۔ جنی فعل ایک عمل ہے، محبت کوئی فعل نہیں، کوئی کارکردگی نہیں، کوئی عمل نہیں۔ یہ تو ہونے کی ایک حالت ہے۔ Being کی ایک شیٹ ہے۔ جب آپ کوئی شخص دیکھتے ہیں اور کسی فیصلے کے بغیر کسی تقید اور تبصرے کے بغیر کہ وہ اچھا ہے یا باہر، خوبصورت ہے یا بد صورت، کہنگاہ ہے یا نیک۔ اس کی آنکھوں میں دیکھتے ہیں تو ایک نی چنگاری پیدا ہوتی ہے۔

جب صفات سے نظر ہٹ کر ذات پر مرکوز ہوتی ہے تو ایک بھی بحث قسم کی بر قی رو پیدا ہوتی ہے اور یہ دو محبت کی اساس بن جاتی ہے۔ جب آپ ایک بھول دیکھتے ہیں، بغیر کسی تقید اور تبصرے کے کسی فیصلے کے قوتو، وہ بھول اپنادل گھول کر آپ کے سامنے پیش کر دیتا ہے اور آپ سے با تین کرنے لگتا ہے۔ آپ سے اپنے دلی راز بیان کرنے لگتا ہے لیکن جب آپ اس پر تقید کی نظر نہ لاتے ہیں، اس کا مبصر، تاذ اور کوئی چیز بڑے ذہن لوگ ہوتے ہیں اور اس کی جو چیز ہے کہ ذہن نہیں ملاست اور سرنشی بڑی آسانی سے آ جاتی ہے۔ دنیا میں سب سے آسان بات اس کا اکٹھا رہے کہ فلاں شے فلاں ہے اور فلاں فعل ہمیک ہے۔ نہ کہنا اور سماں اس کا نکات کا آسان ترین کام ہے۔ ہاں کہنا بہت ہی مشکل اور نہے حد موال فعل ہے۔ کبھی اپنے ذہن کی طرف توجہ کر کے دیکھیں کہ یہ ایک دن میں یا گھری میں یا ایک سکھنے میں کتنی مرتبہ نہیں کہتا ہے۔ اگر اس کوہاں

لیکن میں کہتا ہوں دوستو! موت میں کوئی خوف نہیں، موت سے کوئی خوف ہیں، خوف میں موت ہے اور خوف سے نہیں موت ہے۔ موت تو ایک ان جانی، نہ پچانی، نہ سمجھنی میں آنے والی ہے، بھروسے خوف کیسا؟

بھیشہ موت کی تحقیق کرو اور موت کا مراثی کرو۔ اس کا انجمام آخر میں آپ کو لا فانیت سے ہمکنار کر دے گا۔

میں نے ندی کنارے لڑکوں کو پانی بھرتے دیکھا اور میں دریہ کھڑا ان کو دیکھتا رہا اور سوچتا رہا کہ پانی بھرنے کے لیے جھکنا پڑتا ہے اور رکوع میں جائے بغیر پانی نہیں بھرا جاسکتا۔ ہر شخص کو رکوع میں جانے کافی اچھی طرح سے آنا چاہیے تاکہ وہ زندگی کی ندی سے پانی بھر سکے اور خوب سیر ہو سکے۔ لیکن افسوس کی بات ہے کہ انسان بھکنے کا اور فرم کھانے کا آرٹ آہست آہست بھول رہا ہے اور اس کی زبردست طاقت اتنا اس کو یہ کام نہیں کرنے دیتا۔ سیکھ وجہ ہے کہ ساری دعا میں اور ساری عبادات اکارت جاہی ہے اور انسان اکھڑا اکھڑا اسراہو گیا ہے۔

اصل میں زندگی ایک کلکش اور جدوجہد ہے اور اس میں وہ مظاہر، وہ شنڈگ اور شرمنی باقی نہیں رہتی جو حسن اور تو ازان اور ہمارتی کی جان تھی۔ اس وقت زندگی سے چھکتے اور رکوع کرنے کا پر اسرار راز رخصت ہو چکا ہے اور اس کی چکھڑ جو دجدب باتی رہ گئی ہے۔ ایک کلکش اور مسلسل تگ تاز۔

لیکن ایک بات یاد رہے کہ یہ بھکتی اور رکوع میں جانے کا آرٹ بلا ارادہ ہو ورنہ یہ بھکتی قصخ اور ریا کا رہی ہے جائے گا اور یہ بھکنا بھی اتنا کی ایک شان کہلانے لگے گا۔

اس زندگی میں ایک آزاد اور بے فکر اور مکر دماغ سے بڑھ کر اور کوئی بڑی نفعت نہیں۔ اس کے ذریعے حقیقی علم حلاش کیا جاسکتا ہے اور اس کی بدولت حقیقی علم سے آشنا کی حاصل کی جا سکتی ہے لیکن افسوس کی بات یہ ہے کہ دنیا میں ایسا کوئی دماغ ہوتا ہی نہیں جو آزاد، بے فکر اور مکر ام郎اح ہو۔ آئن شان کے کسی نے پوچھا کہ وہ کونسا بنیادی اصول ہے جس کے بغیر سائنسی تحقیقات ہوئی نہیں سکتیں اور جس کو اپنانے ہے باسائنس دان تحقیق کی دنیا میں داخل ہی نہیں ہو سکتا۔ آئن شان نے بلا تامل جواب دیا "انا اور سمجھرے آزادی"

میں تم سے بار بار کہتا ہوں اور آج پھر کہتا ہوں کہ آزادی نہ مانگو، آزادی طلب نہ کرو۔ آزادی کی حلاش مت کرو، محبت کی حلاش کرو، محبت کوڑھو۔ وجہ صرف یہ ہے کہ آزادی کوڑھو نے والے اور آزادی کے تذکرے کرنے والے اکثر اتنا کے پکروں میں پھنس جاتے ہیں اور سمجھرے کے غلام ہو کر رہ جاتے ہیں۔ اتنا پسند لوگ دنیا کو حاصل کرنے کی کوشش میں لگ جاتے ہیں۔ موت سے ڈرتے ہیں۔ زندگی کو لا فانی کرنے کی کوشش میں بتلا خود پسندی کی اس سے بڑی اور کوئی حماقت نہیں ہو سکتی کہ وہ خود کو آزاد کرنے کے پروگرام بناتی ہے اور آزادی

بھی کہنا پڑے، کسی بخت دلی اور جگ نظری کے ساتھ کہتا ہے۔ زہن بھی نہیں کے ساتھ بہت خوش رہتا ہے۔ جب کبھی آپ کسی کو No کہتے ہیں، اس کا بطلان کرتے ہیں تو آپ کو بڑی خوشی سے بڑی طاقت کا احساس ہوتا ہے۔ No کہنے سے انس اور انہا مشبوط ہوتے ہیں۔ Yes کہنے سے انہیں ملایا میت ہوتی ہے، ملایا میت ہوتی ہے۔ آپ مضبوط اور عطا تر ہوتے ہیں۔ پچھے پتھری چٹان بن جاتے ہیں۔ ایک سٹگان تواجاں میں نہ کوئی دروازہ ہوتا ہے، نہ کھڑکی، نہ روزانہ پالی جگہ اُن پر اہوتا ہے۔ ہر ایک کو خوش عطا کرنے والا لیکن اسکی چٹان اور ایسے بند پتھر سے محبت، شفقت، رحمت، وعاء، عمارت اور مراثی کی ساری خوبیاں یک قلم موقوف ہو جاتی ہیں۔ نہ نہ کہنے والوں کے سارے دروازے بند ہو جاتے ہیں۔ کوئی دستک اس کے دروازے نہیں کھول سکتی۔ کوئی ہوا میں، بھکر اور طوفان اس کے در پیچے وہر دھرم نہیں سکتا۔

امام مالک نے فرمایا، امت مرحوم کے آخری دور کی بھی اصلاح نہ ہو سکے گی تا وقٹکہ وہی طریق اختیار نہ کیا ہے۔ جس سے اس کے ابتدائی عبد نے اصلاح پائی تھی۔

### اب نیکی بھی ترک کر دو

جو فدا پی زندگی کا کسی دسرے کے ساتھ مقابل کرتا ہے اور اس جیسی زندگی بر کرنے کا خواہ شمند ہے، سمجھو کر وہ اپنی زندگی بر کرنے سے محروم ہو چکا ہے۔ زندگی اندر کا ایک مظہر ہے۔ اس کو اپنا آپ بھلا کر کس طرح سے محفوظ رکھا جا سکتا ہے۔ کس طرح دریافت کیا جاسکتا ہے۔ جب ایک شخص اپنی زندگی کا کسی اور ساتھ مقابل کرتا ہے تو جگہ اُن میں حسد میں اور جاریت اور پر خاش گری میں جتنا ہوتا ہے لیکن یہ زندگی نہیں ہے یہ تو ایک زندہ موت ہے اور کوئی محب نہیں کہ فتوے میں منطبق ہوتی ہے، محبت نہیں۔

ایک وقت یہ ساری دنیا ایسی یعنی زندہ لاشوں سے آباد ہے اور آباد چلی آرہی ہے۔ اسی لیے میں کہا کرتا ہوں کہ جو دنیا

خواہش اور ہوس کی چیزوں پر آباد ہو، وہ کبھی بھی بے قاہر اور ناجائز نہیں ہو سکتی۔ اگر کوئی شخص اس دنیا کی حریص میں جتنا لیا

اگلی دنیا کے لو بھی میں مارا مارا پتھر تاہم، وہ دوسروں کو ایسا اپنچائے بغیر نہیں رہ سکتا۔ جہاں بھی خواہش اور غرض و غایت ہے،

وہاں قہر اور جرم موجود ہے۔ خواہش بذات خود قہر ہے۔ سائنس نے انسان کے دلوں کو خواہش سے اور لو بھ سے بھر دیا

ہے۔ اب غارت گری اور قتل لازمی ہے۔ اس سے مفرمکن نہیں۔ تا آنکہ نہ ہب آگے بڑھ کر لوگوں کے دلوں سے خواہش

اور حرص و ہوا کا خدا نکال دے اور اس کی جگہ اللہ کو بسادے!

لیکن یہ خواہش، یہ لامبی اور لو بھ کیوں پیدا ہوتا ہے؟ یہ آتا کہاں سے ہے؟ لو بھ احساس کتری کا متوجہ ہے۔ اہ

فیض اپنے اندر کمزور، لاچار اور کمرت محسوس کرتا ہے۔ اپنے آپ کو خالی اور تھوڑا سمجھتا ہے۔ اس کو زندگی میں ہی نہیں۔ اب وہ

ہستی زندگی کی طلاش میں اور اپنا منہ بھرنے کے لیے لو بھ اور لامبی کی طرف قدم بڑھاتا ہے اور اپنی زندگی کو بھرنے کی کوشش

کرتا ہے۔

اگر کسی کو اپنے اندر کے خلا کا احساس ہو جائے اور اپنے لو بھ اور لامبی کی سمجھا جائے کہ یہ سب اندر کے خلا کو

بھرنے کے لیے کیا جا رہا ہے اور میں خواہش کی تکمیل سے اس کو بھرنیں سکتا تو یہ احساس اور یہ مشاہدہ اس کو درجہ

داخل کر دے گا۔ نہ بہ شناس ہوادے گا۔ اپنے اندر کے خلا سے اجتناب کرنا دھوکا ہے اور اپنے اندر کے خلا کو سمجھ جانا

نہ ہب ہے، گیان ہے، رو حانیت ہے۔

اب کچھ باتیں لیج، چاچائی اور راستی کے بارے میں ہو جائیں:

حق اور حقیقت کی واپرتاب اور وزیر یہی اور شے ہے اور اس کی تفسیر و تشریح بالکل ایک الگ بات ہے۔ دنوں کا

سب دروازے کھلے رہیں۔

1- جو اپنی فرض کے لیے تباہ سے ساتھ دیتی رکھے، اس کی دوست سے ہٹ جاؤ۔  
2- من مالی بھی نہ کرو۔

3- جس کو اپنی زبان سے ایک باراچھا کہ دو، پھر اسے بھی بران کہو۔

4- اپنے ساتھیوں کو کبھی بھی اپنے علم سے خوفزدہ نہ کرو۔

5- کسی کو اس کی دعست سے زیادہ تکلیف نہ دو۔

6- جو ایش نہ ہو اس کو کبھی قائد نہ بناو۔

7- جس بات سے تم کو فائدہ پہنچ دیکھا ہو، وہی دوسروں کو بتاؤ (کتابی بات نہ کرو) اتنا کھاؤ جس سے پیٹ میں ہوا پیدا ہو۔ اتنا سوڑ جس سے جسمانی اور ذہنی تازگی برقرار رہے۔ اتنا بولو کہ سامیں اس کو سنجال سکیں اور گرانے نہ لگیں۔ کم معلوم کے پاس اس قدر زیاد جو جس قدر وہ آپ کے ساتھ سمجھ دہ رہ سکتے ہوں۔

8- مشکل مقام پر اپنے ساتھیوں سے آگے ہو۔ جب انعام تیسم ہونے لگے تو ان سے پیچھے رہو۔

9- اصول پسندی راستہ ہے، مقصود نہیں۔ اصول بنا نے والے سے محبت رکھو۔

10- دوست کے دوست کو دوست بناؤ۔

11- لوگوں کو ان کی امانتی و اپس کی امانتی کرو اور کراو۔

12- بہتر جانے والے کے سامنے بولنا ان کی اجازت سے ہو اور اپنے علم کی تصدیق کے لیے ہو۔

13- جس کو قابل تعظیم مانتے ہو، اس کی صفات کو اپنی ذات میں داخل ہونے دو۔ اس طرح کا اس کے لیے سب دروازے کھلے رہیں۔

کریں تو پھر کوئی مختلف کام کرنا شروع کر دیں۔ پر یہاں ہو کر کوئی پانچ شروع نہ کر دیجئے۔ کوئی سیکھ نہ ہائے۔ کوئی جواب نہ کہجئے۔ کہیں اور بھاگ کر نہ چلے جائے۔ وہیں رُک جائے جہاں آپ رُک کے ہوئے ہیں۔ پر سکون ہو جائے۔ انتظار کہجئے۔ لیکن فعلاً ناطور پر انتظار کہجئے۔ یہاں زمین پر اپنی زندگی کے بارے میں غور فرمائیے۔ کوئی معلوماتی کتاب لکاہے اور اس کی بارگیاں سمجھ لکاہے، وہہ غصہ ہے جس نے حکایت کا بھی تحریر ہی نہیں کیا۔

تو پھر حجج کیا؟  
کیا حجج ایک عقیدہ، ایک مسلک، ایک سلسلہ، ایک انجمن، ایک صحیح ایک شاستر ہے؟  
نہیں۔ بالکل نہیں۔  
عقیدہ ہمیشہ ماضی ہوتا ہے اور حجج ماضی نہیں ہے۔  
چاہی کوئی بھی نہیں کیونکہ سچائی کی طرف کوئی راستہ نہیں چاتا۔ ایک معلوم راستہ نامعلوم کی طرف بنا  
سی ہیں تھہراویں زکر ہو۔ یہ تھہراوی خواہشون کا متوج جواب نہیں ہوگا۔  
آپ کو تو انپا جواب "ہاں" یا "ناں" میں چاہئے ہوگا۔ کیونکہ یہ متوج ہوگا کیونکہ یہ متوج جواب سے ماوراء ہوگا۔ یہ "الجواب" ہوگا۔ لا شوری خواہشون کا متوج جواب نہیں ہوگا۔  
چاہی کوئی نہیں کیونکہ سچائی کی طرف کوئی راستہ نہیں چاتا۔ ایک معلوم راستہ نامعلوم کی طرف بنا  
سی ہو جائے گی جو دیوار کے دونوں طرف دیکھ لکاہے۔ پھر آپ کی پوزیشن دیوار پر مبنی ہوئے ہیں کہ پڑھیں دیوار کے اُس  
طرف کیا ہے پھر آپ دیکھیں گے۔ خود دیکھیں گے۔ جانیں گے اور سکون سے مبنی ہوں گے۔  
آپ اپنی اندر وطنی طاقت سے بلا واسطہ ناطور پر تعلق پیدا کر سکتے ہیں اور کسی کی مدد کے بغیر اس سے گفت و شنید  
کر سکتے ہیں۔

## سنوارنا

ایک ذکری اور سوگی آدمی جب سوچتا ہے کہ اس کوڑھوں سے اور مسیتیوں سے نجات حاصل کرنی چاہئے اور  
آنند میں رہنا چاہئے تو وہ ایک بنیادی ملکی میں جلتا ہو جاتا ہے لیتھی وہ ایسی چیزوں کی فہرست تیار کرنے لگ جاتا ہے جن  
سے اس کو پہچانا چاہئے۔ اس فہرست کی تیاری میں وہ سب سے اہم چیز لٹھنی بھول جاتا ہے کہ سب سے پہلے اس کو اپنے آپ  
سے پہچانا چاہئے مثلاً وہ پروگرام بناتا ہے کہ مجھے ان لوگوں سے تکلیف پہنچی ہے مجھے ان لوگوں کو چھوڑ دینا چاہئے اور ان  
کے بجائے کچھ دوسرے دوستوں کو اختیار کرنا چاہئے۔ لیکن وہی بات بھول جاتا ہے کہ وہ نئے دوستوں کے پاس بھی اپنا  
پرانا آپ اور اپنے پرانے خیال لے کر جائے گا۔ وہی بھول جاتا ہے کہ جو غصہ ذہنی ٹھوکریں کھاتا ہے وہ قدم کی ٹھوکر ضرور  
کھاتا ہے۔

ہر روز کا ایک وظیفہ یاد رکھیے کہ مجھنا پنے آپ کو درست کرنا ہے اور اپنا آپ سنوارنا ہے۔

## موتو قبل انتتو!

ایسے مر جاؤ کہ وہ زندہ ہو جائے جو تمہاری اصل ہے۔ جو تمہارا جو ہر ہے۔ انا کو مار دو کہ تمہارے اندر حق کا پودا  
پر وان چڑھ سکے۔ اس کو جگہل سکے۔ اس کی نشوونما ہو سکے۔ ماضی کے لیے مر جاؤ کہ مستقبل کی طرف رجوع کر سکو۔ معلوم

آپ میں کوئی تعلق نہیں کیوںکہ جب حجج کی تشریح اور تفسیر کرتے ہو۔ اس وقت حجج سے باہر کھڑے ہوتے ہو۔ جب حجج  
پر سے گزر رہا ہوتا ہے حجج پر اور رہا ہوتا ہے، وارد ہو رہا ہوتا ہے۔ حجج اس کے اندر ہوتے ہو۔ اس لیے جو لوگ حق کے اندر  
ہوتے ہیں، جن پر حجج وارد ہوتا ہے، وہ اس کی تفسیر کرنے سے قادر ہوتے ہیں۔ جو غصہ آپ کو حق اور حجج کی تعریف بیان کر  
سکا ہے اور اس کی بارگیاں سمجھ لکتا ہے، وہہ غصہ ہے جس نے حکایت کا بھی تحریر ہی نہیں کیا۔

کیا حجج ایک عقیدہ، ایک مسلک، ایک سلسلہ، ایک انجمن، ایک صحیح ایک شاستر ہے؟  
نہیں۔ بالکل نہیں۔  
چاہی کوئی نہیں کیونکہ سچائی کی طرف کوئی راستہ نہیں چاتا۔ ایک معلوم راستہ نامعلوم کی طرف بنا  
سچائی کوئی بھی نہیں کیونکہ سچائی کی طرف کوئی راستہ نہیں چاتا۔ ایک معلوم راستہ نامعلوم کی طرف بنا  
سچائی کوئی نہیں۔ یہ تو ایک واپسنا ہوتا ہے جو وقت سے آزاد اور فارغ البال ہے۔ یہ بہت ہی  
منفرد چیز ہے، بالکل واحد، اکیلی۔  
سچائی کوئی صحیح بھی نہیں۔ صحیح نازل ہونے والی شے ہیں۔ وہ منصوص قوموں اور گروہوں کے لیے مختص ہیں  
لیکن حق کسی خاص قوم یا خاص گروہ کے لیے نہیں۔

سچائی نہ لتوظ ہے، نہیں موت ہے، لاظفٹ جاتے ہیں، موت ڈوب جاتی ہے لیکن سچائی قائم رہتی ہے۔  
تو پھر یہ ہے کیا؟  
سچائی تم کو کیوں، کیسے، کس لیے، کہاں اور کیوں کی زبان میں نہیں ملے گی۔ سچائی تو بس ہے اور ہوتی ہے۔ اس  
کے باارے میں سچا یا غور نہیں کیا جاسکتا۔ اس کو گزر ارجاں جاسکتا ہے۔ وارد کیا جاسکتا ہے۔ محبت کے اندر، موسیقی کے اندر،  
نظری مناظر کے اندر جب ذات گرجاتی ہے۔ صورت معدوم ہو جاتی ہے اور صرف نظرت باقی رہ جاتی ہے۔ اس وقت  
سچائی کا اور حق کا اور رُوحِ حق کا ظہور ہوتا ہے۔  
خود فردا یک نا حقیقت ہے لیکن نا فرد حقیقت ہے۔ میں نا حقیقت ہوں لیکن خدا حقیقت ہے۔

کسی نے آئن شائن سے پوچھا کہ سائنسی حقیقت میں کوئی پیغمبادی درج کرتی ہے؟ آئن شائن نے کہا "اذا کی  
نمی"..... یہ بات بے بھی حقیقت۔ اتنا نیت اور خود نگاہی ہی جنمی ہے جو مانع میں سے اور انسے بھرا ہو گا اس میں سچائی کے  
مبہان کے لیے ذرا ای جگہ بھی نہ نکل سکے گی۔

## صبر اور تحمل

ہماری اندر وطنی سعی مسلسل کے لیے صبر ایک نیکی ہے ایک virtue ہے۔ جب آپ کو یہ نہ پہنچے کتاب کیا

اور علم کو ساتھ لے کر مر جاؤ تاکہ لامعلوم کا گیان حاصل ہو سکے۔ فردو ساتھ لے کر فوت ہو جاؤ تاکہ تمہارا دل زندہ ہو سکے۔ پھر سے دھڑ کے کے قابل ہو جاؤ تاکہ اپنے اس سے تعارف ہو سکے۔ اپنے قریبی بلکہ قریب ترین دوست سے جس کو تم نے اzel سے بھلا رکھا تھا اور فرمائوں کر دیا تھا۔

## دل.....اور.....دماغ

اس کائنات میں دل بہت ہی خطرناک چیز ہے۔ خطرناک اس لیے کہ یہ اکیلہ رہتا ہے، اکیلہ سوچتا ہے اور اسکے ہی عمل کرتا ہے اور اکاپے میں بڑا خوف، بڑا وہم، سسل ڈر ہوتا ہے۔ دماغ ہمیشہ عقلمندی کی اور حفاظت کی باتیں سوچتا ہے۔ اپنے آپ کو Cover کرنے کی اور محفوظ رہنے کی ترکیبیں وضع کرتا ہے۔ دماغ گروہ میں چلتا ہے اور اپنے اردو گرو آدمیوں کا ہجوم رکھتا ہے۔ اسی جلوس سے اس کو تقویت ملتی ہے، سہارا ملتا ہے۔ سیاسی لیدر زیادہ سے زیادہ لوگوں کو اپنے گرد جمع کر کر رکھتا ہے۔

لیکن فقیر ہمیشہ اکیلہ رہتا ہے۔ دل کے فیضے کے مطابق خوفناک مقاموں میں، دل اور دماغ دونوں ہی سوچنے والے اعضاء ہیں۔ دونوں ہی پروگرام وضع کرتے ہیں۔ دماغ جب بھی سوچتا ہے اپنی لیڈری، اپنی برتری اپنی نمود کے بارے میں سوچتا ہے۔ اپنی ذات کو مرکز بنا کر سوچتا ہے۔ دل جب بھی سوچتا ہے، مجوب کا گھر رکھاتا ہے، دل سے سوچنے والا ماریا تھریسا ہوتا ہے یا فشی ہپتال کا خالی یا ایمی ۔۔۔ اس کی پیچان یہ ہے کہ یہ ہمیشہ اکیلہ ہوتا ہے اور اکیلہ ہی چلتا ہے۔ جو کوئی دل کی طرف مائل ہوا، وہ گرا، گفتار ہوا، پکڑا گیا۔ اسی لیے ہم کہتے ہیں فلاں فلاں کی محنت میں گرفتار ہو گی۔ گروہ میں بڑا مزاب ہے۔ یہ آپ کو ساتھ لے کر چلتا ہے۔ آپ کے اردو لوگوں کا ہجوم جمع کر کر رکھتا ہے۔ جب آپ فوت ہو جاتے ہیں تو گروہ آپ کو چھوڑ دیتا ہے۔ گروہ میں نئے لوگ آکر شامل ہوتے رہتے ہیں اور پرانے چھوڑتے جاتے ہیں۔ گروہ کے لوگوں کو خوشی ہوتی ہے کہ وہ حرکت میں ہیں، مل میں ہیں لیکن ہجوم کہیں جانہیں رہا ہوتا، کسی طرف کو بڑھاتیں۔ اس کی کوئی سست نہیں ہوتی، یہ پاپ زخمیں کی طرح ایک ہی جگہ پر جسمو متارہتا ہے اور گروہ کے شامل لوگوں کو احساس ہوتا ہے کہ وہ حرکت کر رہے ہیں۔

دماغ ہمیشہ اور اور کا طلبگار ہے۔ حل من مزید پکارتا رہتا ہے۔ یہ اس حقیقت کو بالکل نہیں جانتا کہ تمہارے پاس پہلے سے کیا ہے اور تمہارے بقیے میں کیا کچھ ہے۔ یہ تو بس اور اور مزید کا شکار ہے۔ تم چاہے فتحی ہو، یہ اور مانگے گا، شہنشاہ ہو یہ اور مانگے گا۔ ایک دوست مند شخص ہمیشہ غریب رہتا ہے کیونکہ وہ اور کا طلبگار ہوتا ہے۔

## انسانی فطرت

### دوسروں کی مہر تصدیق

کبھی تم نے اپنے گلے کے پھندے کو دیکھا ہے۔ سانس گھٹی ہوئی آنکھیں باہر لگی ہوئیں۔ یہ دوسروں سے تصدیق کا پھندہ ہے۔ تم دوسروں کے سامنے خوش کامیاب مکمل اور پر باش رہنا چاہتے ہو ان کو خوب تر ہو کر دکھانا چاہتے ہو۔ اس پھانسی کو تھاڑا پھانکو۔ اس طفرے کو دفع کرو۔ اس کی بدوات تم ایک جھوٹی خواہش میں چلتا ہو۔ اس جھوٹی خواہش سے تم تقویت حاصل کرتے ہو لیکن یہی خواہش تمہاری ساری توڑ پھوڑ کی بنیاد ہے۔ آج ایک فیصلہ کرو کہ تمہیں کیا چاہتے ہے۔ اپنی زندگی یا دوسروں کی مہر تصدیق!!

تم پرس کا تصرف ہے۔ ایک جا بڑھ کا! جس سے تم ہر وقت خوفزدہ رہتے ہو کہ ایک دن تم کو چھوڑ دے گا۔ تم پرس کا قبضہ ہو دا پیٹی ذات کا خود قبضہ لے لو۔

دیکھو! ساری زندگی ایک جیز بالکل برداشت نہ کرنا۔ یہ ہرگز برداشت نہ کرنا کہ تمہاری زندگی اس طرح کی رہے جسی کہ اب ہے۔ اس کو ایسا رہنے کی چند اس ضرورت نہیں۔ اخواہ اور انکھ کرکھڑے ہو جاؤ۔ شباش!

### رائے عامہ

ایک مرتبہ کسی شخص کو چند آراء در کار تھیں اور وہ مارکیٹ میں انہیں خریدنے کے لیے جا پہنچا۔ جہاں طرح طرح کی رائیں فروخت ہو رہی تھیں۔ مارکیٹ نہ صرف مختلف رائیوں سے مجری ہوئی تھی بلکہ وہ سستی بھی تھیں اور ارزال بھی۔ اس نے اپنی پسند کی ڈیسیر ساری رائیں خریدیں اور خوشی خوشی گھروپاپیں آگیا۔۔۔ اب تو اس کے مزے ہو گئے۔ شام کے وقت وہ اپنے دوستوں کے ساتھ ملتا اور پانی تھی آراء ان کے ساتھ بھر گتا۔ بڑی پلٹھ مغلل رہتی لیکن آخر وقت میں ان کے درمیان جھکڑا ضرور ہوتا اور معاملہ ہاتھ پائی تک پہنچ جاتا۔ کچھ زد کوب بھی ہوتی۔ لیکن لطف کی بات یہ ہے کہ وہ آپس میں ناراض نہ ہوتے اور دوسری شام پھر اسکے میثے کر کر آراء لڑانے لگتے۔ دراصل ان کو ایک دوسرے کے ساتھ لانے اور جھکڑنے میں مزا آنے لگتا ہے اور یہ ان کی زندگی کا ماحصل بن گیا تھا۔

بھی کہ آپ سوچتے نہیں۔ اپنے آپ کو پورا وقت نہیں دیتے۔ اپنی توجہ سے باہر پھرتے رہتے ہیں۔ سوچنے اور ذرا اپنے آپ کو وقت دیجتے۔

### کشیر المقادس

اگر آپ کو لندن جاتا ہے اور لندن آپ کی منزل ہے تو پھر آپ ہیں کو فراموش کر دیں۔ اگر آپ اپنے اندر کوئی نئی جگہ کوئی نیا وجد ملاش کرنا چاہتے ہیں تو پھر وہ سب کچھ بھلا دیں جس کا اس خالش سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ ایک نظر اٹھائیں اور فیصلہ کریں کہ آپ کو کہاں پہنچتا ہے۔ بہت ممکن ہے آپ کو زندگی تبدیلی کی ضرورت زیادہ محسوس ہوا اور اس کے لیے آپ جسمانی تبدیلی ترک کر دیں۔ ممکن ہے آپ ان تمام لوگوں کے مشورے پس پشت ڈال دیں جن کے کچھ مقصد آپ سے وابستہ ہیں۔ بہت ممکن ہے آپ کو اس اصول سے بھی انحراف کرنا پڑے کہ عافیت جگہ میل جول میں پوشیدہ ہے..... بس اپنے آپ تک پہنچنے کے لیے ایک سیدھا راستہ اختیار کریں۔

آج آپ نے اپنی خواراک پر وصیان دیا

جی ہاں دیا اور بڑی اچھی صاف سحری اور محنت مند خواراک کھائی

کیا آپ نے اپنے کپڑوں کی طرف توجہ دی؟

جی جتاب! کپڑے میں موسم کے مطابق اور وراج کے مطابق پہنے

کیا آپ نے ان خیالات پر توجہ دی جو آپ کے ذہن میں آئے؟

نہیں جتاب! خیالات پر تو ہم نے کوئی وصیان نہیں دیا۔ خیال آتے رہے اور جاتے رہے۔

ایک عام آدمی اپنی خواراک پر توجہ دیتا ہے۔ کپڑوں پر دیتا ہے۔ میک اپ پر دیتا ہے۔ ان اپنے خیالات کے بارے

میں کبھی نہیں سوچتا۔ نہیں ان پر کوئی توجہ دیتا ہے اور یہ خیالات ہیں جو اچھے کپڑے پہننے اور اچھا کھانا کھانے کے باہم ہم

کو بے چین رکھتے ہیں۔ ہم کو بے چین رکھتے ہیں۔ ہمیں کنٹروں کرتے ہیں اپنی کے مطابق ہم اپناروئی طے کرتے ہیں۔

خیالات کا تجھیہ اور ان کا انتخاب ہتی آپ کی اندر وہی اور یہ وہ دنیا طے کرتا ہے اور خیالات ہی آپ کو

استقامت عطا کرتے ہیں۔

زیادہ صفائی کے ساتھ سوچا، توجہ کے ساتھ ایک تازہ بصیرت کو پکڑنا اور اپنے اندر سے خداوادیتی کے سارے

سلسلے دفع کر دینا ہی سب سے بڑا عمل ہے اور روزمرہ زندگی میں یہی اُنل قدم قدم پر کام دیتا ہے اور منزل کی طرف لے

جاتا ہے۔

گورو نے کہا "دوسروں پر حکم جنمانا اور دوسروں پر رعب رکھنا سب سے بڑی بیماری ہے۔"

"لیکن گرو جی! اس دنیا کو چلانے کے لیے مضبوط اور حکم لے لیڈروں کی ضرورت ہے۔"

"اوپر سے اچھا اور سمجھا بانٹنے کی آرزو ختم کر دو اور اپنے آپ سے لیبل اتار دو۔"

ایک روز اس شخص کو اس روز کی دایتہ کلکل سے نفرت ہو گئی اور وہ یہ مسئلہ سلجھانے کے لیے ایک بابا کے پاس پہنچا۔ بابا نے بچہ اور خرپیڈی ہوئی اور مستعاری لی ہوئی رائے کے علی الامر ایک اور رائے بھی ہوتی ہے۔ لوگ ان آراء کو حقیقت سمجھ کر سینے سے لگا کر بیٹھ جاتے ہیں اور ان کی حقیقت اور بقاہ کے لیے جان لڑانا شروع کر دیتے ہیں..... لیکن میں جیہیں ایک بھیدی کی بات بتاتا ہوں کہ ایک " واحد رائے " کو پکڑ لو۔ اس کے لائٹ اور کوئی رائے نہیں ہے۔ اس " واحد کلام " کو کچھ لوگ خدا کے نام سے بھی پکارتے ہیں۔

### شورا اور آزادی

اس دنیا میں ہر شخص کچھ میکائی اصولوں کے تحت جنم لیتا ہے مثلاً منفی رائے کے سارے کے سارے میکائی ہوتے ہیں۔ جب ایک آدمی دوسرے آدمی پر ظلم کرتا ہے تو مظلوم اس سے بدل لیتا ہے اور اسی طرح کرتا ہے۔ دونوں ہی اپنی پیش تدی میں میکائی انداز اختیار کرتے ہیں۔ دونوں کو مزا طبق ہے کہ دونوں ہی جہل میں جتنا ہوتے ہیں۔ موجودہ انسانیت کا سیکھی رؤی ہے اور اس کی مثالیں جا بجا پہلی ہوئی ہیں۔

شورا سے ہم اصل بات کی طرف اور اصل معاملے کی طرف رجوع کر سکتے ہیں کیونکہ میکائی مغل نہیں ہوتا۔ ان چند باتوں پر توجہ کئے اور سوچتے رہئے:

تمہاری سوچ تمہاری زندگی متعین کرتی ہے۔

آپ کی اصل نیچر آپ کے مستقبل یو جنم دیتی ہے۔

تمہارا راوی یہ تمہارے تجربات کو متوجہ کرتا ہے۔

اور تمہارے ارادے تمہاری منزل کا پڑھ دیتے ہیں۔

تمہاری سوچ، تمہاری طبیعت، تمہارا راوی اور تمہارا ارادہ شوری ہوتا چاہئے میکائی نہیں۔

### غلط فہمی کا ازالہ

یاد رکھئے کہی دوست کوئی انجینی کوئی راجبر آپ کو زندگی یا جذبیتی نقصان نہیں پہنچا سکتا۔ کسی میں اتنی طاقت نہیں کہ وہ آپ کو نقصان پہنچا سکے۔ پھر ہوتا کیا ہے؟ بتایا ہے کہ غلط فہم کے روئیل سے خود کو مجرور کر لیتے ہو اور شدید رُغْمی ہو کر بیٹھ جاتے ہو۔ کسی بے عزتی کی وجہ سے ناساز ہو جاتے ہو۔ اب آپ کی بے عزتی کیوں ہوتی ہے۔ بے عزتی اس وجہ سے ہوتی ہے کہ تمہارے وجود کا ایک حصہ لوگوں سے اوب اور لیاظ طلاق احتشک کا سنتی ہوتا ہے۔ اب یہ تنبا کیوں ہوتی ہے۔

یہاں لیے ہوتی ہے کہ آپ اپنی نام نبادعزت کی توشن چاہتے ہیں اور ہر کسی سے چاہتے ہیں۔ اس توشن کی کیا ضرورت ہے اس توشن کی یوں ضرورت پڑتی ہے کہ آپ اپنی عکس یہ سمجھتے ہیں کہ آپ کا ایک اور جو دیگری ہے اور وہ الگ ہے۔ اور اس کا آپ کی ساری اکائی اور سارے وجود اور پورے Whole سے کوئی تعلق نہیں..... اس دردناک عذاب کی وجہ؟ وجہ

ہونے لگتا ہے تو اپنے آپ کو معاف کرنے کا عمل سمجھ میں آتا ہے۔ دوسرا نظروں میں یہ بحث ہے کہ جب ماخی کو بھلا دیئے کا درخت کرنے کا عمل شروع ہوتا ہے اور ”حال“ میں زندگی بس کرنے کی آگئی عطا ہوتی ہے تو پھر یہ روشنی خودار ہوتی ہے۔ ”حال“ ایک طویل زمانہ ہے اس کا کوئی ماضی نہیں جب ماضی نہیں تو کوئی پیشائی بھی نہیں۔

### آزادی اور آزادی کے اصول

1. آزاد رہنے کا ایک اصول یہ ہے کہ آپ کو دوسروں کے سامنے وضاحت کرنے کی ضرورت محسوس نہ رہے۔
2. کوئی شخص اپنی زندگی کو محدود کرنے کا حق طلب نہیں کر سکتا اور ساتھ ہی اس سے الٹ حق کا طلب کار نہیں ہو سکتا کہ میں نے اپنی زندگی تباہ کر لی ہے اب تم اس کو تھیک کر کے دو۔
3. سزی علم دوسرے تمام علوم سے مختلف ہے۔ اس کی تربیت مختلف طور پر ہوتی ہے۔ جوئی آپ نے تسلیم کر لیا گی اپنے غلطی پر ہیں آپ راستی کے اندر داخل ہو جاتے ہیں۔
4. پورے ذوق اور تنہی کے ساتھ حقیقت کو تلاش کرنے کے لیے وہی زندگی بس کرنے کی خواہش بھی لازمی ہے جس کا آپ نے علم حاصل کر لیا ہے۔ ایک نو اس لیے اچانے نو انسیں ہے کہ اس نے کتنی دریک باسری بجا لی ہے کہ اس نے کسی باسری بجا لی۔

### رہنمایا اصول

1. دروازہ کا طلبگار شخص یعنکڑوں غلطیوں کا ارتکاب کرتا ہے۔ وہ بیشہ ایک درس سے دوسرے درس کی طرف بڑھتا ہے اور ایک پیر کو چھوڑ کر دروازہ پر کھڑتا ہے۔
2. کامیابی کا دار و مدار جرأت پر ہے۔ دیکھنا یہ ہوتا ہے کہ اس نے حق کی تلاش میں تن آسانی کو ترک کیا یا قبیلے کو چھوٹے چھوٹے تھے اور بیکاری چیزیں دے کر انہیں رام کر لیا اور آگے نکل گیا۔ آگے پھر وہ کھڑا گیا۔ یہاں بھی اس نے قلم پا تو اور سکریٹ لائز وغیرہ دے کر انہیں راضی کر لیا اور آگے بڑھ گیا۔۔۔ یہی حال باطن کے سفر کا ہے۔ اس میں بھی کچھ چھوٹی موٹی چیزیں دے کر اور کچھ چھوڑ کر آگے کا سفر احتیاط کرنا پڑتا ہے۔
3. کسی تعلیم کو اس لیے تو اختیار نہیں کر لیا کہ اس میں خلافت کا اور Security کا سامان بھی ہے۔
4. راستی اور ناراستی کو بحث کے لیے اپنی عقل استعمال کی یا نہیں۔

### دوسروں کا رؤیہ

جس شخص کے ذہن میں یہ خیال ہی نہیں اتنا کہ دوسروں کو کس طرح اس کے ساتھ بیش آنا چاہئے اور اس کے ساتھ کیا سلوک کرنا چاہئے اس نے زندگی کا راز معلوم کر لیا۔

”چاہئے“ کے اندر ایسا تھا ماموجود ہوتا ہے جو مقاضی کو اور اس کے قضاۓ کو بتا کر کے رکھ دیتا ہے اس کو سمار کر دیتا ہے۔ اصل میں تھا ہی مقاضی کی جاہی کا باعث ہوتا ہے۔ مقاضی وہ شخص ہوتا ہے جو اب تک یہ کھو رہا ہوتا ہے میں سب سے پہلا اصول یہ ہے کہ پہلے خود اپنے آپ کو معاف کرو۔ جب شعور بیدار ہوتا ہے اور میکاںی فعل اور رُول فُلم

انسانی فطرت کی وضاحت کرتے جائیں آپ کے سامنے ساری صورت حال واضح ہو کر آ جائے گی۔ جس قدر کسی شخص نے اپنے اندر کم تبدیلی پیدا کی ہوگی اس قدر وہ دوسروں سے تبدیلی کا خواہاں ہو گا۔ اور اس قدر وہ دوسروں کو تبدیل کرنے پر زور دے گا۔

”پھر اس زندگی میں عمل کا یہاں مقصود ہو گا؟“

عمل کا مقصد صرف ایک ہی ہے کہ اپنے اندر کی غلط فہمیوں کو ایک ایک کر کے کپڑا جائے اور ان کا ازالہ کیا جائے۔ علم بغیر عمل کے ایسے ہی ہے کہ بڑی محنت کے ساتھ ایک خط لکھا جائے اور اسے پوست کرنے کے لیے ڈاک خانے کی طرف چلا جائے۔

جو شخص اس تصور کا حامل ہے کہ لوگ اس کے ذاتی خیالات اور اس کی ذاتی خواہشوں کی تقدیمیں کریں اور ان پر عمل کریں تو وہ ایک ایسا شخص ہو گا جس کا یقین ہو گا کہ سوائے اس کے اور کسی کا ذہن ہے ہی نہیں اور صرف اسی کے ذہن کو زندہ رہنے کا حق ہے۔۔۔ لیکن احتیاط کرنا خوب نگری کا عمل ہی خود شکستگی کا باعث بنتا ہے اور اس سے خود آزادی کا عمل بیدا ہوتا ہے۔ اس دنیا کے جھلکے لڑائیاں اور در دن دنیاں کوئی بھی نہیں۔ اس کی چند وہ جیسیں ہیں کہ ہم ایک دوسرے کے کو اس لیے آزاد رہنچا تے ہیں کہ ہم خوفزدہ ہیں۔

ہم اس لیے خوفزدہ ہوتے ہیں کہ ہم معلوم نہیں ہوتا کہ ہم کون ہیں۔۔۔ ہمیں اس لیے پہنچنیں چلنا کہ ہم کون ہیں کہ ہم نے کبھی اس کی حقیقی ہی نہیں کی۔

### لوگوں کی ناراضکی

افزیقہ کے جنگلوں میں ایک ہم جو کسی تلاش میں جا رہا تھا۔ اس کو دھمیوں نے گھیر کر فتح کرنا چاہا تو اس نے دھمی قبیلے کو چھوٹے چھوٹے تھے اور بیکاری چیزیں دے کر انہیں رام کر لیا اور آگے نکل گیا۔ آگے پھر وہ کھڑا گیا۔ یہاں بھی اس نے قلم پا تو اور سکریٹ لائز وغیرہ دے کر انہیں راضی کر لیا اور آگے بڑھ گیا۔۔۔ یہی حال باطن کے سفر کا ہے۔ اس میں بھی کچھ چھوٹی موٹی چیزیں دے کر اور کچھ چھوڑ کر آگے کا سفر احتیاط کرنا پڑتا ہے۔

مجموع میں سے ایک شخص نے اٹھ کر کہا میں اپنے باطن کے سفر کے لیے ایک چیز چھوڑتا ہوں اور وہ ہے لوگوں کو ہر حال میں خوش رکھنے کی آرزو۔۔۔ آج کے بعد سے میری یہ آرزو نہیں رہے گی۔ اب تک میں ہر شخص کو خوش کرنے کی تمنا کا ایک قیدی تھا۔ اب میں اس قید سے آزاد ہوتا ہوں اور فارغ الیال اور خوش باش انسان کی زندگی بس کرتا ہوں۔

### معافی

انسانوں کے بناے ہوئے اصولوں اور نظریوں سے معافی حاصل نہ کرو اور نہ کسی سے معافی چاہو۔ اسی ضمن میں سب سے پہلا اصول یہ ہے کہ پہلے خود اپنے آپ کو معاف کرو۔ جب شعور بیدار ہوتا ہے اور میکاںی فعل اور رُول فُلم

عادت کے ساتھ وابستہ نہیں ہے۔ یہ عادت کو توڑ بھی سکتا ہے اور آپ کو گڑھ سے نکال بھی سکتا ہے۔

### طبع اغیار

مجھے اکثر یہ محسوس ہوتا ہے کہ لوگ اپنے طعنوں کی بوجھاڑ بھج پر کر رہے ہیں۔ مجھ پر  
برفت نکلتے چینی ہوتی رہتی ہے۔ گویا میں ایک نارگٹ ہوں۔ ایک ہدف ہوں جس پر ہر کوئی تیر چلا رہا ہے۔

نارگٹ بننے کے خیال سے نکلنے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ آپ تیر بنا چھوڑو۔ نارگٹ اور ایر  
بیس ہمیشہ ساتھ ساتھ ہوتے ہیں اور یہ دونوں ہی آپ کے اندر موجود ہوتے ہیں ہر وقت اور ہر گھر می۔ جو نی آپ تیر چلانا  
چاہئے ہیں یا کوئی تیر چلاتے ہیں تو اپنے اندر ایک نارگٹ فٹ کر کے چلاتے ہیں۔ تیر اندازی کے کھیل میں یہ دونوں ہی  
غوروری سامان کی حیثیت رکھتے ہیں..... جب آپ کسی پر اپنے غصے کا تیر چلاتے ہیں تو اس کے جوابی تیر کے لیے غور ایک  
ہن بن کر گھڑے ہو جاتے ہیں۔ اب یہاں ایمانداری کے ساتھ سوچنے کی ضرورت ہے۔ ایک بے ایمان اور بے

اصاف شخص بھی سوچنے گا کہ وہ صرف ہدف ہی ہدف ہے تیر نہیں ہے۔ لیکن جب اس کو آسانی عطا ہوگی تو وہ بڑی  
ایمانداری سے کہہ گا کہ میں ہر ایک کاشانہ ہی نہیں ہر ایک کے لیے تیر بھی ہوں۔

”یہ جو ہر وقت دُنیٰ ہر کے اندر رہتے ہو اور خیال دینا کوئی اہل سمجھتے ہو تو اس کا مقابلہ حقیقت کی دنیا سے بھی کیا کرو۔“  
”وہ کیسے؟“

”وہ ایسے کہ کپاندی کے ساتھ اپنے آپ سے باہر نکل کر دیکھو اور اپنے دن بھر کے معاملات پر نشیش بن کر نظر  
کرو۔ جب آپ ایک دیانتاری شیش بن کر معاملات کا اندازہ لیں گے تو آپ کو معلوم ہو گا کہ آپ دوسروں سے برتر ہو کر  
ذوقی گزارنے کے خواہشمند ہیں۔ آپ اپنی مرضی اور پروگرام کے اندر زراسا خلل بھی برداشت کرنے کی طاقت نہیں  
رکھتے۔ آپ اپنے بارے میں کس قدر کم جانتے ہیں اور آپ نے اپنے ارد گرد کتنے خوابوں کو لپیٹ رکھا ہے۔“

### شاخت اور تشخص

آج ذرا اپنی شاخت تو کروائیں۔ بتائیں تو کہ آپ کون ہیں اور کس طرح کے ہیں؟

اپنا شخص اُس اعتقد کا نام ہے کہ فلاں شے نے مجھے یہ شاخت عطا کر کر ہے۔ مثلاً دلت، حسن جوانی،  
اقدار طاقت.... مقبولیت۔ آپ ان میں سے کسی کے ساتھ وابستہ ہو کر اپنی شاخت کرتے ہیں اور کرواتے ہیں۔

مثلاً آپ کہتے ہیں کہ میں نے اس سر کے میں کامیابی حاصل کر لی اس لیے میں ایک کامیاب انسان ہوں اور  
لہیماں یہی شاخت ہے..... لیکن یہ ایک بہت بھاری غلطی ہے کیونکہ آپ نے محض ایک تصویر کو ایک خیال کو پناہ ہر جو اپنی  
شاخت بتا لیا ہے۔ اب اس ایک غلطی سے اور بہت ی خاطریاں پیدا ہوتی ہیں اور یہ سلسلہ آگے ہی آگے پھیلتا جاتا ہے۔  
عام طور پر انسان اپنی شاخت اپنی باہر کی مصروفیت اور باہر کے تعلقات سے کراتا ہے کہی شے کے پیچے بھاگنے

کی عادت کو ختم کرنے کے لیے ہمارے خیالات اس کو اور مضبوط کر دیتے ہیں کیونکہ خیال خود ایک عادت  
ہے۔ میکاگی خیال کسی بھی عادت کا خاتمہ نہیں کر سکتا۔ کیونکہ خیال خیال کی سطح سے اپنیں اٹھو سکتا۔ ایک گڑھ میں گراہوا  
انسان اپنے آپ کو استعمال کر کے اور خود کو بروئے کار لا کر گڑھے میں سے نہیں نکل سکتا۔ اس کو مادرائے گڑھیا گڑھے  
سے الگ کسی چیز کا سہارا لینا ہو گا۔ اب یہ کون ہی طاقت ہے جو اس کو گڑھے نکالے۔ یہ خاموشی ہے۔ وہ خاموشی جو دو  
خیالوں کے اندر پیدا ہوتی ہے۔ اگر آپ آرام سے اپنے ذہن کا مطالعہ کریں تو آپ دیکھیں گے کہ دو خیالوں کے درمیان  
واقعی ایک چھوٹا سا وقفہ ہے۔ اب یہ وقفہ اور یہ خاموشی میکاگی نہیں ہے، کیونکہ یہ خیال نہیں ہے اور جب خیال نہیں ہے تو

کہ اس کی اپنی علیحدہ ایک دنیا ہے یہ علیحدہ ایک خصیت ہے جس کی دوسروں کو عزت کرنی چاہئے اور اُسے تسلیم کرنا چاہئے۔  
اپنی حقیقت سے اخراج کرنے اور اپنے دہم اور خیال بالطل کوچ مان لینے ہی سے ساری جانی پیدا ہوتی ہے۔ اس سے غصہ  
اور گرج چیدا ہوتی ہے اور جب دو اسی قسم کے لوگ ملتے ہیں تو ایک دھماکا پیدا ہوتا ہے۔ اس زمین پر ہر سیکنڈ کے اندر  
کروڑوں اس قسم کے انسان ایک دوسرے سے گھرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آپ اخبار میں بگراڑ کی سرخیاں ڈھونڈ دھونڈ کر  
پڑھتے ہیں اور اخبار والے ڈھونڈ ڈھونڈ کر شائع کرتے ہیں۔ تقاضے سے اخراج اور ”چاہئے“ سے آزادی حاصل کرنے  
کے بعد آپ میں بے پناہ وہ جانی تو قید پیدا ہونے لگ جاتی ہے۔ سب سے پہلے تو آپ کی Tension اور آپ کا تغاہم  
ہوتا ہے۔ پھر جب اپنی خیالی خصیت کی جگہ حقیقی خصیت آموجود ہوتی ہے تو تکمیل اور جھگڑا ختم ہو جاتا ہے۔ ہمیں یہ  
محسوس ہوتا ہے کہ ایک تکلیف دہ غصہ کے بعد واپس اپنے گھر پہنچ گئے ہیں اور پر سکون ہو گئے ہیں۔

### تحقیر اور افتادگی مدد کرتی ہے

اپنے اندر کی کلمکش کو ختم کرنے کا ایک فیصلہ کرو پھر اس فیصلے کے متابع پر کوئی تبصرہ کرو۔ تجزیہ یہ... آپ جیان  
ہوں گے کہ جس کی طرف رجوع کرنے سے آپ کے اندر بے پناہ قسم کی بے شکنی پیدا ہو گی۔ اصل میں ہم اپنی آزادی سے

خوفزدہ ہونے پر مصروف ہیں۔ یہ خوف اس وجہ سے ہوتا ہے کہ میں اپنے نام اور اپنی شان کے مجموع ہونے کی تاب نہیں  
رکھتے۔ لیکن نام اور شان کے معدوم ہونے سے ہی آزادی حاصل ہو گتی ہے۔ نام اور شان انسانی زندگی کی بیٹیاں اور  
ہمکھریاں ہیں۔ تحقیر کو یہ ”اوے اوے“ کو آپ ایسے سمجھیں جیسے کوئی تاریخی ایکٹر اپنے کاسٹیم کے بغیر شکر پر آجائے اور  
سیپیاں بجھے لگیں۔ لمحہ کے لیے اس ایکٹر کو بڑی خفت ہو گی لیکن جلد ہی اس کو اس شخص کا خیال آجائے گا جو اس کا کاسٹیم  
کے اندر تھا، پھر وہ آسان ہو جائے گا اور پران ہو جائے گا۔

اصل میں مکمل خفت اور مکمل شرمندگی اور پوری پوری افتادگی ہی وہم و سواس اور fantasy کے تصور کو ختم کرتی  
ہے۔ اس کے بعد آزادی ہی آزادی ہے۔

## نقا

اور کسی چیز میں گرفتار رہنے کو اپنے اعزاز کی وجہ سمجھتا ہے اور وہ اس دھوکے میں متلا رہتا ہے کہ وہ اپنی اس activity کی وجہ سے مستبر ہے۔

یہاں پہنچ کر انسان کو غور کرنا چاہئے۔ اصل میں یہ مسئلہ ہی غلط ہے اور اس پر غلط انداز میں ہی سوچا جا رہا ہے۔

اُن کو شہرت کی مقبولیت کی اور میسے کی اتنی ضرورت نہیں بھٹکی صحیح انسانی اور Real person ہونے کی ہے۔ ہم سے یہ نقا لیں کی جاتی کہ ہم جوان رہیں خوبصورت رہیں توجہ کا مرکز رہیں..... ہم سے یہ امید البتکی جاتی ہے اور ہم کو اس کی دعوت ضرور دی جاتی ہے کہ ہم اپنی ذات اپنی طبیعت اور اپنی نسبت کے مطابق ایک ہم آنگلی کے اندر بنتے چلے ہیں کسی اور کے عادات اور طور اختیار کرنا چاہئے ہیں تو پھر لازماً آپ اس شخص کے مسائل اور اس کی بے چینی کی القیر کر لیں گے کیونکہ اس سے فرار ممکن نہیں۔

## نکاح چینی

جب آپ کسی شخص کو کوئی اچھا سجلہ استعمال کرتے نہیں گے تو آپ اس نظرے کی حقیقت میں اترے گئے۔ آپ ہم بھن میں نے اکثر محسوس کیا ہے کہ کسی کی تھوڑی سی نکتہ چینی بھی آپ کو اپنی بے عزمی محسوس ہوتی ہے۔ آپ ہم بھن اسے فوراً ہی استعمال کرنے پر بجورہ ہو جائیں گے اور لوگوں کو اسی طرح متاثر کریں گے جس طرح آپ اس شخص سے ہوئے ہے۔ لیکن اس سے خیر نہیں پڑے گی اور یہ نظرے نظرے ہی رہے گا۔

حقیق زندگی کی طرف رجوع کرنے کے لیے سب سے پہلے اپنے نقالی کی بودو باش کا گھر امطالعہ کر کے اس پر ہلاکتا ہے۔ ایک زور کا دھماکا ہوتا ہے اور بیرون پھٹ جاتا ہے۔ یہی حال خالی اور تھوڑتھے انسانوں کے ساتھ ہوتا ہے۔ اصل میں وہ اپنے تھوڑتھے پن کی مدافعت کر رہے ہوتے ہیں اور ہر وقت اُسی کو بچانے میں مصروف ہوتے ہیں۔

## خودشناسی

## ایک ہی دنیا

آپ نے ابھی کہا کہ اندر کی اور باہر کی دنیا دونہیں ہوتیں، ایک ہی ہوتی ہے یا ایک ہی دنیا کیا ہے؟ آج ذرا دیر پہنچ کر اور اپنے آپ پر توجہ دے کر یہ معلوم کریں کہ آپ کے اپنے ساتھ کیسے تعلقات ہیں۔ آپ نکتہ چینی کی سے اور چھائی سے دروازے کی سے تو نہیں۔ تم پر نکتہ چینی ہو گی اور نہیں ہو لئے سے انکار کیا جائے گا۔ جو شخص نیک نیت سے دروازے پر ہوئے آپ سے لڑائی تو نہیں کیے بیٹھے۔ آپ نے خود سے بول چال تو نہیں کر دی۔ اندر کوئی جھگڑا تو نہیں ہو رہا کہ اس کے نتیجے آپ کے ساتھ کی سے کھراہٹ تو نہیں۔ اب ذرا باہر کی دنیا کی میں اس کا معائنہ فرمائیں۔ آپ جران ہوں گے کہ لوگوں کے ساتھ آپ کے تعلقات میں یعنی اسی طرح کے ہیں جس طرح کے آپ کے اپنے ساتھ ہیں۔

آپ کو آزاد کہتا ہے اور آزاد بھتتا ہے لیکن اس نے اپنی ذات اور اپنے آپ کی نمائندگی کا فریضہ ترک کر رکھا ہوتا ہے۔ وہ دیکھتے ایک بھیڑ یا بھیڑ یا ہوتا ہے اندر رہے یا باہر اس کا کوٹ پہنادیئے سے دلیل نہیں بن جاتا۔

اب ایک خوشی کا پیغام سننے اور وہ یہ کہ جو نہیں آپ خود بھی بیان دے سکتا ہے اور کسی کسی دیتا بھی ہے لیکن انسان ہے یہ دیکھوں پر کہ انہیں ہو سکتا اور یہ اپنی ذات کی خود نمائندگی کرنے والے کو اچھی طرح سے معلوم ہے۔

## ہم آنگلی

انسان کو ازال سے ”زندگی کا مسئلہ“ درجیش ہے۔ اس کے بڑے اور سیانے یقین دلاتے ہیں اگر وہ یہ مسئلہ حل کیا کہ..... میں آپ کو بتاتا ہوں کہ وہ کسی کیا ہے۔ وہ ہے ایکتا کا نقدان۔ Want of Oneness..... اصل میں کرنا چاہے تو کر سکتا ہے اور اس پر غور کر کے اس کا حل بیش کر سکتا ہے۔ لیکن ایمانداری کی بات یہ ہے کہ اس ..... اور ایکتا کا نقدان نہیں ہے اور جب بیزاری بڑھتی ہے تو اس سے مزید تباہ پیدا ہوتا ہے۔ لیکن اس ایکتا کا بظاہر نقدان نہیں مسئلے کا کوئی حل ملتا نہیں اور جب حل نہیں ملتا تو بیزاری بڑھتی ہے اور جب بیزاری بڑھتی ہے تو اس سے مزید تباہ پیدا ہوتا ہے۔

احساس اور Realization نہ ہونے کی وجہ سے نظر آتا ہے۔ اس وقت دنیا بھر کے لوگ دیوانوں کی طرح کشی کے ساتھ رہا جو دریا کے کنارے پر بھاگ رہے ہیں اور کشی میں سوار ہوتے۔ کشی میں سوار ہونے کا راز Oneness کا راز ہے۔

### شخصیت کا نکراوہ

ہم نے اکثر سنائے اور دیکھا بھی ہے لیکن سمجھ میں نہیں آتا کہ شخصیتوں کا انکراڈ کیوں ہوتا ہے۔ اصل میں یادو ابھی ہوئے ٹھنڈوں کے درمیان کا قصہ ہے جو اپنے والل باطل ہو جانے کے خوف سے انہیں ہجڑانے کی کوشش کرتے ہیں۔ بحث میں وہ جیتنا اس لیے چاہیے ہے کہ اپنی جو تصویر انہوں نے اپنے ذہن میں بنائی ہے اس کو تقویت پہنچال جاسکے۔ لیکن خیالوں کو اور سایوں کو کوئی بھی تقویت نہیں پہنچا سکتا اس لیے وہ سارا جھگڑا اور بحث میاہش اکارت پاہا ہے۔ ایک آزاد انسان بھی بھی ایسے نکراوہ کا دشکار نہیں ہوتا۔ وہ الجھاتی نہیں اور کسی سے لڑتا ہی نہیں کیونکہ اسے کوئی بات پاہی شوٹ کو پہنچانی ہی نہیں ہوتی۔ یہ اس کی ذمہ داری ہی نہیں ہوتی، وہ اپنے خود ساختہ فوگر انہوں سے بہت اونچا ہوتا ہے۔ اگر کوئی شخص غصے سے اس پر چڑھائی بھی کرتا ہے تو بھی وہ خاموش رہتا ہے۔ اس کو کچھ ہوتا ہی نہیں۔

لیکن اس کو کچھ کیوں نہیں ہوتا؟

فہرہ صرف اس وقت حل کرتا ہے اور اس وقت تکمیل دیتا ہے جب یہ انسان کی جسمی شخصیت اور جسمی دیوبند کو سڑا یک کرتا ہے۔ ایک آزاد انسان کا جھوٹا سیلف ہوتا ہی نہیں۔

### ایک غلط فہمی

آپ کوئی مرتبہ یہ محسوس ہوتا ہے کہ ایک خاص شخص آپ پر ہی توجہ دیتا ہے۔ آپ سے ہذا پیار کرتا ہے آپ کے بغیر رہنیں سکا۔ لیکن جیسا کہ بہت سے دوسرے لوگوں کے ساتھ ہوتا آیا ہے ایک روز آپ پر یہ حقیقت ملتی ہے کہ اس نے تو کبھی بھی آپ کی پروانیں کی۔ کبھی بھی آپ پر توجہ نہیں دی۔ وہ تواب تک آپ کو اپنی ذاتی غرض کے لیے استعمال کرتا رہا ہے اور اس سے فائدہ اٹھاتا رہا ہے۔ اس احساس سے آپ کا خوبصورت اور سہانا سپنا ثبوت جاتا ہے۔ اس وقت آپ کو شدید غصہ آتا ہے ساتھی نہ امتحان کیوں ہوتی نہ تارہ بھا۔ لیکن اب ضرورت اس امر کی ہے کہ آپ فوراً اس جذبائی گزھ سے نکلیں اور اپنے نوئے ہوئے خواب کی کریڈاں ایک ایک کر کے ملاحظہ کریں۔ یہ ساری کی ساری کریڈاں سونے کی ہیں۔ ان کو ملاحظہ کیجئے اور جان جائیے کہ آپ اب تک سورہ ہے تھے۔ اگر آپ سورہ ہے ہوتے تو نہ یہ خواب آتا اور نہ ہی سہانا سپنا اس طرح سے ٹوٹتا۔ اب آپ جاگ گئے ہیں اور خواب کی حقیقت بھی گئے ہیں۔ اب مہربانی کر کے جاگتے ہیں اور آجده کی ایسے خواب کی توقع نہ کیجئے۔ کبھی اچھی بات ہے کہ آپ جاگ گئے ہیں اور آپ نے خواب کی دنیا میں جانا چھوڑ دیا ہے۔

## کامیابی کے گز ترقی

### ترقی Progress

آپ اس قدر بکھر پائیں گے جس قدر بکھنے کی آپ میں خواہش ہے اس سے زیادہ نہیں۔ اگر آپ میں ترقی کی رفتار کم ہے تو اپنی ارزش کا جائزہ نہیں۔  
روحانی درجات میں بڑھوڑتی کی بس ایک ہی پڑتال ہے جب سالک کسی تحریک کی وائرتا اور کسی اتفاق سے بے نیاز ہو جائے۔

اصل میں انسان انساد کی پڑیا ہے۔ اس کے اندر رہ کشی کا عمل جاری ہے۔ انسان کا ایک حصہ چاہتا ہے کہ کوئی اس کا گزوں ہوؤ صاحب ہوا تھاری ہو جاؤں کو خصوص کام کرنے کے حکم صادر کرے۔ اس کے لیے راہ تھین کرے اور اس کو آزاد روی سے اور شر بے مہاری سے روکے۔ دوسری طرف اس کا ذہن جبلی طور پر اسے کسی کا گھوم ہونے سے منع کرتا ہے اور اس کو بغاوت پر اکساتا ہے۔ جو لوگ اپنی ذات پر سری رمزدار کرتے ہیں وہ اس ابھمن سے نکل کر صاف سترے ہو جاتے ہیں اور سو کے سو کے رہتے ہیں۔

### کامیابی کے گز

کامیاب کرتے ہوئے ایک کامیاب انسان نے مکار کر کہا کہ تاریکی مختلی ہوا کو چلنے سے نہیں روک سکتی نہیں بلکہ ایسے فوائد میں سوائیں ایک شخص روح کے عمل میں رکاوٹ ڈال سکتی ہے۔  
آدمی کتنا بھی زور لگانے کوئی شخص اپنے عمل بد کو چھوڑ نہیں سکتا۔ لیکن اگر اس میں بصیرت پیدا ہو جائے اور وہ اس عمل کے تجزیے پر آتے اور اس کو اپنی طرح سے سمجھ جائے تو پھر وہ عمل بد خدا اس کو چھوڑ کر چلا جاتا ہے۔  
ایک بڑی کتاب یا ایک مددہ پکھڑا ہی شخص کو متاثر کر سکتا ہے جو روحانی طور پر کمیت کی طرح تیار ہو۔  
روحانی اصولوں اور سائنسی دریافتوں میں پوری پوری مطابقت ہے۔ اس مطابقت کے بغیر دلوں ہی اپنی اپنی جگہ پر کمزور ہوں گے۔

جس طرح شہر کی روشنیاں دور تک پھیلے کھبوں سے داہست ہوتی ہیں میں اسی طرح انسان بھی ایک ہی بجلی کمر سے داہست ہوتے ہیں اور ان کی طاقت کے حصول کا ذریعہ بھی ایک ہی ہوتا ہے۔

عمل کو اپنے شعور سے اور "سمجھ میں آجائے والی بات" سے علیحدہ نہ کریں۔ پھر تھار اراستہ راستی کا راستہ ہو گا۔

## روحانی کامیابی

روحانی کامیابی کے لیے سب سے پہلے جھوٹی خوشی کو قربان کر دیں اور مصنوعی سرست کا راستہ بند کر دیں۔ زلف سمجھے آپ کے پاس کچھ معلومات ہیں جن کی کسی دوسرے شخص کو ضرورت ہے۔ ان معلومات کو ضرورت مند سے چھاکر رکھنے اور اس سے روک کر رکھنے میں آپ کا پانچ باروں فل ہوتے کا احساس ہو گا اور آپ کو اپنی براہمی کا احساس ہو گا اور اس ساتھ ابطر رکھنے سے کیا فائدہ!

ذرا ایک مشکل اور تکلیف دہ مسئلے کو سامنے رکھ کر اس کا مطالعہ کیجئے مثلاً یہ سوچنے کہ دوسرے لوگوں کے خیالات آپ کو نقصان پہنچا سکتے ہیں۔ دوسروں کی بولی یا طعنہ آپ کو عذاب میں ڈال سکتا ہے۔ اب یہ ایک ملٹھ خیال ہے۔ دوسروں کا خیال آپ کو نقصان نہیں پہنچاتا بلکہ دوسروں کے خیال کے بارے میں آپ کا اپنا خیال آپ کو نقصان پہنچاتا ہے۔ اپنے آپ کو درست کرنا ہی پوری درستگی ہے..... دوسروں کی بولی اور طعنہ بھلے نقصان دہ ہو سکن آپ کی ذہنی صحت ہی اس طبع کو مانیں عطا کر سکتی ہے۔ ایک لومزی خطرناک ہو سکتی ہے لیکن ایک شیر کے لیے نہیں!

تو پھر اصلی خوشی کیا ہے؟

اصلی خوشی وہ ہے جو تھاری طبیعت اور نچپر اور تھار اصل پیدائشی وجود حاصل کرنا چاہتا ہے۔ جس میں کسی تمہارے تفاخر نہ ہو۔ شنیز ہو۔ اور دکھلا وانہ ہو اور مصنوعی خوشی کا اظہار نہ ہو۔ موجودہ خوشیاں اور ان کا اختیار اور ان کا اظہار آپ نے سوسائٹی سے سیکھا ہے۔

اصل خوشی کیسے اختیار کی جائے؟

جب آپ مصنوعی خوشی چھوڑ دیں گے تو اصل اپنے آپ لپک کر آپ کی گود میں آجائے گی۔ وہ بڑی دری سے آپ کا انتظار کر رہی ہے۔ جب آپ طوائف کے ڈیرے کو چھوڑ دیں گے انتظار کرنے والی بیوی لپک کر آپ کے وجود سے چھٹ جائے گی۔

## سیدھا راستہ

ایک بوڑھا آدمی ایک انہی سڑک پر ٹھوکریں کھاتا جا رہا تھا۔ جب اس کے گھنٹے خی ہو گئے تو اس نے ایک راہ پڑھنے فقیر سے پوچھا "بابا! میں اس راہ پر کس طرح سے چلوں کہ مزید ٹھوکریں نہ کھاؤں؟"

فقیر نے اُسے غور سے دیکھ کر پوچھا "بابا! کا ایسے تھاہ میں کیا ہے؟"

اس نے کہا "پیشیں کیا ہے لیکن میں اسے پکڑے رکھنے پر مجبور ہوں۔"

فقیر نے کہا "بابا! کا ایسے تھاہ ہے۔ اس کی روشنی تھیں تھاے گی کہ راستہ کیا ہے اور کیسے چلتا ہے۔"

"لیکن اس کی تو کوئی روشنی نہیں! اُس آدمی نے کہا۔"

فقیر نے کہا "جب تک اس کا بیش نہیں دباؤ گے پر وہ شن ٹھیں ہو گی۔ اس کا بیش تم کو خود بانا ہو گا۔"

"لیکن میں خود کیسے دباؤں؟"

"اندھیری راہ سے محبت کرنا چھوڑ کر ٹھوکریں کھانے کی لذت ترک کر کے جوں جوں تم اس خواہش کو ترک کرتے جاؤ گے تھار اراستہ روشن ہوتا جائے گا۔"

## سادہ روی

اپنی زندگی کو سادہ بنانے ہی سے آپ آزادی حاصل کر سکتے ہیں اور آزاد ہو سکتے ہیں۔ ایسا نہیں ہو گا تو اور گرد سمجھے آپ کے پاس کچھ معلومات ہیں جن کی کسی دوسرے شخص کو ضرورت ہے۔ ان معلومات کو ضرورت مند سے چھاکر رکھنے اور اس سے روک کر رکھنے میں آپ کا پانچ باروں فل ہوتے کا احساس ہو گا اور آپ کو اپنی براہمی کا احساس ہو گا اور اس ساتھ ابطر رکھنے سے کیا فائدہ!

ذر ایک مشکل اور تکلیف دہ مسئلے کو سامنے رکھ کر اس کا مطالعہ کیجئے مثلاً یہ سوچنے کہ دوسرے لوگوں کے خیالات آپ کو نقصان پہنچا سکتے ہیں۔ دوسروں کی بولی یا طعنہ آپ کو عذاب میں ڈال سکتا ہے۔ اب یہ ایک ملٹھ خیال ہے۔ دوسروں کا خیال آپ کو نقصان نہیں پہنچاتا بلکہ دوسروں کے خیال کے بارے میں آپ کا اپنا خیال آپ کو نقصان پہنچاتا ہے۔ اپنے آپ کو درست کرنا ہی پوری درستگی ہے..... دوسروں کی بولی اور طعنہ بھلے نقصان دہ ہو سکن آپ کی ذہنی صحت ہی اس طبع کو مانیں عطا کر سکتی ہے۔ ایک لومزی خطرناک ہو سکتی ہے لیکن ایک شیر کے لیے نہیں!

## فرق صاف ظاہر ہے

یہ کاگی نہ ہب اور اس کے میکاگی لوازمات آسانی بھی عطا کرتے ہیں اور حفاظت سے رکھنے کا وعدہ بھی کرتے ہیں، لیکن جیرانی کی بات یہ ہے کہ اندر بے چینی بڑھتی جاتی ہے۔ رسمات بدعاں اجتماعات اور تقریری بیٹے زندگی کے بیڑی خانے کی موٹی موٹی سلاپیں ہیں۔ ان کے اندر بسراہم کرنا ایسے ہی ہے جیسے کوئی برف کے اوپر زندگی بس کر کے سوچ کر کافی اچھا موسم ہے اور حیات افراؤ گری ہے کیونکہ موکی چھان بیں والوں نے کل ہی بتایا تھا کہ آج موسم خوب ٹھوکوار ہے گا اور خدا میں زندگی بخش حدت موجود ہو گی۔

چد باتوں میں فرق کرنا ہمیشہ یاد رکھئے!

- 1- میکاگی چیزیں قدی میں اور شعری پیشی قدی میں
- 2- ڈرے میں اور زندگی میں
- 3- زبردستی میں اور بے اختیاری میں
- 4- یادداشت میں اور جدید میں
- 5- اعصابیت میں اور سکون میں
- 6- بے کار میں اور کار آمد میں

ہاؤں جاتے ہیں اور بے تحاشا بحث مباحثت کرتے ہیں تو آپ کو حساس ہوتا ہے کہ میرا مقصد تو نوٹ گیا۔ بس یا حساس ہی سونا ہے اس کو سنبھال کر رکھو۔ لیکن اگر آپ نے کوئی قصد ہی نہ کیا ہو کوئی ارادہ ہی نہ باندھا ہو تو مجھ نوٹ کے لیے کچھ بھی نہیں رہ جاتا۔

اپنے ارادے کو ناکام یا کام میاپ بنانا آپ کا کام نہیں۔ یا آپ کی ڈیوٹی نہیں یا اتنا اہم نہیں البتہ اپنے عمل پر شعور کی نگہ رکھنا آپ کی ذمہ داری ہے۔ زندگی میں آپ کا مقصد جتنا نہیں ہے بلکہ یاد رکھنا ہے اور یہ یاد رکھنا ہی سب سے بڑی جیت ہے۔

### ایکتا می کاراز

اس دنیا میں بہت سے لوگ وکھوں سے چھکنا را عاصل کرنا چاہتے ہیں اور وکھوں کو جھوٹا گوارا بھی نہیں کرتے کیونکہ وکھوں سے الگ ہو کر وہ لوگوں کی ٹنکہ کارکر نہیں رہیں گے۔ کچھ لوگ مشکل سے نفع کے لیے دوسروں کو الٹا مینا کرنے شروع کر دے اس کو اپنی بیماری کی طرف توجہ دیا ہوگی۔ اپنے دکھ اور اپنی مصیتوں کے لیے دوسروں کو الٹا مینا ایک ایسی عادت ہے جو ہمارے اندر بری طرح پختہ ہو جائی ہے۔ اس عادت کا قلعہ قلع کرنا چاہتے۔ صرف اپنے وجود پر کام کرنے سے آپ کا اندر تبدیل ہو سکتا ہے۔

یہ کلیفت وہ اتنا دادت ددھرے پن کی وجہ سے عمل میں آتے ہیں جس نے انسان کو چیز کے رکھا ہوتا ہے۔ اس کے اندر دو طاقتیں کام کر رہی ہوتی ہیں ایک لحہ ایک اڑپڑی ہوتی ہے دوسرے لئے دوسری! ان معتقد طاقتیوں کا عمل فوراً ختم ہو جاتا ہے اگر مختلطف شخص ایک سماں میں گودمری سماں میں کے غافل استعمال کرنے کے لیے اختیار کرے۔ مثلاً جب وہ خوشامد کو ناپسند کرتا ہے اور منہ کی تعریف کو برآجھتا ہے اور جب اس پر یہ وقت آئے کہ کوئی اس کی خوشامد کرے یا منہ پر اس کی تعریف کرے تو وہ اس پر توجہ نہیں دیتا اور اس کو خاطر میں نہیں لاتا تو وہ دوئی سے نکل جاتا ہے اور ایک اکائی ہن جاتا ہے۔ دوئی سے اوپ کار درجہ اکائی کا ہے۔ بس یا اکائی ہی اس کا مقصد ہوئی چاہئے۔

### ترقی کا زینہ

لو جناب! آج ہم کو ترقی کا راز بتایی دیتے ہیں اور وہ راست بتایی دیتے ہیں جسے اختیار کر کے آپ مہینوں کی منزیں دنوں میں طے کر سکتے ہیں۔  
یہ بڑا ہی آسان اور طاقتور طریقہ ہے۔ اس سے کوئی بھی اپنی منزل تک منٹوں میں پہنچ جاتا ہے۔ سنٹے۔ جب آپ کو پہلے چل جائے کہ آپ کچھ سمجھیں اور راست اور اچھا کر رہے ہیں تو اس کو پوری طاقت اُتожہ اور تیزی سے کرنا شروع کر دیں۔

آج اگر آپ کے سامنے کوئی مشکل یا اڑ جن ہے یا کوئی مسئلہ ہے تو پوری کوشش اور توجہ کے ساتھ اس کو مجھے کی کوشش کریں۔ اس کے ساتھ جھڑانہ شروع کر دیں۔

"اگر آپ کا زمانہ ہنڈھا اور درد سے ٹریپنگی اور کرب سے محج جائے تو کیا اپنے پڑھی کو تبدیل کر دینا چاہئے؟"  
"نمیں سر اپنے زمانہ کو تبدیل کرنا چاہئے۔"

"اگر تمہارے چند باتیں میں یہ جان پیدا ہو جائے اور گھبراہٹ چاروں طرف سے گھیر لے تو سو شیں تبدیل کرنا چاہئے؟"

"لو راجذ بات کو تبدیل کرنا چاہئے۔"  
"لیکن کیوں؟"

"اس لیے کہ گھج مقام پر تبدیلی لانی چاہئے۔"

"شباش!.... ایک بیمار آدمی کو اس کی بیماری سے بالکل افاق نہیں ہوا اگر وہ اپنے ارد گرد کے لوگوں کو جھوڑنا گوارا بھی نہیں کرتے کرنا شروع کر دے اس کو اپنی بیماری کی طرف توجہ دیا ہوگی۔ اپنے دکھ اور اپنی مصیتوں کے لیے دوسروں کو الٹا مینا ایک ایسی عادت ہے جو ہمارے اندر بری طرح پختہ ہو جائی ہے۔ اس عادت کا قلعہ قلع کرنا چاہتے۔ صرف اپنے وجود پر کام کرنے سے آپ کا اندر تبدیل ہو سکتا ہے۔

### نیا سبق

ہر ناخنگوار واقعہ میں ایک سبق ملاش کرنے کی کوشش کرو۔ سبق موجود ہوتا ہے۔ ہر واقعہ سبق عطا کرنے کے لیے ظہور پر ہوتا ہے۔ جب تک آپ کو سبق دلاتا تھا صودونہ جو آپ کو کسی واحد سے گزارا ہی نہیں جاتا۔  
جب ایک سبق سیکھ لیا جاتا ہے تو وہ راستے سے الگ ہو جاتا ہے۔ پھر ناخنگوار کیفیت باقی نہیں رہتی۔ پھر انسان اگلے صفحے پر پہنچ جاتا ہے۔

سبق سیکھنے کا سب سے آسان طریقہ یہ ہے کہ اس سے انکار کر کیا جائے۔ انکار بڑا چالاک ہے وہ سو بھیں بدلت کر سامنے آتا ہے۔ کچھ ظاہرا بھیس کچھ پوشیدہ۔  
ایک جھوٹی صورت حال کی مدافعت انکار کا ایک روپ ہے۔ اپنا افسور دوسروں کے سرخونپا بھی انکار ہی کی ایک صورت ہے۔

جو لوگ اپنی ذات پر ذرا سی عکس جھیلی سے منہجا لیتے ہیں وہ اپنے یعنی سبق کو رد کر دیتے ہیں۔ اس کو ماننے سے انکار کر دیتے ہیں۔

### قصد اور آہنگ

آپ کو اپنی زندگی ایک ارادے ایک آہنگ اور ایک مقصد کے ساتھ گزارنی چاہئے۔ ایسے ہی بے مقصد نہیں۔  
مثلاً آپ ایک قصد کرتے ہیں کہ بے ضرورت نہیں بولیں گے یا اضطراری طور پر ٹنگلوں نہیں کریں گے لیکن جب آپ اُن

- آن ان دوسروں کو بھی آزاد رکھنے کا خواہ شدہ ہوتا ہے۔
- 3۔ خواب کے اندر زندگی بُر کرنے والا یہ کبھی نہیں سوچتا کہ وہ خواب میں ہے اور بھی اس کی بے چینیوں اور خرابیوں کا باعث ہوتا ہے۔
- 4۔ حق کے اندر زندگی بُر کرنے والا کبھی بھی حق کی مدافعت نہیں کرتا۔ جو شخص حق کے اندر نہیں ہوتا اس کو حق کی مدافعت کرنے کی ہر دقت ضرورت رہتی ہے۔
- 5۔ جب کسی مشکل کے وقت اور خبان کے وقت اس کا کوئی حل نہ سوچتے تو بالکل خاوش ہو جائیں اور ساکت ہو جائیں۔ جواب خود بخود اترکر سامنے آجائے گا۔ ایک پر سکون ڈاہن پر ہی حل لیندا کر سکتا ہے۔
- 6۔ اگلی مرتبہ جب آپ کو کسی لکھت کا سامنا ہو تو چپ چاپ کڑے ہو جائیں اور لکھت کو پرے طور پر تسلیم کر کے لکھت خورد ہو جائیں..... پھر دیکھیں کیا ظہور پڑ رہا ہے۔

### PATH IN THE VALLY

اگر تم کو معلوم ہو لیا ہے کہ یہ زندگی ایک سفر ہے۔ باہر کا سفر۔ اندر کا سفر۔ روح کا سفر۔ باطن کا سفر۔ آگے کا سفر تو پھر تم کو یہ طے کر کے چلنا ہو گا کہ سفر کرتا ہے تو بوجہ اٹھا کر نہیں چلنا۔ پہلے ہلکے۔ سہنے سے سہنے۔ لطف اٹھاتے چلنا ہے۔

ان سب لوگوں کے بتائے ہوئے بوجہ پھینک کر چلتا ہے جو سفر کے تجربہ کار ہیں اور اکثر بتایا کرتے ہیں کہ وہاں جا رہے ہو تو یہ لے چلو۔ اس علاقے کا سفر درجیں ہے تو اس میں کو ساتھ لے جانا نہیں بھولنا۔ چھوڑو ان کو۔ کوئی بات نہ ماٹو اور زیادہ بوجہدا اٹھاؤ۔

ان نکتے چیزوں کی گفتگو سے بھی اجتناب کرو جنہوں نے ساری زندگی خود کچھ بھی نہیں کیا لیکن ہر شے پر بڑی اچھی بھی تعلق تقدیر کرتے رہے ہیں۔ ان کو بھی رسیک کرنے دو ان کی بات بھی نہ سنو۔

ان لوگوں کی رائے بھی نہ لینا جو بڑے بڑے پروگرام تو ہتاتے رہے ہیں لیکن ساری زندگی کچھ کر کے نہیں دکھایا۔

ایسا کرو کہ رہنی پھیر رہی ہے چھوڑ دو۔ لشکی بھوک ترک کر دو۔ بھاری بوجہ اتار پھیکو۔ مقناد خیالیاں ترک کر دو اور پیکار خوف چھوڑ دو۔ جن کو تم نے اپنے دل کی تھوں میں اور دماغ کے نہایا خانوں میں چھپا کھا ہے۔ وہاں سے نکال کر یہاں ڈال دو۔ سامنے فرش پر اور پھر سفر شروع کرو۔ یقین کے ساتھ۔ خوشی کے ساتھ۔ ہاؤ ہونا۔ وہ فریاد کے بغیر اور پھر دیکھو کس تحریر فریاد کے ساتھ غفرنگی منازل میں ہوتی ہیں۔

دولت پریس، خوش بیانی، شہرت، عزت، نیک نامی محبت، عیش پسندی یہ سب "مقصد" کافم البدل نہیں ہیں۔....

آرام سے دیکھیں کہ آپ کے ذہنی عمل نے خود اس مسئلے کو کس قدر بچیدہ بنادیا ہے اور اس میں کتنا اضافہ کر رہا ہے۔ اس مشق کے بعد اگلے روز بھی یہ مشق کریں۔ لیکن کل کے مقابلے میں زیادہ توجہ دے کر زیادہ زور لگا کر۔ خدا نے آپ کو بے پناہ قوت دی ہے اس قوت کی ایک چھوٹی سی دھمار استعمال کریں اور پھر دیکھیں کہ یہ دھمار کس طرح سے ایک ذمہ کی قوت میں تبدیل ہو جاتی ہے۔

اپنے لیے ایک میدان جن لیں۔ کسی اچھی کتاب کا بغور مطالعہ یا اپنے خالص اور طبع برادری کا استعمال۔ اس کو آہستہ آہستہ بڑھاتے جائیں۔

### چند اصول

- 1۔ جس چیز کو آپ سمجھنا چاہیں اس کے سمجھنے کی راہ میں کوئی چیز حائل نہیں ہو سکتی۔
- 2۔ ایک آزاد روح اور بے ٹکر و قوت کو اپانے میں کوئی ہرام نہیں ہو سکتا۔
- 3۔ اپنی علمتی کو تسلیم کرنے اور اپنی علمتی کا ازالہ کرنے سے کوئی بھی آپ کو روک نہیں سکتا۔
- 4۔ ایک پر سکون اعتماد میں داخل ہونے کے لیے کوئی بھی آپ کی راہ روکنے کی جرأت نہیں کر سکتا۔

### روحانی جدوجہد

اور باتوں کے متعلق تو میں کچھ عرض نہیں کر سکتا البتہ روحانی یہ حکم کے بارے میں کہہ سکتا ہوں کہ اس مبارے میں کوئی مخفی پیش قدمی نہیں ہوتی۔ نہ ہی کوئی رذیغ ہوتا ہے۔ مثلاً اس جدوجہد میں دوسروں کی توجہ اپنے پر مرکوز کرنے یا دوسروں سے برتر ہونے کی سعی کرنے کا کوئی پر گرام نہیں ہوتا۔ اس قسم کے ارادے ساری پاڑی ہکھل طور پر ہار دینے کے ارادے ہوتے ہیں۔ یہ میڈل روحانی وجود پر ٹک ہی نہیں سکتے۔ روحانی وجود میں الگ سے کوئی اور وجود نہیں ہوتا جو لوگوں کی توجہ بُورتا پھرے اور خالی دشمنوں سے برتری کے دعوے کرتا رہے۔

روحانی سپاہی کا صرف ایک ای مجاز ہوتا ہے اور وہ اس کی اپنی ذات کے اندر حملہ آوری کی سرشت کا مجاز ہوتا ہے۔ اس کی سرکوبی روحانی سپاہی کا کام ہے۔ دراصل اسے اپنے آپ کا بذریعہ دشمن ہونے سے روکنے کا کام سونپا ہو اہو ہوتا ہے۔

### نفسیاتی صحبت

- 1۔ ایک شخص کی نفسیاتی صحبت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ وہ کن اقدار میں رہ رہا ہے۔ نہیں کہ وہ کن اقدار کا تذکرہ کر رہا ہے۔
- 2۔ ایک پاپہ جوان شخص جو زنجیروں میں جکڑا ہوتا ہے دوسروں کو بھی زنجیریں پہنانا چاہتا ہے۔ ایک آزاد

ایک جاتا ہے۔ باری باری یہی کارنس چل رہا ہے۔ اب خوف یہ ہے کہ موت ان پر چھاپ مارے گی اور ان کو چھین کر چپت ہو گی۔ لطف کی بات یہ ہے کہ یہ ساری چیزیں اس خوف کو دور کرنے کے لیے جن کی جاتی ہیں۔ عزت، شہرت، دولت اور نیک نامی..... اور جیرانی یہ ہے کہ یہی ساری چیزیں خوف کا باعث ہن جاتی ہیں۔ بے خونی کی منزل تک جانے کا تاطراستہ اختیار کیا جاتا ہے اور بالآخر یہ ہے کہ منزل پر لا کر کھڑا کر دیتا ہے..... اگر ان اس حقیقت کا سامنا کر لے اور اس کو اچھی طرح سے بھولے کر میں وہ نہیں ہوں جواب تک اپنے آپ کو سختار ہا ہوں اور یہ جو چیزیں میں نے اپنی ذات کے گرد جمع کی ہیں ان کا اجتماع میں نہیں بنتا تو یقین بکجھے خوف اُسی وقت دور ہو جائے گا۔ جوئی آپ پر یہ حقیقت کے لکھنگی اور آپ ہیدار ہو جائیں گے تو آپ کے سامنے اصل "وجود" ہو گا اور مجتمع چیزیں ہوں گی اور دونوں الگ الگ موجود ہوں گے۔

ایک "خیر" ہو گا اور دوسرا "غیر" ہو گا۔ ان دونوں کا امتحان خوف پیدا کرتا ہے اور ان دونوں کا الگ ہو جانا بے خونی!

ڈاکی طاش کے لیے میں کچھ کرنا نہیں ہے۔ بس دیکھنا ہے اور سارا عمل ترک کر دیتا ہے۔ جب ذہن پر سکون ہو جائے اور محاذ کرنے لگے۔ اس وقت راست کھل جاتا ہے۔ اصل میں پر سکون اور شانت ذہن ہی راست ہوتا ہے۔

دین کے اندر پورے کے پورے داخل ہونے کا مطلب ہے نظلوں کو چھوڑ کر بے لفظی میں اتنا بلکہ آنکھیں بند کر کے اس میں چھلانگ لگا جانا۔

جب آپ کو اپنا مقصد معلوم ہو جاتا ہے تو پھر یہ بات آپ پر روز روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ آپ کا بہاں آنے کا مقصد کیا ہے اور اس برنس میں آپ کس حد تک کامیاب چار ہے ہیں۔

"مقصد" آپ کے اندر راضیت پیدا کرتا ہے۔ "مقصد" آپ کو صفائی اور شفافی سے روشنas کرتا ہے۔ "مقصد" کی موجودگی میں آپ کو ہر قسم کی سہائیا اور دنیا کی سپورٹ مل جاتی ہے۔ اس کی بدولت آپ کو کل کائنات کی دعائیں یہیک تنہائیں مقامافت مل جاتی ہیں۔

انسانی روح اور گرد کے گرد غبار سے اس قدر اٹ گئی ہے کہ اب اس کی صورت بھی بیچائی نہیں جاتی۔ یہ وہ بدقسمت میری بان ہے جو اپنے بیٹھار مہماں میں گھرچکا ہے اور اب اس کی شناخت مشکل ہو گئی ہے۔ میں بھی ایک ایسا ہی میری بان ہوں۔ مجھ میں اب اپنی شناخت بھی باقی نہیں رہتی۔ مجھ پر گرد غبار کا اور دھول کا ایسا بالادہ چڑھ گیا ہے کہ مجھے اپنا آپ بھی اصل مشکل میں یاد نہیں رہا۔ جو کچھ میں ہوں وہ ہوں گیں جو کچھ میں نے اپنے اعضاۓ شعور سے جنم کر لیا ہے وہ گرد غبار ہے۔

ہم نے ایک بابے سے پوچھا کہ بابا جی زندگی کیا ہے اور موت کیا؟ اس کا راز کچھ میں نہیں آتا۔ انہوں نے مکرا کر کہا "بھائی! ایسہ سوال کی اور سے جا کر پوچھو۔ ہم تو اس وقت ایسے مقام پر ہیں جہاں زندگی ہے نہ موت!!"

ہم سکر دکھن دیکھنے کے لیے گئے تھے۔ اس کے لیے ہذا المباشر کیا لیکن جب ہم دہاں پہنچے تو تمدن اور تمدن راست تک سیاسیات اور حالات حاضرہ پر بحث کرتے رہے اور ہم میں سے کسی نے بھی چڑھتے سورج، تیرتے بادل اور چکتی ہوئی روشنی کو نہ دیکھا۔

ہر شخص خونزدہ ہے۔ لڑاں ہے تر ساں ہے۔ اندر وہی طور پر بیرونی طور پر سمجھی ڈارے ہوئے ہیں۔ اشتبہ بیٹھتے جا گئے ہر وقت خوف ہم پر سلطار ہتا ہے اور ہم اس کے چنگل سے رہائی نہیں پا سکتے۔ ہمیں محبت کے اندر خوف محسوس ہوتا ہے۔ نفرت میں خوف ہوتا ہے۔ کامیابی میں خوف۔ گناہ میں خوف۔ لطف میں خوف.... خوف کی کمی تھیں ہیں لیکن اس کی جزا ہی ہے۔ موت کا خوف! اُڑاں بات کا لگارہتا ہے کہ ہم ہوں گے نہیں۔ ہم مٹ جائیں گے۔ ہمارا ہوا ختم ہو جائے گا۔ ساری عمر بیکی دیوگا کپکر کے رکھتا ہے..... لیکن جیرانی کی بات یہ ہے کہ موت کا خوف بڑا ہی بڑا ہو جائے کیونکہ یہ ایک نامعلوم کا خوف ہے۔ ہم نے نہ موت کو دیکھا ہے نہ میں سے گزرے ہیں نہ یہ ہمارا حال رہی ہے نہیں اس سے تعارف ہوا ہے لیکن اس کا خوف طاری ہے۔ لیکن جب ہم موت کے خوف کا ذکر کرتے ہیں تو اس سے ہماری مراد موت نہیں ہوتی بلکہ اس بات کا خوف ہوتا ہے کہ ہم جو زندگی کو جان گئے ہیں بیچان گئے ہیں یا آگئی ہم نے چھن جائے گی۔

جان کاری کے چھن جانے کا خوف، موت کا خوف ہے۔ اصل میں ہم نے اپنے آپ کو جان کاری سے موسوم کر لیا ہے اور یہ نسبت ہی ہمارا وجود ہن گئی ہے۔ سیکھی ہماری زیست تھیہ ہے۔ میرا جنم، میرا ماں، میری عزت، میرے تعلقات، میری ثنافات، میرا ادب اور میرے خیالات میری شاعری میرے تصورات یہ سب میرے وجود کے سانس ہیں۔ ایک آتا ہے

### راتے

اس تک جنپنچ کا کوئی راست نہیں کیونکہ اپنے تک جنپنچ کے لیے کسی راستے کی ضرورت نہیں۔ راستے تو وہ روں تک جنپنچ کے لیے ہوتے ہیں۔ مسافت ملے کرنے کے لیے ہوتے ہیں۔ یہاں کوئی مسافت نہیں۔ وہ تو شرگ سے بھی نزدیک ہے۔ میری شاہرگ سے! اس لیے لگنیں جانا نہیں ہوتا۔ بس اس کو یاد کرنا ہوتا ہے اور کچھ کرنا یہ نہیں اس کو جانا نہیں ہے۔ اس کو پاتا ہے۔ اپنے آپ کو پاتا ہے۔ "میں کون ہوں؟" بس یہ جانا ہے۔

کوئی عمل کوئی کار کر دیگی کوئی فحالت ہم کو "خود" تک نہیں لے جاسکتی کیونکہ ہر عمل نہیں اندر سے جائے باہر کی طرف لے جاتا ہے۔

کوئی عمل، ہم کو موجود کی طرف نہیں لے جاسکتا۔ جہاں عمل ثابت ہوتا ہے وہیں وہ موجود ہوتا ہے۔

کوئی راست ہم کو ہاں نہیں لے جاسکتا کیونکہ وہاں نہیں وہ تو یہاں ہے۔

جنذباتی طور پر ہر شخص بے چین ہے اور جذباتی طور پر ہر شخص پر سکون اور خاموشی ہو سکتا ہے۔ کون اور صرکی ترکیب سے اور کسی مشق سے حاصل نہیں ہوتا۔ جذباتی اطوار کی تالیف کا نام ہی سکون ہے۔

جہاں کوئی اندیشہ، تامل، شور اور بے چینی نہیں۔ جہاں کوئی مناظر نہیں۔ جہاں کوئی جھگڑے والی بات نہیں۔ کوئی الفاظ نہیں۔ بس خلد ہے۔ (چیزوں کا مکمل نقدان ہے) وہیں نہ دانتا ہے وہیں دھرم ہے۔

مذہب وہ ہے جو انسان کو حقیقت میں سر بلند کر دے باقی سارے مذہب لا لیعنی ہیں۔ یاد کو کو نفس بھی بھی نفس کو بھلانے سے نہیں بنتا۔ اس کی نہر نجیپے ہی نجیپے روایتی ہے۔ نفس کو اس وقت قابو کیا جاسکتا ہے جب اس کو یاد رکھا جائے اور اس کو سامنے رکھ کر اس کا مطالعہ کیا جائے۔ نفس کو بھلا کر یا نفس کو ملایا میٹ کر کے روحانیت کا راستہ نہیں ملتا بلکہ نفس کو سر بردار کر کے اور نفس کو صحیح صورت منوار کر لتا ہے۔ خدا خود فرمائی تھی نہیں ملتا بلکہ ذات کو تابع کرنے سے ملتا ہے۔

انسان کا وجود بُشی کا دیبا ہے۔ اس میں مٹی بھی ہے اور روشنی بھی۔ اگر توجہ صرف مٹی پر رہے گی تو زندگی بیکار ہو جائے گی۔ لازم ہے کہ روشنی پر بھی توجہ رہے۔ جو نبی روشنی کی طرف توجہ ہو گی سب کچھ عیال ہو جائے گا۔ کسی بھی چیز کی بہت نفس پرستی سے شہوت پرستی ہے لیکن میانہ داری اور میانہ روی پر ہیزگاری ہے پارسائی اور سکھ نہیں!!

پہنچ گھوم رہا ہے اور حرکت میں ہے اور جس پر وہ گھوم رہا ہے وہ دھرا ساکن ہے ساکت سے بے حرکت ہے۔ بر فعالیت کے پہنچ آیک بے عملی ہے۔ جس طرح حقیقت کے پہنچے گلہ ہے۔

ایک ذہن جواب کی تلاش میں اصل جواب رہندا رہ جو نہیں میں کھو جاتا ہے۔ اگر فرم اور خرد خاموش رہے تو تحریر بول اختیار ہے۔ اگر خیال چپ رہے تو تمیز بیدار ہو جاتی ہے۔ خود صرف پوچھ سکتی ہے سوال کر سکتی ہے لیکن اس کے پاس جواب نہیں ہوتا۔ جواب صرف خلد سے آتا ہے۔ نیت سے ملتا ہے۔ صحیح علم کی بیان اپنی ذات کو جانے بغیر نہیں بھجوتی۔

ذہن اور سائنسی علم اصل علم نہیں ہے۔ یق کی افادیت کو جانے کا نام ہے۔ حق کی افادیت کو جانے کا نام ہے۔ حقیقت تو صرف بلا و استدراک سے ملتی ہے۔ اسی طرح ذات کا علم ہے جو بلا و استدراک طور پر حاصل ہوتا ہے۔ شعور کی جنت کے بغیر خدا میں مرکوز ہوتا ہے اور انسان کی آخری بیان میں خدا ہی کی حضوری میں بھجوتی ہے۔

کمل خاموشی ای دراصل عبادت ہے۔ عبادت کسی عمل کے کرنے کا نام نہیں کسی کا کردار گی کو پہنچانے کی بات نہیں۔ جب ذہن کسی عمل میں نہیں ہوتا اس وقت عبادت میں ہوتا ہے۔ عبادت دراصل کوئی عمل نہیں ایک کیفیت کا نام ہے۔

صول کے لیے انسان میں جرأت ہوئی چاہئے:

اپنے آپ کو جوائے کر دینے کی جرأت

اپنے آپ کو ملایا میٹ کر دینے کی جرأت

ایک خلد بن جانے کی جرأت.....

جو نفس اپنے آپ کو کمل طور پر ملایا میٹ کرنے کا تھیر کر لیتا ہے وہی کچھ حاصل کرتا ہے جو مرنے کے لیے تیار ہے وہی زندگی کا سزاوار ہے۔

ذہن ہیر دنی خیالات کے باریک ذروں کا ایک مجھوں ہے۔ ان ذروں کو ہی ہٹانا مقصود ہے۔ جب یہ ذرے ہٹا دیئے جاتے ہیں تو بے داغ شعور باقی رہ جاتا ہے اور یہ وہی بے داغ شعور ہے، خیالات اور نظریات سے آزاد جس کی

حق اور حق ایک دھماکے کے ساتھ واسخ ہوتا ہے۔ ہولے ہولے اور دھیرے دھیرے نہیں۔ یہ ذریگا کر پیدا نہیں کیا جاسکتا۔ یہ بس واضح ہوتا ہے۔ اترتا ہے۔ خلد ہی اس کا جواب ہے الفاظ نہیں۔ بے جواب ہونا ہی جواب ہے۔ انسان جو جانتا نہ ہو اور وہ اس کو جانتے گے۔ جس کی آگئی نہ ہو وہ آگاہ گے۔ یہ روح کی جاہی کا باعث ہے۔ مناظر سے جہالت فہمیں ہوتی ہے۔ یہ تھپ جاتی ہے۔ در پر دہ ہو جاتی ہے۔ علم کو واضح کرنے کے لیے اس کا شعور حاصل کرنے کے لیے جہالت کو میں برہنہ صورت میں دیکھنا لازمی ہے۔ ..... بس ضروری ہے کہ اپنے آپ کو مناظر سے اور الفاظ کی چادر میں نہ پہنچا جائے..... ویکھو یہ کتنا ستاسو دا ہے کہ حقیقت کو جانتے کے لیے خود کو صرف خواب سے لکھا تا ہے اور سکھ نہیں!!

پہنچ گھوم رہا ہے اور حرکت میں ہے اور جس پر وہ گھوم رہا ہے وہ دھرا ساکن ہے ساکت سے بے حرکت ہے۔ بر فعالیت کے پہنچ آیک بے عملی ہے۔ جس طرح حقیقت کے پہنچے گلہ ہے۔

ایک ذہن جواب کی تلاش میں اصل جواب رہندا رہ جو نہیں میں کھو جاتا ہے۔ اگر فرم اور خرد خاموش رہے تو تحریر بول اختیار ہے۔ اگر خیال چپ رہے تو تمیز بیدار ہو جاتی ہے۔ خود صرف پوچھ سکتی ہے سوال کر سکتی ہے لیکن اس کے پاس جواب نہیں ہوتا۔ جواب صرف خلد سے آتا ہے۔ نیت سے ملتا ہے۔ صحیح علم کی بیان اپنی ذات کو جانے بغیر نہیں بھجوتی۔

ذہن اور سائنسی علم اصل علم نہیں ہے۔ یق کی افادیت کو جانے کا نام ہے۔ حق کی افادیت کو جانے کا نام ہے۔ حقیقت تو صرف بلا و استدراک سے ملتی ہے۔ اسی طرح ذات کا علم ہے جو بلا و استدراک طور پر حاصل ہوتا ہے۔ شعور کی جنت کے بغیر خدا میں مرکوز ہوتا ہے اور انسان کی آخری بیان میں خدا ہی کی حضوری میں بھجوتی ہے۔

کمل خاموشی ای دراصل عبادت ہے۔ عبادت کسی عمل کے کرنے کا نام نہیں کسی کا کردار گی کو پہنچانے کی بات نہیں۔ جب ذہن کسی عمل میں نہیں ہوتا اس وقت عبادت میں ہوتا ہے۔ عبادت دراصل کوئی عمل نہیں ایک کیفیت کا نام ہے۔

ساری تلاش چھوڑ دا رہ خاموش ہو جاؤ۔ ذہن کو چپ کر دا اور پھر سنوا آنکھوں کو صرف نہ کھو اور پھر دیکھو۔

انسان نے کئی قسم کی شرابیں تیار کیں لیکن سب سے خطرناک شراب وہ ہے جو بیکنوں میں بند نہیں ہوتی۔

معرفت حق کا اور حق کا نظارہ کیا جاسکتا ہے از لی حق کا اور ابدی حق کا۔

میں نے تو اپنی ساری سیاہی میں بس ایک ہی راز پایا ہے کہ راستے تبدیل ہوتے رہتے ہیں لیکن مسافروں کی رہتا ہے۔ سفر تو پہلک ایک تبدیلی ہے لیکن مسافروں کی ہے اس میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں ہوتی۔ کل میں کہاں تھا۔ آج کہاں ہوں۔ ابھی کیا تھا۔ ابھی کیا ہے۔ میں جو کل تھا وہی آج ہوں۔ جو آج ہوں وہی کل ہوں گا۔ ذہن بدل جاتا ہے۔ خیال تبدیل ہو جاتا ہے۔ نظریات بدل جاتے ہیں۔ جسم میں تبدیلیاں آجائی ہیں لیکن میں وہی رہتا ہوں۔ ہر شے تبدیل ہونے والی ہے۔ ہر شے میں انقلاب آتا ہے۔ ہر چیز بدلتی ہے لیکن یہ میں اس طرح برقرار رہتا ہے۔ یہ میں تبدیلیوں اور بدلتی ہوئی لہروں کے درمیان سے گزرتا ہے۔ پچکو لے کھاتا ہے۔ لیکن اُسی طرح رہتا ہے جیسا کہ ا Hazel میں تھا۔ اس دنیا کا سب سے بڑا مسافر درود ہے۔ ہر وقت سفر ہر وقت رکھتے سافر اور اس بدلتی ہوئی دنیا اور بدلتے ہوئے زمانے میں زندگی کے بدل روح پر لگا کر رکھنا اور اس سے رشتہ جوڑ کے رہنا "آزادی" ہے صحیح اور طاقتور آزادی۔ خود فرمائشی اور خود فرشتی اس دنیا کی زندگی ہے اور خود آگئی آزادی ہے۔

خود ارامشی اور خود فرمیں اس دنیا کی زندگی ہے اور خود آگاہی آزادی ہے۔

اس دنیا میں مستقل مزاجی اور پائسیدہ اری سے قائم رہنے کے لیے ہمیں انسان کو اس کی جڑیں مہیا کر کے دینا ہوں گی۔ پھر اس کو اعلیٰ درجے کی زرخیزی میں بھی عطا کرنا ہوگی۔ جڑیں روح سے تعلق رکھتی ہیں اور زرخیزی میں دین سے۔ اگر ایسا ہو سکتے تو انسانیت کی کیاری پھر سے پہلی پھول لکھی ہے۔

جو پختہ ہو جاتا ہے وہ کپے ہوئے پھل کی طرح گر جاتا ہے۔ جب پھل پک کر گرتا ہے تو درخت کو زرا بھی تکلیف نہیں ہوتی۔ ایک بات سمجھنے کی ہے کہ جو پھل ناچحت ہے کپا ہے جب اس کو ڈال سے توڑا جائے گا تو تکلیف ہوگی، رنج پہنچے گا۔ جب کوئی پھل پک گیا خود بخوبی تھیج آتی آیا۔ ترک کوئی عمل نہیں علم پہلازیت ہے۔ جب علم حاصل ہوگی تو ترک مدد اور گارا ترک زبردست کا دشمن، اور شیر کا حاصل۔

میں کے دوڑپ بیٹاں ایک اتنا اور دوسرا بڑا۔ اتنا تو یہ ہے کہ میں جو بھیں ہوں وہ ”ہے“ نظر آتا ہے اور برہا۔  
کہ میں جو ہوں وہ سامنے سے اور جو بھیں ہوں وہ مخفود سے۔

”کچھ کی بناد“

پھر اور رحلات کے زمانے کے ساتھ ہی اجنب انسان نے مر لڑاکوں اگزامنی، سوچنا شد وہ کافی توانی کے ساتھ

ب سے پہلے سوال آئے:

## ۱- میں کون ہوں

## 2- میں کہاں سے آیا ہوں؟

- 3۔ میری اس زندگی کا مقصد کیا ہے؟

4- ہم مرکیوں جاتے ہیں؟ مر جاتے ہیں تو کدھر جاتے ہیں

5- کیا مرنے کے بعد ایک اور زندگی ہے؟ اگر ہے تو کیا اس میں اس زندگی کے بارے میں کچھ حساب کتاب

بِالصَّاحِبِ

آنے لگے گی۔

خیال کا عمل شروع ہونے سے پہلے انسان کی کیفیت جیوانی ہوتی ہے۔ جب خیال کا عمل شروع ہو جائے اس وقت انسان اپنے انسان ہونے کے دائرے میں داخل ہوتا ہے۔

لیکن جب خیال کامل ختم ہو جائے اس وقت انسان معرفت میں داخل ہو جاتا ہے۔ چنانچہ اگر ہم خیال کے مغل سے آگے رجاء میں تو شعور معرفت کی حدود کے اندر داخل ہو جاتا ہے۔

رات کے وقت جب آسمان ستاروں سے بھر جائے تو ستاروں کو دیکھو ان کی بات سوچنیں۔ ان میں شاعری نہ ڈھونڈو۔ جب لہریں ابھریں آئیں جائیں تو سمندر کنارے بٹھ کر ان کا نظارہ کرو ان پر سوچ کا پھر انہے مٹاؤ۔ ان کو دیکھو۔ پھر ان کو دیکھوں کو سوچنیں..... اگر ذہن میں خیال نہیں ہے اور دیکھنا ہی دیکھنا ہے تو پھر ایک نیا اور بھاری بھر کم اور بہت تیز لالا راز تم پر کلکھے گا۔ قدرت اپنابڑ اور واڑ تم پر کھول دے گی اور اس دروازے کے اندر تھا مبو جو ہو گا۔

دھریے اور تاہک لوگ کہتے ہیں "میں خدا کو نہیں بانتا" میں آزاد ہوں اور خود مختار ہوں۔ اس اعلان میں ایک بڑی باتی پوشیدہ ہے کہ کتنے جو قانون قلف اور سوچ کی فلی سے شروع ہو گا وہ نہستی میں ختم ہو گا۔ یہ سوچ خود کشی کی سوچ ہے۔ کیوں اسی ہے؟ وجہ یہ ہے کہ اپنے آپ کا بطلان کیے بغیر اور اپنی فلی کیے بغیر خدا کی فلی کرنا ممکن ہے۔ اصل میں خدا ہماری فطرت ہے۔ ہمارے اندر کا قانون ہے۔ اس سے دور جانا ناممکن ہے اس سے الگ ہونا محال ہے۔ جیسے کوئی انسانی وہ دراپے قلب اسے الگ نہیں ہو سکتا اسی طرح خدا اسے الگ ہونا بھی ناممکن نہیں۔ ہم کتنے بھی آزاد کیے بھی خود مختار کیوں نہ ہو جائیں خدا سے آزاد نہیں ہو سکتے۔ وہ ہماری شرگ ہے۔ حق تو یہ ہے کہ وہی حقیقت ہے اور ہم اس کا عکس ہیں۔ اس کا ساری ہیں۔ میں کہتا ہوں کہ خدا سے آزادی ممکن نہیں۔ خدا میں آزادی ناممکن ہے۔

مذہب اپنے اندر ازٹے کا ایک سائنسک طریقہ ہے۔ جب اندر ازٹے وقت ایک ایک پرت کھلاتی جاتی ہے حقیقت مشکش ہونے لگتی ہے۔

آگئی اور معرفت مرکز ہے اور کردار محیط۔ وقوف ابتدا ہے اور کردار اس کا شیر۔ معرفت اور آگئی بیچ ہے اور کردار اخلاق اس کا شیر۔ لیکن عام طور پر لوگ اپنے زندگی سے سفر شروع کرتے ہیں۔ وہ پہلے کردار تعمیر کر کے پھر علم حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ کردار اور اخلاق کو معرفت میں دھان لئے کی سمجھتے ہیں لیکن ایسا ہوتا نہیں کیونکہ کردار اور اخلاق جہالت میں پرانے نہیں چڑھ سکتے۔ جو کردار تعمیر کیا جائے یا بنایا جائے وہ کردار نہیں ہوتا ایک خول ہوتا ہے جس کے اندر بد اخلاقی کا سبوتوں استراتجی کرتا ہے۔ کوشش سے ہمارا ہوا کردار ایک خود رحمی سے خوش نہیں ہے۔

ہم بدختی بے چارگی اور غرست میں گھرے ہوئے ہیں۔ لیکن جو اس کے اندر گھر اہوا ہے وہ منہوس اور بد بخت نہیں ہے۔ جب تک ہماری نگاہیں ارد گرد پر اور گرد روپیش پر رہیں گی، ہمیں بدختی اور خرابی اور دُکھی نظر آئیں گے۔ لیکن جو نی ہے ہماری نظر "گھرے ہوئے" کا احاطہ کرنے لگے گی اس وقت بدختی ختم ہو جائے گی اور خوش بختی، خوش فکری اور Bliss نظر

سخاوت - داد و داشت - دینا و دینا و دینا

امیر آدمی بھی خنیں ہو سکتا۔ یہ اس کی مجبوری ہے۔ غریب شخص ہمیشہ خنی ہو گا، دیا لو ہو گا، امیر سے یہ سچے  
خنیں ہو سکتے۔ وہ خنیں دے سکتا۔ یہی وجہ سے کہ وہ امیر ہوتا ہے، اس کے پاس بہت کچھ خنیں ہوتا ہے۔

اگر آپ جو کچھ بھی آپ کے پاس ہے، اس میں سے حصہ بٹاکیں تو آپ ایک دم سے نامعلوم اور عدم کی دنیا کے وی آئی پی ہو جاتے ہیں۔ وہاں آپ کا ایک مقام مقرر ہو جاتا ہے۔ اس دنیا میں چاہے آپ فقیر ہوں، مگر اگر ہوں، لے تو اہوں، وہاں آپ کے سر پر تاج شاہانہ رکھ دیا جاتا ہے۔

جنہی آپ حصہ بٹانے لگتے ہیں، آپ بڑے ہونے لگتے ہیں، جوان ہونے لگتے ہیں۔ جو شخص اپنی چیزوں میں حصہ نہیں بٹا سکتا، وہ ابھی تک بچھتی ہے۔ وہ جوان نہیں ہوا، آئے نہیں بڑھا۔ جو چڑا آپ کسی کو دے نہیں سکتے، اس نے ابھی تک آپ کو کچڑا ہوا ہے، جکڑا ہوا ہے۔ وہ آپ سے بڑی طاقتور ہے، آپ پر حادی ہے۔ وہ آپ سے ارفع ہے، اعلیٰ ہے، برتر ہے، آپ کی محبت سے زیادہ بڑی ہے۔ آپ کی شفقت سے زیادہ ہے۔ آپ پر مکمل طور پر حادی ہے اور یاد رکھتے حصہ بٹانے کے لیے آپ کو زیادہ چیزوں کی یا ان کے انبال کی ضرورت نہیں ہوتی۔ تنی ہونے کے لیے دیبا ضروری ہے، چاہے وہ دینا ایک تنکاتور کے دینا ہو۔ اس لیے گھنے سرمائے کی یادِ دولت کی یا بڑی جائیداد کی احتیاج نہیں ہوتی۔

حضرت نے فرمایا کہ سکراہت میں ایک صدقہ جاری ہے۔ اس کو گاہے بگاہے جاری کرتے رہا کرو۔ یہ بھی ایک خبرات ہی ہے۔ کوئی غمکن ہوتواں کو کانا نہادو، کسی کے سامنے تھا تھیا ناقہ ہی دو لیکن تم تو ایسے بند ہو اور گستہ ہو کہ یہ کچھ بھی Share نہیں کر سکتے۔

اگر تمہارے پاس اور کچھ نہیں ہے تو اپنے جو دو کو اپنے آپ کو یہ Share کرو۔ یہ چیز تو کم از کم ہر ایک کے پاس ہوتی ہے۔ یہ تو کہیں سے جا کر نہیں لانی پڑتی۔ اسی میں حصہ بیالو۔ اپنا ہاتھ لبا کرو، آگے بڑھاؤ۔ دل کو محبت سے بھرا دو اور ہاتھ ملاو۔ یہ مت سوچ کر وہ اجنبی ہے، ناشناس ہے، جو کہ تم اس سے حصہ بیاناتے ہو، اس سے ہاتھ ملاتے ہو، وہ اجنبی نہیں رہتا۔ ایک خیس آدی خوفزدہ آدی ہوتا ہے۔ وہ ذر کے مارے کبھی بھی آجے نہیں بڑھتا۔ اس کو اس بات کا اندریشہ ہوتا ہے کہ اگر میں نے ہاتھ آگے بڑھا کر ہاتھ ملایا۔ اپنے آپ کو Share کر لیا تو پھر تعلقات بڑھ جائیں گے اور تعلقات بڑھنے سے کچھ دسوار جائے گا اور دنے میں بیری موت پوشیدہ ہے، اس لیے یونہی اچھا ہے۔

سونا کنواں

کبھی نہ سوچنا کر جنی ہونے کے لیے تم کو دولت کی اور چیزوں کی اور شروتوت کی ضرورت ہے۔ ایسا نہیں بے بلکہ

اور پوچھ گئے کہ یا ہماری موجودہ زندگی بالکل فراموش کر دی جائے گی؟ لیکن انسان میں سوال ہنانے اور سوال پیدا کرنے کی صلاحتی دیکھنے والے ہیں۔ پس اسی وجہ سے ہے جو اب تک علم و رانش کی راہ کا کائناتی رہی ہے کی پیاس بجانبیں سکا اور آیندہ شاید کبھی بجانبیں سکے گا۔ یہ متعدد ایک

اصل میں جب تک انسان یہ نہیں جان لیتا کہ اس کے سارے سوالوں کے جواب اس کے اپنے اندر گھرے اور بہت سے اگر بے موجود ہیں، اور بڑے واضح انداز میں موجود ہیں۔

سینکڑوں ہزاروں سالوں سے انسان کی ابتدا کا مسئلہ انسان کے لیے ایک معہد ہا ہوا ہے اور ہر صاحب فکر اور ہر دانشور نے اس کا جواب اپنے انداز میں دیا ہے اور اس پر حقیقت سے قائم رہا ہے۔ کچھ لوگوں نے اپنی اپنی تحریریوں کے نتائج اسارے ہیں اور کچھ نے پرانی مزدوروں پر اپنی عمارتیں اٹھائیں لیکن مسئلہ دیسے کاویسا موجود ہے۔ چنانچہ فلسفے کے دو بنیادی سوال ہیں: انسان کی نظرت The nature of man اور دوسرا: کائنات کی جیست اور اس کی نسبت۔

- کیا کہ ارض خدا کی مرضی سے اور اس کے حکم سے وجود میں آئی..... یا
- ارقا کی مدد بھی مزبوروں میں طے ہو کر اپنے موجود مقام پر پہنچی ہے۔ اس میں اعتمان تو کیوں ہے۔ یہ کون سے میرسل سے بنی ہے۔

3- یا اچانک ایک پرانے سے پیدا ہو گئی۔

4- انسان اس کائنات میں ”متعلق“ ہے یا ایسے ہی لائینی حقوق ہے یا پھر اس کائنات میں اس کا کوئی اہم قدر کا۔

سلطانی اور بادشاہی کام ہے۔  
Thales نے کہا یہ کائنات پانی سے معرض وجود میں آئی ہے۔  
Anaximander نے کہا کہ یہ کائنات ایک زندہ man ہے جس نے سارے خلا کو بھر رکھا ہے۔  
Atomists نے کہا ہم سے پہلے کے فلسفی بھی تھیں تھے لیکن اصل میں اس کائنات کے اندر جو حرکت اور تنوع  
ہے وہ چھوٹے ہوتوں کی وجہ سے ہے اور یونتوں کا اختصار ایشور پر ہے۔

ہر ایم کے اندر ایک حرکت ہے اور حرکت کے اتحاد اور یونٹی کی بنیان پر ان کا وجود قائم ہے۔ ایم خود کبھی تبدیل نہیں ہوتے۔ یہاں لی طور پر موجود ہیں اور بہت ہی چھوٹے ہیں ان کے اتحاد سے زندگی ہے اور ان کی علیحدگی اور رثوٹ پھوٹ سے موت ہے۔

Pyrrho نے کہا ہے ساری موجودیں اور سارے دلائل تصنیع اوقات ہیں۔ کائنات کی تفتریح کرنا اور اس کی ساخت پر غور کرنا اپنا وقت ملائی کرنا ہے۔ اس کا کچھ پتہ ہی نہیں چل سکتا۔

591

غزوہ خفیٰ کیا ہے؟ جب نگاہ نفس کے تابع ہوگی تو دوسروں میں اچھائی نظر نہیں آئے گی۔ یہ غزوہ خفیٰ ہے۔  
غزوہ جعلیٰ کیا ہے؟ اللہ اور اس کے رسول کے فرمان کو جان لینے کے بعد من مانی کی جائے تو یہ غزوہ جعلیٰ ہے۔  
معانیِ اندھہ! اگر گز نہیں۔ اگر غزوہ جعلیٰ کو معاف کیا جائے تو یہ مسلمین اور مجرمین کو مساوی قرار دینے کے متراوٹ  
ہوگا۔ (ہمارے ملک کے جملہ مسائل اسی کے سہارے قائم ہیں)

اصلاح کی صورت: اصلاح کی صورت یہ ہے کہ بات کرتے وقت یہ دیکھا جائے کہ جو بات کی جاری ہے، بات کرنے والے کا عمل اس کا شاہد ہے؟ اگر عمل شاہد ہے تو بات کی جائے ورنہ نہیں کیونکہ بے مقدمہ بات سچ ہے اور کسی کو افسانہ پہنچانے کے لیے تو بولنے کا حکم ہی نہیں۔ یہ ہے قول سید یاد اور صالح عمل کی راہ۔

جب تک اللہ کے نزدیک پسندیدہ معیار ہمارے نزدیک پسندیدہ نہیں ہوتا اس وقت تک علم حقیقی سے فائدہ اٹھانا ممکن نہیں۔

کامیابی

یوں تو انسان میلاد آدم سے لے کر اب تک بہت سی گنی اور کئی ان گنی صدیوں میں سے بخیر و خوبی گزرتا رہا ہے میکن اب جب اس کے اور اس کے اور آگئی میں بہت سے نئے موڑ اور متعدد انوکھے زاویے پیدا ہو گئے ہیں۔ وہ آنے والی صدی کے دہانے پر کر کرو سوئے کا ہے کہ اس کے نام نہیں میں کسی وضع اختیار کر کے داغلوں۔

گزشتہ صد بولی کی تاریخ اپنی تمام ترجیحات کے ساتھ آب کے سامنے ہے۔ اس فاصلے کو حضرت انسان نے

کس انداز سے طے کیا ہے اور پہلی صدی سے لے کر اس تک کہاں تک پہنچا ہے اس سے بھی آب بخوبی والقف ہیں۔ ترقی

کے شمار آثار کی تھے۔ بے سع اور کچھ منتشر حالت میں رہا، انگلیوں کے سامنے ہیں۔ ہمرائی کارکردگی رخوش بھی

کوکا کائی کے تعلق از اینہ کے کاسہ پر صورتی کرنا مانع آئی تھی اور جکڑا ٹھاں پر جنم مانستہ قبضہ بھی

کے حفظ و انسانی نیاز کے تینی بھی نتائج ممکن ہیں۔ اسی میں سے ایک ختنیگی

یہاں کے سرکار اسکی کامیابی کے لئے بڑی تحریک کر رہے ہیں۔ مگر اس کا نتیجہ کیا ہے؟

کوتا، کندا، نندی، ننڈی، کنڈی، غفرانی، بونڈی، سکھنے والے

بے ایساں ہے لہاسان ویساہی طام، بے اضاف، مکار، خود مرس، مناس اور ترین ہے جیسا لہ پر کرو دھاتے کے

لماں میں تھا۔ وہ ابھی تک اپنے اندر حرمیں پچے نکالے، جس فی زبان لٹکائے اور حرس لے دانت بیڑے یہ سماں سر پر پری

خاتمیوں میں منزل پر بیٹھا ہے جیسے وہ اپنی نگار یا اپنے درخت لی ٹھوہ کے سامنے بیٹھا رہتا تھا۔ فرن صرف یہ ہے کہ اب اس

کے ٹھر کے سامنے ایک بونگ جہاز کھڑا ہے۔ اس لی چھت پر سڑل ایری کنٹرول فنک کے الات لے لیں۔ نماہوں کے

ہمانے سیلہا بٹ کی تصویریں آ رہی ہیں۔ دور دراز پیغام بھجوانے کو لیں جنہیں چل رہی ہیں۔ خون کی سپالی بہتر طور پر

معاملے اس کے بر عکس ہے۔ اگر تم دولت مند ہو تو ناچا ہتے ہو تو تھی بوجاؤ اور دینا شروع کر دو۔ سو کھا کنوں اس لیے سو کھا جائیں ہے کہ لوگوں کو پانی نہیں دیتا۔ جب وہ پانی نہیں دیتا تو اس کے اندر پھٹوئے والے سوتے سو کھا جاتے ہیں کہ یہ پانی آگے تو دینا نہیں، اس کو پانی کی کمی ضرورت ہے۔ چنانچہ اس کے اندر سو کھا پڑ جاتا ہے اور کنوں اندازہ اور گندا ہو جاتا ہے۔ لوگوں کو بیلا کو، ان کو دو۔ ان کو اپنی ذات کا کنوں پیش کرو کر تم میں سے ڈول بھر بھر کر لے جائیں اور تمہیں بیٹھا شروع کر دیں۔

پانی کہاں میر رہا ہے؟

1- اس ملک میں ہر نظام **Mistrust** پر قائم ہے۔ چنانچہ بیشتر قوت، وقت اور سرمایہ trust worthy ہوئے کا ثبوت فراہم کرنے پر صرف ہو جاتا ہے۔ ہر آدمی کو قابل اعتماد مان لیا جائے۔ جب تک وہ ناقابل اعتماد ثابت نہ ہو جائے۔ اس طرح سے برائی کی بہت ساری حریزیں کٹ چائیں گی۔

2- لائق احترام قیادت کا نہداں ہے۔ لائق احترام قیادت ہر طبق پر ضروری ہے۔ مغلیں ہی قیادت کا حق ادا کر سکتے ہیں کہ بعد دفرحت سے ان کارخانہ مٹا ڈینیں ہوتا۔

3- لوگ اپنے آپ کو باعزت اور قیادت کا اہل ثابت کرنے کے لیے وسعت مال کو مقصود بنا رہے ہیں۔ مال کے پیمانے سے عزت کی پیمائش ختم ہو جائے اور ہر پیشے کو اس طرح واضح کیا جائے کہ لوگ اس کی قدر و منزلت کو جان لیں اور اس کے عاملین سے مودود رہیں۔ ہر اس صورت میں ممکن ہے کہ ”غافر“ قابل تحریر جرم ہو۔

4- جب تک ہم پورے پورے اسلام میں داخل ہونے کی جرأت نہیں رکھتے، اسلام کی باتوں کا سکر ارجمندیں ہوگا۔ اس سے تضاد ہی نہیں ہوگا۔ یہ قانون ہنادیا جائے کہ کوئی کس کو ایذا نہ دے۔

5-لباس کا معیار پاکیزگی اور آسودگی ہو۔ خواراک کی افادیت ملحوظ ہو، ذائقہ منصود نہ ہو۔ رہائش سترھی ہو اور ساتھیوں کو مرعوب نہ کرے۔

6- لوگوں کو علمات سے نور کی طرف آنے کے لیے قوت فیصلہ درکار ہوئی ہے جو یہاں ممنوع رہتی ہے۔ ذرا بھی ابلاغ قوی تشخص ابھارنے کا کام کریں اور ماہر فضیلت لوگوں کو خیر اور غیر کے مابین امتیاز کرنے کی تعلیم دیں۔

۱- ری کی بات دور ہی خواہوں نے ہاٹھیں بند رکھی۔  
سائنسی ترقی کی ذمہ داری ملکی اور ملکی سائنس دانوں اور علم والوں پر ہو۔ وہ اپنے کام سے آگے بڑھیں۔ قوی ضروریات کا تعین کیا جائے۔ اپنے ذرائع اور وسائل کو اچھی طرح سے جانچا جائے اور انہی ذرائع سے مقاصد کے حصول کی کوشش کرو۔

غورقابل تعزیز جرم قرار دنایا

غور خفی بھی ہوتا ہے اور جگہ بھی ہوتا ہے۔

برقرار رکھنے کے لیے یاں پاس ہو چکا ہے۔ پرانے پھوسڑے دار پیس دل کی جگہ ایک نیا اور صحت مند اور چاق و چیند برائی دل فٹ کر دیا گیا ہے لیکن اندر بدستور تاریک ہے بلکہ پسلے کے مقابلے میں اور بھی تاریک ہو گیا ہے۔

چنانچہ اس وقت کردہ ارض کے داشتند جن میں اخوانوں نے فصلہ لوگ مغرب کے ہیں، اس آس پر دیرینج باندھ کر پیشے ہیں کہ ایکسویں صدی میں داخل ہونے سے پہلے ان لوگوں سے اسرار کے میثے حاصل کیے جائیں جن کے پاس نہیں کا علم ہے اور جوئی نوع انسان کی پریشان نظری کا دار دناتھے ہیں، جنہیں انسان کو اندر سے بدلتے کا گر معلوم ہے اور جو باطن کے غریک رہنمائی کا سرجانتے ہیں۔

اس وقت دنیا کے سب سپماندہ ملک جن میں جرمی، فرانس، سینڈے نیویا، ہالینڈ اور امریکہ ٹیش پیش ہیں، ایکسویں صدی کے گیت پر اپنی اپنی جھولیاں پھیلائے ان دناتاؤں کے منتظر ہیں جن کے پاس زندگی کا مکمل ضابطہ حیات موجود ہے اور مکمل ضابطہ حیات کے حال آئیں باسیں شایدیں بغلیں جماں کر ہے ہیں کہ کان کے پاس سوائے اعلان کے اور اطلاع کے اور کچھ بھی نہیں۔ مغرب کے ضرورت مند مالک پاکار پاکار کر کہہ رہے ہیں کہ دینوی ترقی میں ہم نے تمہاری مدکی ہے، سائنس اور میکنالوجی میں ہم آپ کی دیکھیری کرتے رہے ہیں۔ روپے پیسے اور مالی مدد کے سلسلے میں ہم نے کبھی گزیر نہیں کیا۔ اب روحاںی اقدار جانے اور باطن کو سمجھنے کی ضرورت لاحق ہو گئی ہے تو آپ ہم سے آئیں چاہ رہے ہیں۔ ہم سے بے نیاز ہو کر کھڑے ہو گئے ہیں۔ لاغقی کا انتہا رفرما رہے ہیں!

لیکن حقیقی اور پچی بات کہ جسے مغرب نہیں جانتا، یہ ہے کہ ہمارے پاس انبیاء کے عطا کردہ علوم میں سے کچھ بھی باقی نہیں۔ بس ایک دعویٰ ہے جس کا ہم اعلان بھی کرتے ہیں اور جس پر اصرار بھی کرتے ہیں کہ انسان کے جملہ روحاںی اور معنوی عوالم کا علاج صرف ہمارے پاس ہے۔ ہم کسی کو نہ کھدرے سے فلاں نسل انسانی کا نسخہ دھونڈ کر فراہم بھی کر سکتے ہیں اس پر وقت صرف کرنا اور انسان کو اس کے اندر کے بکاڑ سے نکالنا اور اسے انسانیت کی معراج سے روشنائی کرنا اس وقت ہمارا منصب نہیں۔ ہم ایکسویں صدی میں داخل ہو کر صرف وہی کچھ کرنے کے آرزو مند ہیں جو اس مغرب نے کیا ہے گیونکہ اس کے علاوہ ہمارا کوئی اور مطبع نظری ہی نہیں۔ ہم اسی سائنس ایڈیٹ یونیورسٹی کا نسخہ دھونڈ کر فراہم بھی کر سکتے کہ ہم ترمیم کی صلاحیت ہی نہیں رکھتے اور مغرب پاکار پاکار کر کہہ رہا ہے کہ جس انسان کی خاطر ہم نے ایسے کام جیسا چیز اتنا، وہ ابھی تک ویسا ہی بیٹھا ہے۔ ننگا، بھولا خوفزدہ اور مالیوں۔ جس انسان کے لیے ہم نے ستاروں پر کندہ ہیں ذال

کشیں، وہ انسان ابھی تک ویسے ہی زمانوں کی جھوبل میں زل رہا ہے۔ ہمیں اجازت دو کہ ہم ایکسویں صدی میں داخل ہوتے ہی آپ کے انبیاء کی عطا کردہ لیبارٹریوں میں کام کر سکیں اور ان کے نظریات پر اپنے عمل کا ڈول ڈال سکیں لیکن ہم ان احقوں کو کس طرح بتائیں کہ ایک لیبارٹری ہوا ہم ان لیبارٹریوں کو بندر کر چکے، ان کے دروازوں کو مغلل کر چکے۔ اب ان کے دردو یوار پر جائے ہیں اور اندر سب کچھ گرد آؤ دہے۔ ان آسیب زدہ لیبارٹریوں سے ہمارا کوئی تعلق نہیں رہا۔ تم اگر چاہو تو از خدا نہیں کھول سکتے ہو۔ کھول کر ان میں تجربات شروع کر سکتے ہو۔ کامیاب ہونے لگو تو ہمیں اطلاع بھجوں

## ترقی

موجود سے مقصود کی طرف سلامتی سے بڑھتے رہنے کا نام ترقی ہے۔ (یہاں لوچی ترقی کے حصول کے لیے ہر زمانے میں اوزار کا وجہ رکھتی ہے) مقصود کا تعین کرنا اس کا حق ہے جو لوگوں کی جعلی کوچی خوشی پر قربان نہ کر دے۔ لوگوں کا ذر رکھنا بھی حق ہو سکتا ہے مگر اللہ کا ذر رکھنا سب سے بڑا حق ہے۔ مقصود کا تعین ہو جائے اور تعین کرنے والا جو کام کسی کو پر دکھنے تو پھر اسے خدائی ڈیوبی سمجھ کر ادا کیا جانا چاہیے۔ کسی کو مقصود کے تعین کرنے والے سے تقدیمیں کرنا چاہیے۔

جو درکار ہو گا، وہ ایسے آئے گا جیسے پہلے کچھ نہیں آیا۔

انسان کے اندر کی آگ اسی طرح سے بھڑک رہی ہے بلکہ ساری ایجادوں، ساری طاقت اور ساری تحقیقیں نے اس جلتی پر اور تسلی ڈال دیا ہے۔ پوری انسانیت تباہی کے گز ہے پر کھڑی ہے اور ہر وقت خوف سے قرقرہ کا پر رہی ہے لیکن خوفناکی کا یہ جذبہ کسی وجہ کے بغیر نہیں ہے۔ انسان کی باہر کی دریافت اور باہر کی اختراقات اور معلومات نے انسان کو سکون تو نہیں دیا البتہ بھر اسادیا ہے اور یہ وہ بھرگاہ ہے ہی ہے جس نے اس کے اندر خود کشی کی یقینت پیدا کر دی ہے۔ جب انسان کا دل خوشی سے خالی ہو، روح بے لطف ہو اور جاتے وقت ہاتھ بھی خالی ہو تو پھر زندگی میں اس کا حصول اور ان سائنسی دریافتوں سے کیا ہا؟

اگر انسان زندگی بھرا پئے اندر سے اور اپنے مرکز سے بے نیاز رہے اور اپنی مشکلات کا حل باہر سے تلاش کرتا رہے اور اپنے سکون باہر کی چیزوں میں دھونڈتا رہے تو وہ یقیناً ایک بے مرخص ہو گا اگر انسان اپنے اندر کی تھویرت کے مقابلے میں باہر کی چیزوں اور باہر کے سہاروں میں امان دھونڈتا رہے تو اس کا ناجام ایک ٹھنگ دل مریض اور ایک ہارے ہوئے جواری کا ساہ ہو گا۔

ترقی کی بنیاد محبت پر استوار ہوتی ہے۔ محبت دونوں طرف سے جب ہی ہو سکتی ہے کہ تساوی ہو اور ہماری تساوی

ہیں۔ یہ پرانے تکی مذہب کا تقاضا ہے لیکن اس کے ساتھ ہی میں اس سیدھے میں ہزار پر لکھتا ہوتا ہے "NOVUS ORDO SECLORUM." یعنی نئے سیکولر نظام کے تحت۔

میں چاہے ایک معروف وکیل بننے کا خواب دیکھوں یا ایف سکشن کا پالک بننے کا یا ایک اعلیٰ درجے کا جدید قسم کا سکول چلانے کا تو ہر حال میں ان خوابوں کو انسانی دنیا سے وقت لینے کے لیے مجھے پیسے کی ضرورت ہو گی۔ اصل میں دولت ہی نائم ہے۔ یہی نائم کی کہانی کی اصل ہیرہ ہے۔ انسانی ذہن گھوم پھر کر، کوہ کوہ کر اور ڈھونڈ ڈھونڈ کر قصوراتی خواب بخاتا ہے اور پھر ان خوابوں کو انسان کے وقت کی زمین میں بوتا ہے تو ان خوابوں کو وقت انسانی کی سرزی میں بونے کے لیے پیسہ ہی اس کا واحد ہمارا اور ذریعہ بنتا ہے۔

اب روپیہ غلافت بھی ہے، یہ ایجاد ہے۔ جس طرح انسانی بدن میں غذا کی گردش بذریعہ متعلقہ خانوں میں ہوتی رہے، اس وقت تک توحیث کا سلسلہ قائم ہے لیکن اگر یہ گردش رک جائے، قبض کی صورت اختیار کر لے تو پھر جان کے لालے پڑ جاتے ہیں۔

س قبض کیوں ہوتی ہے؟

ج: جب دولت پر دولت ٹھوٹی جائے۔ نکاس کے راستے ہند کر دیئے جائیں تو جان لیوا قبض ہو جاتی ہے۔ دولت کو جمع کرتے جائیں تو بد بودا روزی، بن جاتی ہے۔ اسی اور روزی کو بھیر دیں تو اعلیٰ درجے کی کھاد، بن جاتی ہے۔ اسی طرح دولت بکھرتی رہے تو اچھا ہے لیکن دولت میں اور شست میں ایک ہی قدر مشترک ہے کہ دونوں خوشحالی کے خامن ہوتے ہیں۔ ایک معاشرے میں اور ایک کھیت میں!

دولت کوئی چیز نہیں ہے، کوئی شے نہیں ہے۔ یا ایک عمل ہے۔ یوں سمجھو یہ زندگی کی عبارت میں ایک فعل کے طور پر ایک تحریک کے طور پر کام کرتی ہے۔ دولت ایک اسم نہیں ہے، یہ فعل ہے۔

یا تو اس طرح ہو سکتی ہے کہ سب امیر ہو جائیں اور یا اس طرح سے ہو سکتی ہے کہ سب غریب ہو جائیں اور ظاہر ہے کہ سب کا امیر نہ نہ تو اختیاری نہیں، مہا غریب بننا اختیاری ہے۔ پس باہم محبت کی صورت بھی ہے کہ سب غریب بن کر رہیں۔ اس سے یہ راذنیں کہا پے احوال جمع جھٹکہ کو چھین کر جتنا جن جائیں بلکہ غریب بننے سے مراد عادات و معاشرات میں غریب بن جانا ہے۔ اسی کو دوسرے لفظ میں کہا جا سکتا ہے کہ سادہ زندگی میں ہی محبت ہو سکتی ہے اور سادہ زندگی ہی محبت کی اساس ہے۔ جب معاشرے میں محبت باہم ہو گی تو معاشرہ ترقی کی طرف گامز نہ ہوگا۔ کوئی کوئی نختان قائم ہونے سے سارا علاقہ سر برپیں کہلا سکتا۔

## دولت

جب تک آپ دولت کی بہن کو نہیں سمجھیں گے، یہ بات آپ کے دھیان میں نہیں آئے گی کہ دولت ہے کیا؟ دولت ہمارے عہد کا دھرم اور ہمارے دور کی فقہ ہے۔ دولت سے چیزیں رونما ہوتی ہیں۔ اس سے عمل کی چیل چلتی ہے۔ علم کی شرع روش ہوتی ہے۔ زندگی کا سارا دار و دار اس پر ہے۔ آپ کتنا بھی کہیں کہ ماہ پر سی گھنیا رہیے ہے۔ ذرا مہاراج اس کا فوراً بطلان کر دے گا۔

علم الاتصال دولت کا حاکم اعلیٰ نہیں ہے کہ اسے حکم دے کہ آئندہ سے یہی مرضی کے مطابق اور یہی منصوبہ بندی کے مطابق چلا کرو۔ دولت نہ پڑے گی اور کہے گی، اسے اقتصادیات کے علم توہنوسوں کے زور پر اعداد و شمار کا ساننا بجا کر درندوں کو کرتے دکھانے پر مجبور نہیں کر سکتے تم بس ایک علم کی حد تک رہو، میرے من لگنے کی کوشش نہ کر۔

کہنے لگا یہ جو مابرین اقتصادیات، برداشت، میکنر، اکاؤنٹنٹس، سی اے، ایم بی اے ہوتے ہیں، یہ دولت کے عبادت کدے کے پیاری ہوتے ہیں۔ ان کا روپ پاریوں کا ساہتا ہے۔ یہ دولت کی شان میں بھجن گاتے اور قصیدے پڑھتے ہیں اور اس کی شان سے لوگوں کو مرعوب کرتے ہیں لیکن ان کا دولت پر کوئی کثرہ ول نہیں ہوتا۔ یہ جو دولت ہے ناید دنیا کی روح ہے۔ دنیا ایک جسم ہے اور دولت اس کے اندر جان ہے۔ اس کی وجہ سے دنیا میں حرکت اور کائنات میں ارتعاش ہے۔ دولت پر حکم جتانے کی کوشش نہ کرو۔ اس کی پوچاہیں مصروف ہو جاؤ، اس کی عبادت کرو، اس کے گاؤ۔

جتنے بھی بھگت، اولیاء اللہ، شہید، سورے اس دنیا کو اعلیٰ القدار عطا کرنے کے لیے دولت ان کو اور ان کی یادوں کو سہارا دیتی ہے، ان کے لیے رسیاں کرتی ہے۔ دن منانی ہے، مگر کرتی ہے، یہ کرتی ہے۔ دولت نہ ہو ان بزرگوں کے مزاروں کی ترکیں و آرائش نہ ہو سکے۔ ان کے مرقدوں کے گرد گھٹان نہ بن سکیں۔ ان تک تینچھے والے راستے کشادہ نہ ہو سکیں۔ اس کے ذریعے قدیم ہیروں کی سلامی اتاری جا سکتی ہے اور انہیں نئے سرے سے زندہ کیا جاسکتا ہے۔

قائد اعظم سے ملنے اور ان کی تصویر کو ہر روز اور ہر وقت دیکھنے کا واحد سہارا کرنی نوٹ ہیں۔ ذرا روں پر بھی امریکی مشاہیر کی تصویریں ان کی یاد دلاتی رہتی ہیں۔ پانچ ذرا روں پر بھی اگر ابراہم لٹکن کی تصویر نہ ہو تو لوگ اسے بھول جھال جائیں اور اس کی شکل و صورت ان کے ذہن سے گھو ہو جائے۔ ذرا روں پر لکھا ہوتا ہے کہ ہم ذات خداوندی پر ایمان رکھتے

لیبلوں میں سنے اور سمجھنے کی صلاحیت نہیں ہوتی اور وہ حقیقوں سے آشناً حاصل نہیں کر سکتے۔  
سلوک کا رستہ اختیار کرنے سے کیا ملتا ہے۔ اس کا انعام کیا ہے؟  
اس کا انعام یہ ہے کہ آپ کے وجود میں دوئی شد ہے اور آپ ایک اکائی ہو جائیں۔

باطن کے سفر کا رستہ کس طرح سے مل سکتا ہے؟  
انہا کی مقابلے بازی ترک کرنے سے! جب آپ دوسرے لوگوں کی انہا کے ساتھ اپنی انہیں بھرا کیں گے تو  
آپ کو باطن کے سفر کا راستہ نظر آنے لگے گا۔  
خود شناسی کے عمل میں مصروف رہنے سے زیادہ بڑی اور کوئی دریافت نہیں۔ اس عمل سے آپ کو ہر روز ایک نیا

ہیرال سکتا ہے۔  
خود آزادی ایک فل نامم صرف فیت ہے۔ اس کا آپ گھر پر بھی کر سکتے ہیں اور وقت کے اوقات میں۔ جب راستے

میں اندر ہیز ازیادہ ہو تو آپ کو ازیادہ روشنی کی ضرورت ہے۔ ایک کے جگہ دو تاریخ جلا کرو کیجئے لیں۔  
عام نفیات کا علم آپ کو سکھاتا ہے کہ مطابقت کس طرح سے کی جائے اور مقامات کیے دھونڈتی جائے۔ یہ  
آپ کو خود شناسی کا علم عطا نہیں کرتا۔ یہ مناظر تبدیل کرنے کی رائے دیتا ہے اپنے اندر تبدیل یا پیدا کرنے کا گزینہ سکھاتا۔  
اگر آپ اپنی زندگی میں تبدیلی کے خواہاں میں تو آپ کو زندگی سے بیزار ہونا ضروری ہے۔ ایک حال مت اور

خوابیدہ انسان اپنے میں تبدیلی کا آرزو مند نہیں ہو سکتا۔  
جب بیزاری کا پارہ چڑھا ہوا ہو تو آرام سے کری پر بیٹھ جائیں۔ سمجھو نہ کریں اپنی بیزاری ڈور کرنے کے لیے  
کوئی ترکیب نہ رواںیں۔ بس اس کا مطالعہ کریں اور پسکون روح اور پسکون ذہن کے ساتھ بیزاری کا ویہ یوکیٹ ملاحظہ  
کریں۔

ان باتوں سے سمجھی خوف نہ کرو کہ:

تم اصل میں کون ہو اور کیا ہو!  
ماضی کی یادیں جتنا ہے ہونا اور مستقبل سے خاکہ نہ ہونا  
اگر آج کوئی تحریک نہیں یا کوئی جیجان نہیں کوئی بلا گناہ نہیں۔  
غلطی کرنے، غلطی کھانے اور غلط ہونے سے!

اگر کسی کی توجہ نہیں سکے۔

اپنے منفی روزیے سے بھی خوف نہ کھانا

گر کر اٹھنے سے بھی خوف نہ کرنا

اور اس کا توبالکل ہی خوف نہ کرنا کہ لوگ میرے بارے میں کیا سوچیں گے۔  
خود شناسی خود فرمی اور خود ستائی دنوں کا علاج ہے۔ اس قدر ماہیز کو ہر وقت لگا کر دیکھتے رہیں بڑا فائدہ ہو گا۔

## حقیقت اور سچ

### ایک حقیقت اور اس کا اختیار

جب ایک حقیقت کو سمجھ کر رہا ہے میں اتار لیا اور جذب کر لیا تو پھر روزمرہ کے کاموں میں ضرور کوئی ایسا مقام  
ٹلاش کریں جہاں اس حقیقت کو روز آزمایا جاسکے۔ جب حقیقت تحریب سے ملتی ہے تو جانکاری کا دھاکہ ہوتا ہے۔  
ایک حقیقت پر توجہ فرمائیں: ایک آدمی دوسرے شخص پر جتنا بھی بوجہ ذات ہے اور اس کو دیتا ہے (جان بوجھ کر  
یا بے خیال میں) وہ اسی بوجھ سے خود کو بھی اتنا ہی بیچر رہا ہوتا ہے اسی قدر دبارہ ہوتا ہے..... ایک روز سمجھے ایک کانڈار پر رہا  
ہی غصہ آیا۔ میں کیا پوچھ رہا تھا اور وہ کیا جواب دے رہا تھا۔ جو میں نے ماں کا تھا وہ اس کے برکش کچھ اور ہی کمال رہا تھا  
میرا دل چاہا کہ اس کے ایک چانسار سید کروں۔ اچانک مجھے اس "حقیقت" کا خیال آگیا کہ جتنا زور اس پر صرف کروں گا  
اسی قدر روز سمجھے بھی وھیلے کا مجھے بھی Push back کرے گا۔ میں نے چانسار نے کا خیال چھوڑ دیا اور سیٹی بجا تا ہوا  
دکان سے نکل آیا۔ اب میں ایک آزاد انسان تھا۔

مشکل پڑنے پر آپ اسکیلے ہی اپنے آپ کو بچا سکتے ہیں۔ آپ کے پاس سارا حفاظتی سامان پہلے ہی سے موجود  
ہے۔ یہ آپ کو کامیابی عطا کر سکتا ہے۔ دنیا آپ کو کتنی شدت سے کیوں نہ دبائے آپ اس سے چھکارا حاصل کر سکتے  
ہیں..... جب آپ کسی وجہ سے نالاں ہوں ناراض ہوں تو ایک لمحہ زک کر آرام سے میٹھے جائے اور سوچنے  
کا اس صورت حال پر میں اپنی ذاتی عقل کس طرح سے استعمال کر سکتا ہوں اور خداوس کا یہاں کیا حل دھونڈ سکتا ہوں۔ پھر جو گی  
ترکیب آپ کے ذہن میں آئے گی بالکل ٹھیک ہو گی..... میکائی عمل سے گر بیکریں!

اواسی اور اکلا پا انسان کے ذہن کے اندر رہتا ہے۔ خاص طور پر ذہن کے اس حصے میں جس کو یہ وہم ہے کہ وہ  
دنیا سے الگ تھلک ایک اکائی ہے۔ لیکن ایسا نہیں ہے۔ وہ عالمی کائنات کا ایک حصہ ہے۔ اس کائنات کے  
ریگ کا ایک سر ہے۔ جب یہاں آپ کو سمجھا گئی تو اکلا پے کا ڈکھ دو رہ جائے گا۔

بہت سے لوگ زندگی کی حقیقوں سے آشناً حاصل کرنے میں کیوں ناکام رہتے ہیں اس لیے کہ وہ اصل آدمی  
سے بات کرنے اور اس کی بات سننے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ آپ ایک کامیاب انسان سے بات کرتے ہیں یا ایک  
مصلوف مان سے غفتگو کرتے ہیں۔ لیکن یہ سب لیلیں ہیں "کامیاب انسان"۔ "مصلوف مان"۔ "خوبصورت محبوب"

رہا ہوں اور میں اپنی ایک اور ہی تصور یہ کہ پھٹا اٹھائے پھر تباہ ہوں اور لوگ اس تصویر کی داد دیئے چلے جاتے ہیں۔ مجھے بڑا افسوس ہوا کہ میرے بجائے میری تصور کی اور میرے اج کی پوجا ہو رہی ہے۔ میں نے وہ پھٹا اٹھا کر ایک طرف رکھ دیا اور اپنے وجود سے پہلی مرتبہ ملاقات کی۔ پھر مجھے ان دونوں میں فرق معلوم ہوا اور میرا دل خوشی سے اور لذت سے اور آمند سے بھر گیا۔

### ناممکنات

آدمی کی مشکلات اس وقت پیدا ہوتی ہیں جب وہ ناممکن کو ممکن بنانے کی کوشش کرتا ہے اور وہ تم کو حقیقت سمجھنے کی کوشش میں مصروف ہو جاتا ہے۔

وہ زندگی کی کامیابیوں پر پھولانیں سماتا اور ہر ایک کوٹھوں گے مارتا ہے اور یہ نہیں جانتا کہ کامیابی کے ساتھ ناکامی بھی دامتہ ہے۔ زندگی بڑی عجیب ہے یہ لستی بھی ہے اور دیتی بھی ہے۔ سمندروں کو دریا بھی دیتی ہے اور سمندروں سے بادل بھی لیتی ہے۔

انسان دوسروں کے ساتھ بھائے باہمی کا دعویٰ کرتا ہے اور اپنی زندگی کے ساتھ قدم ملا کر چلتے سے قاصر ہے۔ دوسروں کے ساتھ مل کر چلتے کے لیے ضروری ہے کہ اپنے ساتھ مل کر چلا جائے۔ آدمی کو یہ تم ہے کہ وہ اندر کی دنیا اور باہر کی دنیا کو الگ الگ لے کر سفر کر سکتا ہے۔۔۔ ناممکن! ادنیا تو ایک ہی ہے۔

وہ حقیقت کو توڑ مردوز کراپی منفعت کے مطابق کرنا چاہتا ہے۔۔۔ ناممکن! حقیقت توڑی مردوزی نہیں جاسکتی نہ ہی ڈھانی جاسکتی ہے۔ البتہ خود کو اس کے مطابق ڈھانلا جاسکتا ہے اور یہی زندگی کا راز ہے۔

### حقیقت

حق ایک آدمی کے لیے بڑا ہی سخت بڑا ہی ظالم اور بہت ہی سگدی خلاف ہے۔ وہ ہمیشہ ہی نقصان پہنچاتا ہے۔۔۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ وہ شخص حق کو اپنی عطا کردہ صورت میں دیکھنا چاہتا ہے۔ حق کو اس کے اصل روپ میں نہیں۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ انسان اپنے آپ میں تبدیلی پیدا کرے اور حق کو اس کے حال پر رہنے دے وہ جس شکل میں بھی ضرور اہوتا ہے وہی اس کی اصل صورت ہے۔

ایک شخص دوسرے انسان کو صرف ایک ہی شے عطا کر سکتا ہے اور وہ ہے اس کی بالغ نظری کی سطح یا کم نظری کی سطح۔ بس یہی ساری کہانی ہے اور یہی سارا قصہ ہے۔ چنانچہ سری رمز کی دنیا میں خی وہ ہے جو اپنی بالغ نظری میں اضاف کر کے اپنی سطح بلند کرے۔

اپنے آپ کو چھاٹا بابت کرنے کا ایک ہی راستہ ہے کہ اپنے آپ کو چھاٹا بابت نہ کیا جائے۔ سچائی کو اپنا آپ ثابت کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی جس طرح عتاب کو اپنا آپ ثابت کرنے کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی کو وہ عتاب ہے۔

لوگوں کو بچانے سے پہلے اپنے آپ کو ضرور بچا کر رکھوادا پنی حفاظت کرو۔  
کسی شے کے گم ہو جانے پر اتنا دا دیا نہیں کرنا چاہئے جو چیز گم ہو سکتی ہے وہ مل بھی سکتی ہے۔

### حق اور حقیقت

(1) "تم کو یہ کیسے معلوم ہو کر ہم حق کے اندر داخل ہو گئے یا ہم صرف حق کا تذکرہ کر رہے ہیں؟"  
”آپ حق کے اندر اس وقت سانس لینا شروع کرتے ہیں جب حق کے تذکرے اور حق کی وادی میں سیرو یا سات کرنے کے درمیان کوئی فرق محسوس نہیں کرتے۔“

(2) "ہم براہی کی بیرونی کیوں کرتے ہیں جب ہم کو اچھی طرح سے معلوم ہے کہ برائی ایک خطرناک ہے؟"  
”وچہ یہ ہے کہ ہمارے اندر کچھ حصے ایسے بھی موجود ہیں جو برائے کو اچھا سمجھتے ہیں۔“

(3) "خود گہری کا عمل اس قدر تکمیل دہ اور بیزار کن کیوں ہے؟"  
”عام طور پر تو ہم ہمیں کہنے گے کہ سچائی کا سامنا کرنا یہ اتکلیف دہ عمل ہے اور اس کی کمزور اہم برداشت نہیں کی جاسکتی۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ حق کے خلاف مدافعت اور اس کے ساتھ لڑائی ہم کو اذایت پہنچاتی ہے اور بیزار کرتی ہے۔“

(4) "ہم اپنی آزادی کی راہ میں کس طرح سے ہمکار کرے گا؟"  
”جس قدر تیزی سے اور سرعت سے ایک آدمی اپنی غلط بات کی مدافعت کرے گا اور اس کا پالن کرے گا اسی قدرستی سے اور کاملی سے وہ اس پہاڑی پر چڑھ سکے گا جو اس کو آزادی کی نعمت سے ہمکار کرے گی۔“

اگر آپ اپنے ذکر اور کرب کے اندر جھاٹک کر دیکھیں اور اس کا گہر امطالعہ کریں تو آپ کو اس کے اندر کی غلط قسم کی بیش قدمیاں نظر آئیں گی۔ ذکر ایک شخص کو توجہ کا مرکز بنادیتا ہے وہ خود بھی اس توجہ کا طالب ہو جاتا ہے۔ وہ شخص اجتماعی سچ ایک کامیاب کردار بن جاتا ہے اور ہر وقت ڈرائے میں مصروف رہتا ہے۔ ذکر اور اتنا بڑی خطرناک چیز ہے۔ یہ انسان میں انا نیت کوٹ کوٹ کر ہو رہی ہے۔۔۔ جب بصیرت بڑھتی ہے اور گہرداری کا عمل وجود میں آتا ہے تو ذکری اور سوگی اس ڈرائے کو ترک کرنے لگتا ہے۔ بیماری کے مقام پر صحت کا سیلا ب پھیلے لگتا ہے۔

### حقیقت اور پرچھا میں

اس نے کہا جس پرچھائی کا اور نیکی کا اور بھلا کا غلبہ طاری تھا اور میں بھلے افعال میں بیماری کی حد تک جاتا تھا، پھر مجھے صحت ہو گئی اور میں صحت مندوں میں سے ہو گیا۔ میں نے پوچھا یہ کیسے ممکن ہوا تو اس نے بتایا کہ میں بڑا تحریر تھا اور سخاوات میں مشہور تھا۔ لوگ بیماری سخاوات کے پرستار تھے۔ اچانک ایک روز میں نے محسوس کیا کہ اس سخاوات کے عوض تو میں ان سے انعام کی توقع رکھتا ہوں اور ان کی داد کا متلاشی ہوں۔ میں نے سوچا کہ میں تو ایک غلط راستے پر چل

وہ پھر وہ مسئلے ہی آپ کے نہ ہوئے جو آپ اپنائے پھرتے ہیں۔  
یاد رکھئے کہ علم ایک ضروری ہے اور اس کو ضروری حاصل کرنا ہے لیکن یہ ادراک نہیں ہے۔ ہم جل و جواہر پر سینکڑوں ہزاروں کتابیں پڑھ کر انہیں اپنے ذہن میں محفوظ کر سکتے ہیں لیکن یہ لعل و جواہر کا ادراک نہیں ہے۔ علم ہم پر اس وقت بصیرت بن کر وارد ہوتا ہے جب ہم حقائق کو اپنے عمل کرنے کی اجازت دیتے ہیں اور وہ ہمارے روئے میں تبدیل پیدا کرتے ہیں۔

”ہماری تست میں یہی کچھ کیوں لکھا ہے یہ بدل نہیں سکتا؟“

”آپ کو جو ملتے آپ کی طبیعت کے مطابق ہتھا ہے۔ جس طرح کے آپ آج میں اسی طرح کا کل آپ کوں جائے گا۔ اگر آپ یہ سب کچھ جوں رہا ہے پسند نہیں ہے تو اپنے آپ میں تبدیلی پیدا کر لیں۔ آسان سی بات ہے۔“  
اعظوں کے پاس بڑے بڑے جواب ہوتے ہیں لیکن اب میں ان کو اہمیت نہیں دیتا بلکہ محکم کرتے ہو۔ جس طرح ہوٹل کے مالک عام طور پر دوسری بھجوں پر کھانا پسند کرتے ہیں اسی طرح اگر وہ عظوں کو کہیں اپنے کہے پر ادا رکھنے سے پرمل کرنا پڑ جائے تو ان کی زندگیاں اجین ہو جائیں۔  
ایک حقیقتی سبق یہ یاد رکھو کہ جب آپ ہر شخص کے اور ہر شے کے حرم و کرم پر ہیں اور آپ بلا ای نہیں کرتے، بھجوں نہیں کرتے تو آپ فتح یا بیس۔

### اصل حقیقت

ذات کی حقیقت اور اس کی کہندہ جانے کے لیے ایک اور نقطہ نظر سے جانچنے کی ضرورت ہے۔ کبھی آپ نے دیکھا اور محبوس کیا کہ آپ ایک وجود رکھنے کے باوجود اس وجود میں بہت سے آدمی ہیں۔ یعنی ایک صورت حال میں آپ ایک طرح کے شخص ہوتے ہیں اور دوسری صورت حال میں بالکل دوسری طرح کے..... اگر کسی شخص پر اپنی علیت اور فضیلت کا زرع بھانا ہو تو آپ کچھ اور ہیں اور جب اپنے افراد خانہ سے حاصلہ کرتے ہیں تو بالکل ہی ایک دوسری شخصیت کے حامل ہیں۔

جب آپ اپنے اندر کے کرداروں کو اپنے وجود کی شیخ پر آتے جاتے اور سوائے ہمترے دیکھنے کے قابل ہو جاتے ہیں اور ان میں یکتاپی پیدا کرنے کی صلاحیت پیدا کر لیتے ہیں تو پھر شیخ پر ایک ستاثا چحا جاتا ہے اور اصل شخصیت ایک بادشاہ کی طرح آ کرتخت پر تسلکن ہو جاتی ہے۔

### سچ اور سچائی

ایک روز ایسے ہوا کہ ہمارے درمیان سچائی پر بحث ہونے لگی۔

### پارٹی بازی

جو شخص کسی ایک سائیڈ کو اختیار کرتا ہے وہ حق سے آشنا نہیں ہو سکتا کیونکہ سچائی انسان کی بنائی ہوئی پارٹیوں سے مادر ہے۔ جہاں پر سائیڈ A ہوگی وہاں پر سائیڈ B ضرور ہوگی۔ یہ دونوں مکار کر بھر جان پیدا کریں گی۔ لوگ کہتے ہیں کہ جب تک سائیڈ اختیار نہیں کریں گے اس وقت تک تکش کیسے ہو گی جدوجہد کس طرح ہو سکے گی۔ زندگی کا قافلہ کیسے رواں ہوگا؟ یہ ایک اذی احتقاد سوال ہے۔ جو عام طور پر ہمتوں میں پیدا ہوتا رہتا ہے۔ لیکن ”خدا“ ”سچائی“ اور ”حقیقت“ کو کچھ تسلیم کرنے کی احتیاج نہیں ہے۔ ”حقیقت جاتی ہے“.... اور پھر ایمانداری کی بات تو یہ ہے کہ اس دنیا کو سائیڈیں لینے سے اب تک کیا ملا؟

سائیڈ کو اور پارٹی کو چھوڑنا بڑے دل گردے کا کام ہے۔ کوئی شخص ہی اس طرح سے کر سکا ہے کہ اپنے آپ سے لیبل اتنا کر زندگی برکرنا شروع کر دے۔ لیبل آپ کو تحفظ اور طہانت کا حس فراہم کرتے ہیں۔ ان کا اتنا بہت مشکل ہوتا ہے۔ مخالف سائیڈوں سے نہ رہ آزمائی ہو اخوب کام ہے لیکن اس کا حق سے کوئی تعلق نہیں ہے جیسے ہیئت خلافت سے اور ہوتا ہے۔

### رہنمائی

حوالہ کر کے اور کوشش کر کے ان را ہوں کو اپنائیں۔

1- سری رمز کے قوانین کو بھجن کی صلاحیت پیدا کریں۔

2- مانگے کے خیال سے خود کو بچائیں۔

3- دل ٹوٹنے کی حالت میں سبق ضروری سیکھیں۔

4- شادمانی کے فریب نظر تصور پر گہری نظر رکھیں۔

5- دوسروں لوگوں کے اثر سے آزاد رہیں۔

6- خود اذیتی کی وجہ ہو نہیں اور اس کا خاتمہ کریں۔

7- بے حقیقت مزبوروں کا کھون لگائیں اور ان کی راہ چھوڑ دیں۔

8- اپنے آپ میں تبدیلی کے لیے خوش باشی کی قوت کام میں لائیں۔

### علم اور بصیرت

سری رمز اور تصوف کا علم پورے کا پورا منطقی علم ہے۔ مثلاً اگر آپ وہ شخص نہیں ہیں جو آپ سمجھتے ہیں کہ آپ ہیں پھر وہ مسائل بھی آپ کے نہیں ہیں جو اس شخص کے ہیں۔ آپ وہ آدمی نہیں ہیں جو آپ اپنے آپ کو سمجھ رہے ہیں لامحال

چالی کی بیچان یہ ہے کہ دوسروں کو گزندشت پہنچائے۔ جو چالی دوسروں کو تکلیف دیتی ہے وہ چالی نہیں لادیتی ہے۔  
پچھے لوگ حق کو دیکھا کر بینتھے رہتے ہیں کہ باہر لکھا تو اس کو خندلگ جائے گی۔

حق بھی دریا کی مانند ہے جس کے کسی مقام پر دو دھارے ہو جاتے ہیں۔ ان دونوں دھاروں کے درمیان جو  
بریت پیدا ہو جاتی ہے اس پر نہنے والے لوگ عمر بھرا یک ہی جھگڑے میں مصروف رہتے ہیں کہ ہماری طرف کا دھارا یہی  
اصل دریا ہے۔

چالی کو اپنی چکا چوند ذرا حاضر کے کرنی چاہئے ورنہ لوگوں کی نگاہیں خیر و ہرجائیں گی اور انہیں کچھ بھی نظر  
نہیں آئے گا۔ غلط راستہ اختیار کر لیں گے۔

حق کہنے سے حق ختم ہو جاتا ہے۔ حق کرنے سے حق قائم رہتا ہے۔

کوئی حق ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ کوئی حق حاصل نہیں ہو سکا۔ کوئی حق دلیل و برہان پر قائم نہیں رہ سکتا۔

وہ جو بنانا یا اور یہی میذق آپ کو دیجا جاتا ہے وہ آسانی کے لیے ہوتا ہے۔ اُسے ایک طرح کی خواب آور  
گوئی سمجھتے ہیں۔

میرے خیال میں کسی بھی فانی انسان سے ایک خوشنگوار ماحول اور سازگار حالات میں اس بات کی توقع نہیں کی  
جاسکتی کہ حق کو پورے کا پورا پکڑے یا کم از کم اس کے مرکز میں ہی باقاعدہ دے۔

وہ شوخ دشمن کی توجاپنی جانب مبذول کرانے پر مصر ہوا یک طوائف کا سامراج رکھتا ہے کہ کبھی  
ذکر کر اس پر ٹھہر ک جھاڑنے لگتے ہیں۔

پچھے لوگ ہر وقت اور ہر گھری حق بولنے کا دعویٰ کرتے ہیں اور حق کو یہ گاری کے طور پر استعمال کرتے رہتے  
ہیں ایسے لوگ لپائے ہوتے ہیں۔ حق تو ایک بہت نیز ہوا ہو چکی ہے۔ چھپا کر رکھنے والا یہ دولت تو سمیت کے رکھی جاتی  
ہے اور اشد ضرورت کے وقت استعمال میں لائی جاتی ہے۔

## تعریف

تعریف کیا ہے۔ وہ تی کا اور محبت کا اظہار ہے اور ہمیں اس اظہار کو اکثر ویشن عمل میں لاتے رہنا چاہئے۔ کسی  
کوئی اچھا کام کیا۔ کسی نے کوئی اچھی بات کی۔ بھلے شبد کا اچارن کیا۔ اس کو فوراً تعریف ملنی چاہئے۔

جب آدمی کو قبر کے اندر لٹایا اور اس پر مٹی ڈال دی تو اس وقت اس کی تعریف و توصیف سے کیا فائدہ! تعریف کی  
تو ہم سب کو اگئی اور اسی وقت ضرورت ہے۔ ہماری زندگی میں ہمارے ہوتے ہوئے۔ میرے پر کسی نے منہ چواتو کیا کافی کافہ!  
آدمی چاہے باوشاہ ہو چاہے فقیر اس تاد ہو شاگرد گروہو چیلہ شادی شدہ ہو یا کوارا، دھقان یا فلسفی۔ اس کو تو  
تعریف کی اب اور اس وقت ضرورت ہوتی ہے اور سب کو ہوتی ہے۔

اس تعریف کا کوئی مزانیں جو ڈھونڈ کر کوشاں کر کے اور گھر گھار کے حاصل کی جائے (جیسے کتابوں کی رومانی

وغیرہ میں ہوا کرتی ہے) بلکہ تعریف Effort-less ہوتی ہے۔ جب یہ تم کو قدرتی طور پر ملے جب ہم کسی کے لیے کچھ  
کر رہے ہوں اپنے لیے کچھ کیا ہو کوئی کارنا مکار کے دکھایا ہو۔

ہم سب کو ایک دوسرے کی ضرورت ہے اور ہمیں موقع پر موقع ایک دوسرے کی تعریف کرتے رہنا چاہئے۔  
محبت اور رودتی کی ہر عمر میں ضرورت ہوتی ہے (رنیاڑ بڑھے جو سجد جانا شروع کر دیتے ہیں)

If you think that praise is due to him.

Now is the time to slip it to him

For he can not read his tombstone

When he is dead.

ہمارے یہاں ایک مسئلہ محبت اور اتفاق بآہی ہے کہ مسلمان اس نعمت سے محروم ہیں اور ان میں بھی محفوظ  
ہے؛ چنانچہ مولوی صاحب نے جواب بھجوایا کہ:

”محبت دنوں طرف سے جب ہی ہوتی ہے کہ تساوی ہو اور مسلمانوں میں تساوی اسی طرح سے ہو سکتی ہے کہ  
سب امیر ہو جائیں۔ یا اس طرح ہو سکتی ہے کہ سب غریب ہو جائیں۔ اب ظاہر ہے کہ سب کا امیر بنتا تو اختیار نہیں  
البتہ غریب بنتا اختیاری ہے..... لیں باہم محبت کی صورت ہیکی ہے کہ سب غریب بن کر رہیں اور آپ میں گھر اتفاق  
رکھیں۔ اس غریبی سے یہ مراد نہیں کہ اپنے مال و دولت کو اٹھا کر پیچک دیں اور رختا ہو کر بیٹھ جائیں۔ بلکہ غریب بننے  
سے یہ مراد ہے کہ عادات اور معاشرت میں غریب بن جائیں اسی کو دوسرے لفظ میں کہا جاتا ہے کہ سادہ زندگی ہی میں  
محبت ہو سکتی ہے۔

آج کل کے جو قلفی اور یہ میں رائمش کے علیبردار جو ہمدردی ہمدردی پکارتے پھرتے ہیں اور امیری میں اور  
کلف میں اعلیٰ درجے کی زندگی بس کر رہے ہیں۔ ان کو کون سمجھائے کہ ولنتدی اور زماں میں ہمدردی اور محبت جو ہیں  
ہو سکتی۔ وجہ یہ ہے کہ باہم محبت کے لیے ہم خیال ہونا ہی ضروری نہیں، ہم حال ہونا بھی لازمی ہے۔

اور اراء

ایک عام خیال ہے آپ نے بارہا نہ ہے اور پار بارہ ہر لیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ مجھے اپنے مقابلے میں دوسروں  
سے زیادہ محبت کرنا ہے دوسروں کا زیادہ خیال رکھتا ہے۔ لیکن یہ تصور کتنا ہی ارفع کیوں نہ نظر آئے۔ حقیقت میں بہت ہی  
ٹلکھا ہے۔ اپنے آپ کو چھوڑ کر دوسروں سے محبت کرنے میں شخصیت دوئیم ہو جاتی ہے۔ دو حصوں میں بٹ جاتی ہے اور  
دو رج کے خلاف جنگ شروع ہو جاتی ہے اور جہاں جنگ ہوتی ہے وہاں ہر شکر وہ اور پدھورت ہو جاتی ہے۔ جنگ کا  
بریکھی بھی نیکی کی طرف نہیں جاتا..... انسان کو اپنے خلاف جنگ نہیں کرنا ہے۔ اُسے اپنے آپ کو بھٹکانے ہے۔ واقعیت میں

اور حقیقت میں اترتا ہے۔ انسان کو اپنے آپ سے محبت کرنا ہے اپنے آپ سے پیار کرنا ہے۔ جو شخص اپنے نفس کی پکار پر ہر تفاسیر کی طرف بجا گئے لگتا ہے۔ وہ بھی اپنادشن ہے اور جو اس پکار کے خلاف تکوار اخالیت ہے وہ بھی اپنادشن ہے۔ دونوں ہی اپنی ذات کے خلاف نفرت میں اترنے والے ہیں۔ اپنے آپ کو تباہ کرنے والے ہیں لیکن اپنے آپ سے سمجھی انداز میں محبت کرنے والا یہ علم حاصل کر سکتا ہے۔

جو لوگ حق کی باتیں کیا کرتے ہیں ان کی باتیں غور سے سن کرو۔ وہ حق کامیاب نہیں کرتے زندگی وہ حق سے آگاہ ہوتے ہیں۔ وہ عام طور پر اس حق کا تذکرہ کیا کرتے ہیں جس کے بارے میں انہوں نے کسی اور سے سن رکھا ہے کچ کیا ہے۔ ان کا خیال ہے کہچ ایک نظریہ ہے۔ ایک خیال ہے۔ ایک متول ہے یا ایک ضرب المثل تم کی شے ہے۔ اس لیے حق کے بارے میں بول بول کر دلفتوں کے ہاتھوں بلکا ہوتے رہتے ہیں۔... لیکن میری نظر میں حق تسلیم سے اور انکار سے اور رہوتا ہے۔ اس کے بارے میں کبھی بھی وثوق سے یہ نہیں کہا جاسکتا کہ ”یہ ہے“ اور اس کے بارے میں کبھی بھی وثوق سے یہ نہیں کہا جاسکتا کہ ”یہ نہیں ہے“..... دراصل صحیقی اندر کی نظر ہے جب یہ حاصل ہو جاتی ہے تو پھر شکار نہیں ہوتی۔

## حقیقت اور واقفیت

جب کوئی حقیقت ذاتی ہو تو پھر اس کو دوسرے زندگی میں اُنل کی مندی میں بھی لا لیے۔ جب کوئی حقیقت اُنل میں آتی ہے تو اس کو گواغنی فیلڈ جاتا ہے۔ اس سے اُنل کی اپنی مشاہدے حاصل ہوتے ہیں۔ جاوید کے سامنے ایک حقیقت تھی جو اس کے ذہن نے قول کر کرچی تھی۔ جب کوئی شخص کسی دوسرے شخص پر دباؤ ذاتی ہے اور جان بوجھ کر یا انجانے میں اس کو رُڑتا ہے تو اتنا ہی پریشان پر بھی پڑتا ہے اور تقریباً اتنا ہی رُگڑا اس کو چڑھاتا ہے۔

جاوید کو علمی طور پر تو یہ تسلیم تھا لیکن یہ حقیقت اس کے وجود کا حصہ نہیں تھی۔ پھر ایک روز اس نے فرنچی سلائی کرنے والے ہائی کوٹراڑا جس نے سپاٹی کے معاملے میں بڑی احتفاظہ حرکت کی تھی اور اس سے کافی نقصان پہنچا تھا۔... سرزنش کرتے وقت جاوید نے محسوس کیا کہ اس واقعہ کا اس پر بھی اتنا ہی بوجھ پڑ رہا ہے۔ جتنا کہ فرنچی کلرک پر۔

اس نے فوراً اپنی غلطی کا احساس کیا اور با چھوڑ دیا۔ میں اسی وقت وہ آزاد ہو گیا۔ اس نے مسکرا کر ادھر اور دیکھا اور ہولے سے سلاماً علیکم کہہ کر دکان سے باہر نکل گیا۔

Yes+No

تمام انسانی زبانیں ہاں اور ناں میں منقسم ہیں۔ سیاہ اور سفید ہیں۔ مٹی ہوئی ہیں لیکن زندگی نہ سیاہ ہے نہ سفید ہے۔

مرمنی ہے۔ دوسرے کے بغیر پہلا نا مکمل ہے کیونکہ زندگی دونوں کے تال میں کا نام ہے۔ رات اور دن، گرمی اور سردی، سمندر اور پہاڑ، نہاد اور ایمیں۔

اگر تم کوچ سے اور حق سے روشناس کرایا جائے تو وہ حق ایک اعتقاد ہے جائے گا اور اعتقاد زندگی کی راہ کا پتھر ہے۔ جوڑ ہم جتنا بند ہوتا ہے اسی قدر مطلقی، استدلالی اور بکھیا ہوتا ہے۔ وہ اس قدر بند ہوتا ہے کہ اس نے منطق، قفسے اور دلیل بازی کے سوا اور کچھ یہ کھاہی نہیں ہوتا۔

تم آزادی کی اور خوشی کی اور محبت کی زبان۔ کبھی نہیں سمجھ سکتے۔ تم صرف خوف کی اور اندوہ کی زبان سمجھ سکتے ہو۔ آزادی تم سے کی نہیں جا سکتیں یہیں خوف تم سمجھ سکتے ہو۔ یہ تم پر طاری کیا جا سکتا ہے۔ موت تم اچھی طرح سے جانتے ہو گیں زندگی سے ناواقف ہو۔ علم کا معاملہ بڑا ہی وجہ ہے۔ حق ہر مرتبہ داش نہیں ہوتا اور نا حق ہر وقت احتفاظ نہیں ہوتا۔

## حق اور حقیقت

اگر زندگی سے یہ پوچھا جائے اور ہزار برس تک پوچھا جائے کہ تم زندگی کیوں ہو اور زندگہ کیوں ہو تو وہ سبی جواب دے گی کہ میں صرف زندہ رہنے کے لیے زندہ ہوں۔ اس کے علاوہ میرا کوئی اور مقصد نہیں۔

## نامری، نامعلوم، مخفی، غیر محسوس

آپ کے اندر بھی ایک نامعلوم اور ایک مخفی قانون کام کر رہا ہے۔ مخفی قانون آپ اپنی بُرنس اپنی گھر یا زندگی، اپنی ملازمت اور اپنے معاشرتی تعلقات پر وارد کر سکتے ہیں کیونکہ آپ کی زندگی کے جتنے بھی مظاہر ہیں اور جتنی بھی واردات نہیں وہ ساری کی ساری اس غیر محسوس قانون کے تابان ہیں۔

اگر آپ آرام سے اور چپ کر کے دیوار سے ڈھونڈ کر بینہ جائیں کہ جو کچھ ہوتا ہے ہونے دیں، وہ تو پھر یقیناً کئی واقعات روشن ہوں گے اور جو ہونا ہے وہ ہوتا بھی رہے گا لیکن ایسا کر کے آپ اپنے آپ کو ایک مخفی قانون کے تحت فرنچی پلائی کرنے والے ہائی کوٹراڑا جس نے سپاٹی کے معاملے میں بڑی احتفاظہ حرکت کی تھی اور اس سے کافی نقصان پہنچا تھا۔... سرزنش کرتے وقت جاوید نے محسوس کیا کہ اس واقعہ کا اس پر بھی اتنا ہی بوجھ پڑ رہا ہے۔ جتنا کہ فرنچی کلرک پر۔

## وقت کی اہمیت

دنیا میں سب سے مشکل کام وقت کو define کرنا ہے۔ کبھی کبھی مجھے یوں لگتا ہے کہ وقت ایک گز ہے، ایک نما۔ ہے، ایک پیانہ ہے جس سے زندگی کو ناپا جاتا ہے۔ یعنی وجہ ہے کہ خدا زمان کی پابندی سے ماوراء ہے۔ وہ ازال سے ہے اور

ابدک رہے گا اور ابد نائم کی زمیں نہیں ہوگا اور وہاں کوئی خنکی کوئی خرابی نہیں ہوگی اور جہاں کوئی خنکی خرابی نہیں ہوگی، وہاں جانچنے کا کوئی الودار نہیں ہوگا، چنانچہ وقت نہیں ہوگا۔

میں تم کو حوصلہ سے عمدہ تقدیرے سکتا ہوں، وہ میرا وقت ہے بلکہ یہ واحد تحدی ہے جو میں کسی کو دے سکتا ہوں۔

اگر میں تم کو کچھ قسم تجھے کے طور پر دوں تو میں اصل میں تمہیں اپنا وقت ہی دے رہا ہوں۔ وہ وقت جس میں لگ لپٹ کر کر روپیہ کیا لیتا، کوئی تخدیروں تو وقت ہی دیا جس سے میں نے روپیہ کیا، روپے سے تخدیریدا..... لا کر تمہیں دیا۔

اچھا جب میں تمہیں اپنا وقت دیتا ہوں تو گویا تمہیں اپنی زندگی عطا کرتا ہوں۔ دیکھو تا جب کوئی شخص کسی کو تقلیل کرتا ہے تو وہ اس سے اس کا نامہ ہی لیتا ہے نا۔ وہ سال وہ مہینے جو اس نے بر کرنے تھے، وہ چھین لیتا ہے۔ وہ انھیں سال تیس سال... پچاس سال... توجہ میں تم کو اپنا وقت دیتا ہوں تو گویا انپی جان تم پر چھاؤ کرتا ہوں۔

میرا وقت تمہارے ساتھ ایک Investment ہے۔ تمہارا وقت میرے ساتھ ایک Investment ہے۔ آئیے ہم ایک دوسرے کی Investment کا دھیان رکھیں اور اسے علمدی سے صرف کریں۔

جب میں تم کو اپنا وقت دیتا ہوں تو ہر لمحہ، ہر ثانیہ اور ہر منٹ تمہارا ہو کر دیا ہوں کہ وہ لمحہ پھر واپس نہیں آتا۔ نہیں لیا جاسکتا ہے اور تم کو دیا گیا لمحہ کسی اور کوئی نہیں دیا جاسکتا۔ چنانچہ جس نے مجھے اپنا وقت دیا، اس نے صرف اپنی زندگی مجھے دی بلکہ اسی چیزوں جو کسی اور کوئی نہیں جاسکتی اور جو دو بارہ سمجھ نہیں دی جاسکتی (تم ازکیاں تمیشوں کے قوتوں اوقت بدلتی رہتی ہوتا ہے) لیکن یہاں ایسا نہیں ہے۔ محمودہ کو دیا گیا ایک لمحہ محمودہ آگے صالوں نہیں دے سکتی!

خدا نے ہم کو لاکھوں کروڑوں نعمیں عطا فرمائی ہیں لیکن وہ بھی ہم کو وقت کا تجھنیں دے سکتا کہ اس کے یہاں وقت ہے ہی نہیں۔ (وہ ازال ہے، وہ ابد ہے۔ سب چیزوں فا ہو جائیں گی، صرف تیرے رب کا چھروہ جائے گا) میرا عطا کردہ ایک منٹ تمہارے لیے سب سے بڑا اعزاز ہے کہ جب ہم اکٹھیں کر کیا لے کا تادل کرتے ہیں تو اس وقت ہم کو دنوں نے اپنا اپنا لمحہ ساری دنیا سے لیا ہوا ہوتا ہے۔

”ساری دنیا سے کیا مراد ہوتا ہے؟“

ساری دنیا سے Sorry مانگ کر لیا ہوتا ہے کہ سوری دینا! اس وقت میں یہ منٹ سلمی کو دے رہا ہوں، تمہاری طرف متوجہ نہیں ہو سکتا۔ تم بھی کہتی ہو، سوری دینا اس وقت میں اپنا منٹ سر کو دے رہتی ہوں۔ تمہاری طرف توجہ نہیں دے سکتی!..... چنانچہ ہر ایک سے معافی مانگ کر تم اپنا اپنا لمحہ، منٹ یا ثانیہ ایک دوسرے کو دیتے ہیں۔

## ملفوظات، ارشادات

### ملفوظات:

- (1) نامعلوم اور ناشاختہ کو جانے کے لیے آسان ترین عمل یہ ہے کہ اس میں داخل ہو کر اس کا تجربہ اور مشاہدہ کیا جائے نہ کہ اس سے خوفزدہ ہو جائے۔
- (2) ان دونوں باتوں میں زمین آسمان کا فرق ہے کہ اپنے ذہن کے ایک حصے کے زور پر جسے حافظہ یا یادوداشت کہتے ہیں، زندگی برسکی جائے یا ذہن کے پورے استعمال کے ساتھ۔
- (3) کچھ بالکل مختلف اور بہت ہی مختلف فتنوں کے متعلق تائج کے حامل ہو سکتے ہیں۔
- (4) زندگی کے بنیادی حقوق کو اور عام سچائیوں کو باہر باہر پر کھٹھٹے اور ان کی روزمرہ زیارت کے عمل کو ترک کر دیں اور یہ بہانہ نہ کریں کہ میں ان کے گھرے محلی تلاش کر رہا ہوں اور حقیقتوں کی تہہ میں اتر رہا ہوں۔ اب آپ بڑے ہو گئے ہیں، اس لیے اس خود خشنودی کو ختم کر دیں۔

### تجربہ

اس وقت ہم عذاب میں ہیں۔ کیا ساری دنیا عذاب میں ہے لیکن اس کی وجہ کیا ہے؟ کارن کیا ہے؟ مگر اس وجہ کو ڈھونڈنے کے لیے در جانے کی ضرورت نہیں۔ دماغ بالکل ٹھیک ہے اور اپنی جگہ چوکس ہے۔ فقط دل گھٹائے میں آگیا ہے اور اپنے مقام سے مل گیا ہے۔ آگی اور جانکاری کی علم سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ تجربے سے ملتی ہے۔ وہ آنکھیں جو زندگی کی راہوں کو روشن کرتی ہیں، وہ دماغ کی آنکھیں نہیں ہوتیں بلکہ دل کی آنکھیں ہوتی ہیں۔ اگر دل انداھا ہے تو زندگی کی راہ تاریک ہی رہے گی اور ساری عمر اندر ہرے میں گزر جائے گی۔

### حضرت شیخ اکبر کے ارشادات

شیخ اکبر کا ارشاد ہے کہ چونکہ ہم نہیں، اس لیے انبیاء کے مذاق کا اور اراک ہم نہیں کر سکتے۔ تجہیز کے وقت آنکھ تو محل جاتی ہے مگر کمال کے مارے اٹھانیں جاتا۔ فرمایا کہ اس وقت جس میں دم کیا کرو کامل

جاتی رہے گی۔ کثرت ذکر شدت ضرب کے ساتھ مفید ہو گی مگر اس کا خیال رہے کہ ضرب اسی قدر جو جس کا محمل ہو سکے۔ صحابہ کے کمال عقل کی ایک یہ بات ملاحظہ کے قابل ہے کہ انہوں نے مختلف مقامات پر جتنی بھی مسجدیں بنائیں، سب کا قبلہ درست ہے۔ حالانکہ اس وقت نہ ان کے پاس قطب نما تھا، نہ غفاری، نہ وہ منہد س تھے اور نہ ہی ان کے پاس کوئی نقشہ موجود ہوتا تھا۔ بڑے بڑے عقائد، ماہنجیر بحد کو پیدا ہوئے جن کا مشغل اور انجام سے سمجھی ہے کہ اسلام میں نقش پیدا کریں اور اس کی کوئی خامی ڈھونڈنیں۔

حضرت شیخ اکبر کا ارشاد ہے کہ قبول تو پہلی علمات گناہ کا بھول جانا ہے۔ فرمایا کہ اعمال اور افعال اور نوافل تو لوگ کثرت سے اختیار کر لیتے ہیں کیونکہ یہ ایک وجودی شے ہے۔

دوسرے بھی اس کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ اس لیے نفس کو اس میں برا امانتا ہے۔ اس میں طلب جاہ کے موقع بھی ملے ہیں لیکن ایسے گناہ جس میں گناہوں سے رک جانا ہوتا ہے، وہ نفس پر بڑے گران گزرتے ہیں۔ مثلاً حجت ترک کرنا یا غیبت سے باز رہنا چونکہ ایسے گناہوں کو ترک کرنے میں شہرت اور ناموری نہیں ہوتی، اس لیے ان کی طرف کوئی التفات نہیں کرتا۔ احادیث میں اس کا اہتمام زیادہ آیا ہے اور اس کو درع کہتے ہیں۔

پوچھا کوئی ایسا فارمولہ بتائیے جس سے خدا تعالیٰ کی محبت پیدا ہو۔ فرمایا دونوں ہاتھ آپس میں رکزو۔ میں نے ایسا ہی کیا تو پوچھتے گلے، کچھ گری پیدا ہوئی۔ میں نے عرض کی، جی ہاں ہوئی۔ فرمایا بس اسی طرح رکزو تر گزتے گری محبت بھی پیدا ہو جاتی ہے۔

فرمایا، خدا کی قسم کا کرکٹہا ہوں کہ اگر بغیر شریعت تقرب حاصل کرنا چاہے تو برگز حاصل نہیں کر سکتا۔ امت محمدیہ کا ادنیٰ شخص جوان پڑھتے ہے، جاہل ہے وہ ثواب اور جزا عطا میں ایک بڑے کامل عارف کے برابر ہے۔ مثال اس کی یہ ہے کہ پیارے دو شخصوں کے سامنے موجود ہے۔ ایک تو اس کے اجزاء اور اس کو پکانے کی ترکیب کے واقف ہے اور دوسرا کو کچھ علم نہیں لیکن استعمال کے وقت جو قوت جانے والے کو دی ہے، وہی دوسرے کو ہے۔

فرمایا کہ دراصل دنیا نام بمال و دولت اور زن فرزند کا نہیں بلکہ دنیا کی ذی اختیار کے ایسے نہ مومن فعل یا بدحالات کا نام ہے جو اللہ سے اعتراض کر دے خواہ کچھ ہو، اب اس شعر کا مطلب واضح ہو گیا کہ

حب دنیا از خدا غافل شدن  
نے قشاش و نقرہ و فرزند و زن

فرمایا کہ ایک عالم بادشاہ شاہجہان کے ساتھ کسی کامل کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ وہ کامل جس طرح پاؤں پھیلائے تھے، پھیلائے رہے۔ عالم ظاہر میں نے کہا کہ اتنا بڑا سلطان حاضر خدمت ہوا اور آپ نے کچھ بھی اس کی تعلیم نہ کی۔ فرمایا کہ میاں جب تک ہاتھ پھیلائے تھے، پاؤں سینئے رہے۔ جب ہاتھ سمیت لیے تو پاؤں خود بخود پھیل گئے۔

فرمایا سالک کو کسی چیز کی ہوں نہیں ہونی چاہیے۔ کوئی ذوق و شوق کا تمدنی ہے، کوئی رقت قلب کی خواہش کرتا

ہے۔ کسی کو کشف ذکر امت کی آزادی ہے۔ کوئی جنت کا طالب بنا ہوا ہے۔ حالانکہ کسی چیز کی بھی ہوں اور طلب نہیں چاہیے۔ عبد کے سنتی ہیں مالک کے سامنے سر بھکاری ہے کہ اور حکم کو بسر و چشم قبول کر لینے کے۔ عبد ہو کر کسی چیز کی ہوں کرنا دراصل فرمائش ہے اور وہ بھی مالک پر۔ پھر یہ کیوں نکر جائز ہو گا۔

فرمایا، داد کے قولوں ہونے کی تین صورتیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ جو کچھ مانگا جائے اور جس کی طلب کی جائے، وہ من دعمن مل جائے۔ دوسرے یہ کہ کوئی بلا آنے والی ہو، وہ مل جائے، خواہ دعا مانگنے والے کو شہری رہے کہ میری دعا قبول نہیں ہوئی اور تیری صورت یہ ہے کہ چاہی جانے والے شے کا ذخیرہ جمع کر کے رکھ دیا جاتا ہے۔ مثلاً کوئی لڑکا نادان اشرنی پاؤں نہ یا ذرا مانگنے تو اس کے نام کے یا تو تجارت میں لگادیتے جاتے ہیں یا جمع کروادیتے جاتے ہیں کہ جب ہوشیار ہو گا، لے لے گا۔ حق تعالیٰ بھی اسی طرح کرتے ہیں کہ سوائی کے اچھی نعمت آخرت میں ذخیرہ فرمادیتے ہیں۔

فرمایا کہ انسان کو جا ہے کہ خود کو مستغل نہ سمجھ بلکہ یہ خیال کرے کہ میں دیار غیر میں ہوں اور یہ بھی بات دل میں نہ لائے کہ قلاں حالت میں ہوتا تو بہتر تھا۔ اس کے برعکس رضاوں تسلیم اعتماد کرنا چاہیے ورنہ پر یعنی بڑھتی ہے جیسے بدل بندھا ہوا ہو، وہ اپنے آپ کو جس قدر رکھنے گا اور زور لگائے گا، گلا اور پھنسے گا اور جس قدر کھونے کے قریب ہو گا، راحت پائے گا۔ انسان کو بھی سہی خیال کرنا چاہیے۔

فرمایا کسی کام کو سکل سمجھ کر ترک نہ کرے بلکہ ہمیشہ کرتا رہے۔ اس کا نقش بعد کو معلوم ہو گا اور اس کا احساس بھی بعد ہی میں ہو گا۔

فرمایا خلاصہ دستور العمل کا یہ ہے کہ اول اس ذات کا ذکر لسانی کرے۔ پھر قلبی یعنی شغل، پھر مرافقہ اور یہ سب اس کثرت سے کرے کہ مال ہو جاوے۔ ہمارے حاجی صاحب قلب کے یہاں قلب پر زیادہ توجہ منصود ہے۔

فرمایا حق العباد کا ادا کرنا اور وظائف سے بدر جہاں بہتر اور ضروری ہے۔ اس کے ترک سے مواخذہ ہو گا اور ترک وظائف سے کچھ مواخذہ نہیں۔

فرمایا کہ سر میں تل ڈالنا اس نیت سے کہ یہ سرکار کل پر زد ہے۔ اس کو تمل دے کر اسی سے کام لیا جائے، موجب اجر ہے۔ امید ہے حق تعالیٰ اس پر اجر عایت فرمائیں گے۔

فرمایا کئے حق تعالیٰ کے لوگ اس باب پر کچھ اس طرح سے تکمیل کر کے بیٹھ گئے ہیں کہ انہوں نے مسب کو چھوڑا ہی دیا ہے۔ فرمس کے اصولوں اور آثار کو لازم سمجھ کر تصرفات حق تعالیٰ کے مکمل ہو گئے ہیں۔ کہتے ہیں کہ جب آگ کا کام جانا ہے تو پھر وہ حضرت ابراہیم کے لیے کس طرح سے گزارو ہو سکتی تھی۔ اس کی مثال ایسے ہی ہے، گاڑی روکنے کے لیے سرخ جنڈی دھلانی جاتی ہے۔ ایک نادان باردار اس کو دیکھ کر اگر یہ سمجھنے لگے کہ اس جنڈی ہی میں ایسا کوئی کمال ہے جس سے گاڑی رک جاتی ہے تو اس سے زیادہ احتق اور کوئی نہیں ہے۔ اس پلکے کوں سمجھائے کہ اصل روکنے والا ڈرائیور ہے، سرخ جنڈی نہیں۔ یہ جنڈی تو محض علامت ہے۔ اس میں کوئی اثر ذاتی نہیں، افسوس کہ مکرین نے repetitions سے ہونا ضروری اعتقاد کر لیا اور تصرف حق کے مکمل ہو گئے۔

فرمایا کہ ذکر کرنے والے پر لازم ہے کہ کھانے پینے میں کی نہ کرے کیونکہ یہ امر طبعی ہے کہ اگر کام اپنے نزدیک زیادہ کیا اور شرکہ ہرم خود کم ملا تو وجدنا بیٹھا کیتے پیدا ہوتی ہے کہ معمم حقیقی کی طرف سے احسان کم ہوا اور میری جانب سے کام زیادہ ہوا۔ اگر خوب کھایا پیا ہو تو اس طرف کا خوب احسان مند ہوتا ہے اور کمی کو اپنی طرف منسوب کرتا ہے اور یہی شان عدبیت ہے۔

فرمایا کہ بعض لوگ یہ سوچتے ہیں اور اسی کو مکمال سمجھتے ہیں کہ انسان میں کوئی رذیلہ باقی ہی نہ رہے۔ نہ اس کو شہرت ہونے غصب۔ یہ بہت بڑی غلطی ہے۔ کمال یہ ہے کہ شہرت اور غصب کا استعمال بے موقع نہ ہو۔ شہرت اپنی پیوی کے لیے محفوظ ہو اور غصب دین کی حفاظت کے لیے۔ بہت سے لوگ اکثر سوچتے ہیں کہ چونکہ ہمارے اندر ابھی شہرت باقی ہے، اس لیے اپنے شیخ سے اور اس کی تعلیم سے بدمگان ہو جاتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ ذکر سے ہم کو کوئی فائدہ تو ہو نہیں، اس لیے ذکر چھوڑ دیتے ہیں۔

ایک صاحب کے پوچھتے پر کہ آیا ب مسلمانوں پر تبلیغ اسلام کی ضرورت ہے یا نہیں، فرمایا کہ جہاں اسلام تبلیغ چکا ہو، وہاں تبلیغ اسلام واجب نہیں ہے۔ جیسا کہ بولوغ اسلام اکثر جگہ ہو چکا ہے۔ تبلیغ سے متعدد بولوغ اسلام ہے۔ اگر خود بولوغ ہو جائے تو فرضیت تبلیغ کی ساقطہ ہو جائے گی۔

فرمایا کہ بعض اوقات سالک کی طبیعت میں معیت کا تقاضا پیدا ہوتا ہے اور وہ اپنے نفس کو روکتا ہے اور وہ کئے نہیں کو تھا اور بڑھتا ہے۔ اس وقت نفس اور شیطان مل کر یہ رائے دیتے ہیں کہ اگر اس وقت تم یہ کام جی ہو رکے کرو گے تو نفس تقاضے سے خالی ہو جائے گا اور پھر یہ معیت صادر نہیں ہو گی۔ یہ خاتمی ہے بلکہ الحاد ہے۔ غلطی تو اس لیے کہ اس ارتکاب سے وہ رذیلہ جزو کر لیتا ہے اور الحاد اس لیے کہ معیت کو ذریعہ طاقت کا سمجھتا ہے۔ اس موقع پر نفس کو ہرگز اجازت ارتکاب نہیں دیتی چاہیے اور کمال ہست سے روکنا چاہیے۔ باوجود وہ کئے کہ بھی اگر تقاضا نے نفس نہ بھجت تو اس کی کچھ پردازہ کرے کیونکہ محض تقاضا نے نفس پر موانذہ نہیں ہوتا۔ موانذہ ارتکاب جرم پر ہے۔ اس کے چند باروں کے سے ہمیشہ کے لیے یہ عادت درجاتی ہے۔

فرمایا کہ لوگ آج کل ان علوم کو زیادہ حق سمجھتے ہیں جو بذریعہ کشف اور الہام کے صادر ہوتے ہیں۔ اس لیے دنیا کاف اور اشغال کا سلسہ زیادہ جاری رکھتے ہیں اور اس کی طرف کم التفات رکھتے ہیں جو بذریعہ وی، ارادہ ہو چکی ہیں۔ شیخ اکبر فرماتے ہیں کہ کشف اور الہام سے وارد ہونے والی چیزوں میں کمی تو رحمت ہے اور کمی ابتلائیں جو چیزیں بذریعہ وی نازل ہو چکی ہیں اور جمارے حضور اپور رحمت العالمین کے سویلے سے نازل ہوئی ہیں، وہ ہمیشہ رحمت حفظ ہیں۔

فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے احصانات لا تعداد اور بے حساب ہیں۔ مثلاً رحمت ایک ایسی چیز ہے کہ ساری سلطنت اس کی برابری نہیں کر سکتی۔ کھانے پینے کی سب چیزوں ایسی عام ہیں کہ ہر شخص استعمال کر رہا ہے۔ اگر کسی کو شدت کی پیاس گئی ہو اور پانی نہ ملتا ہو تو ساری دولت اور جم جھے خرچ کر کے انسان ایک گلاس پانی خریدے گا۔

فرمایا کہ خطرہ شیطانی اور خطرہ نفسانی میں فقرہ ہونڈنے کا یقیناً مولا ہے کہ اگر بری چیز کا خیال آیا، پھر اس کو دفع

کیا۔ پھر ایک اور بری چیز کا خیال آگیا۔ اس کو بھی مارے باندھے دفع کیا تو ایک نئی مصیبت اور نئی مصیبت کا خیال آگیا، یہ خطرہ شیطانی ہے اور اگر بار بار ایک ہی بری چیز کا خیال ستارہ ہے تو وہ خطرہ نفسانی ہے کیونکہ نفس کو اصرار میں لذت ہوتی ہے۔ اسی طرح اگر خیر مخفی کا غلبہ کے بغیر خیال آیا تو وہ خطرہ ملکی ہے اور اگر خیر میں ایسا غلبہ ہو جائے کہ وہ اسے کرنے پر مجبور ہو جائے تو وہ الہامی ہے لعنی الہام حق ہے۔

فرمایا کہ صوفیا جو مدد و لباس پہننے سے منع کرتے ہیں تو اس سے مدد و لباس کو بلا واسطہ کوئی تعلق نہیں کیونکہ لباس پہننے کی غرضیں ہوتی ہیں۔ (1) کبھی تو دفع ضرورت کے لیے لباس پہنا جاتا ہے۔ (2) کبھی اس کے ساتھ آسائش بھی مطلوب ہوتی ہے۔ (3) کبھی ان دونوں کے ساتھ آسائش بھی مطلوب ہوتی ہے۔ (4) کبھی ان تینوں کے ساتھ نہایت بھی متفор ہوتی ہے۔ پھر نہایت کبھی عزت کے حصول کے لیے کی جاتی ہے اور کبھی ذات کو رفع کرنے کے لیے۔ اس طرح عزت کبھی تو اپنی ذات اور اپنے نفس کے لیے مطلوب ہوتی ہے اور کبھی دوسرا کا اکram مقصود ہوتا ہے۔ ہم ناپسندیدہ لباس وہ ہے جو اپنی ذات میں عزت اور گھمٹنہ پیدا کرنے کے لیے پہنا جائے اور اس سے پہنا جائے اور اس سے دوسروں کو مرغوب کیا جائے۔

فرمایا کہ اکثر لوگوں میں تکلیر ہوتا ہے مگر ان کا نفس ان کو پہنچنیں پڑے دیتا۔ چنانچہ اگر کوئی شخص ان کی مرضی کے مطابق نہ کرے اور اس پر ان کو عصمه آئے تو وہ اس کی یتادیل پوش کرتے ہیں کہ چونکہ اس شخص پر سرما حق ہے اور اس نے حق ادا کرنے کیا اس لیے مجھے حسرہ آگیا۔ اب کوئی ان سے یہ پوچھے کہ جن لوگوں کا آپ پر حق ہے اور آپ ان کے حقوق ادا کرتے تو پھر آپ کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے۔ حق تعالیٰ جن کا ایک ایک سانس میں آپ پر حق ہے، ان کے حقوق ادا کرتے وقت آپ کیا کرتے ہیں؟

فرمایا کہ انسان کو کوش کرتا ہے کہ اس کے دل میں سوائے خیال محبوب کے لعنی خیال باری تعالیٰ کے اور کوئی خیال نہ ائے لیکن خیال آتارہتا ہے۔ وہ پیشان ہوتا ہے۔ روٹا ہے، دعائیں مانگتا ہے اور پھر گمرا جاتا ہے لیکن اس کو یہ معلوم نہیں کہ قلب کی حالت شارع عام کی ہے کہ اس پر سے بادشاہ بھی گزرتے ہیں اور چوہڑے چمار بھی بلکہ بعض اوقات تو ایسے ہوتا ہے کہ کسی کم ذات اور میلے میلے کے گزرنے کی وجہ سے بادشاہ کی سواری روک لی جاتی ہے۔ اسی طرح قلب کی شاہراہ پر شاہی سواری کے ساتھ ساتھ ایرے گیرے بھی چلتے ہیں۔ ہجوم و ساویں سے گھبرا نہیں چاہی بلکہ ذکر کو جاری رکھنا چاہیے۔ اس سے خیالات از خود رفع ہو جاتے ہیں۔

فرمایا کہ طلب انسان کے اختیار میں ہے اور دصول انسان ظاہت سے باہر کی چیز ہے۔ اس لیے ثرات پر ہر وقت نظر کھانا تشویش کا باعث رہتا ہے۔ اس سے احتراز لازمی ہے۔

فرمایا کہ اگر کسی کے پاس جا کر بیٹھو تو اس کی تحریرات کوں دیکھو بلکہ اس کے پاس اگر کوئی مطبوعہ کتاب بھی ہو اس کو بھی نہ دیکھو کیونکہ بعض اوقات انسان اس کی کوش کرتا ہے کہ اس کتاب کا میرے پاس ہونا دوسروں کو معلوم نہ ہو۔ چنانچہ اس کی آرزو کا اہتمام ہونا چاہیے۔

فرمایا کہ اگر کوئی شخص کام میں شفول ہو اور تم کو اس کا انتظار کرنا مقصود ہو تو اس کے سامنے بیٹھ کر انتظار نہ کرو بلکہ

دور بینہ کارس کو بتائے بغیر انتظار کرو، جب وقار غیر موجود ہو جائے تو اس کے پاس جا کر جو کچھ بھی کہنا ہو کوہ۔

فرمایا کہ امام غزالی نے لکھا ہے کہ مبتدی سلوک کو عطا بغیر نہیں کہنا چاہیے کیونکہ تہذیب نفس ابتداء میں کامل نہیں ہوتی۔ اس سے نفس کے خراب ہونے کا احتمال ہوتا ہے اور اس سے جب دشہرت اور یہ جب پیدا ہونے کا اندر یہ شر لا جن ہوتا ہے۔

فرمایا کہ بعض مرتبہ منتحی اپنے لیے گوش عافیت تجویز کرتا ہے تاکہ ہر قسم کی آفات سے محفوظ رہے لیکن اس کو اس عافیت میں یا تو کوئی آفی آفت پیش آ جاتی ہے یا وہ کسی ایسی صیحت میں بیٹلا ہو جاتا ہے۔ اس کا تجھیس یہ ہوتا ہے کہ اس کو اپنا گوش عافیت ترک کرنا پڑتا ہے۔ پھر وہ اپنے لیے کچھ تجویز نہیں کرتا اور عوام سے جو کلپتیں پیش آتی ہیں، ان کو برداشت کرتا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اس کو اچھی طرح سے معلوم ہو جاتا ہے کہ اگر برداشت نہ کروں گا اور عوام سے الگ ہو کر عافیت کو اختیار کروں گا تو اس سے زیادہ آفات میں بیٹلا ہو سکتا ہوں۔

فرمایا کہ طلب مطلوب ہے نہ کہ وصول کیونکہ مطلوب وہ چیز ہو سکتی ہے جو اس کے اختیار میں ہے اور طلب اختیار عبد میں ہے اور وصول اس کے اختیار سے خارج ہے۔ مطلوب یہ کثرات پر ہر وقت نظر رکھنا و قوت کا زیاب ہے اور اس سے نقصان پہنچنے کا اندر یہ ہے۔

فرمایا کہ روشن خیال لوگ مولویوں پر یہ اعتراض کرتے ہیں کہ یہ لوگ دنیاوی ضرورتوں سے بالکل بے خبر ہیں۔ اول تو یہ درست نہیں۔ اگر مان بھی لپا جائے تو اس بے خبری کی زندگی اور وقہ بہت قلیل ہے لیکن اعتراض کرنے والے جن ضرورتوں سے لام ہیں، یعنی دین کی ضرورتیں، ان کی لاعلمی سے جو کلایف ہوں گی، وہ بہت شدید اور طویل ہیں۔ پس روشن خیال لوگوں کو پہلے اپنی خبر لئی چاہیے۔

فرمایا کہ انسان کے اعمال سالی دو طرح کے ہوتے ہیں۔ ایک وہ ہیں جن کا شرہاد اس دنیا نامہ مرجب ہوتا ہے اور اس سے لطف بھی خوب ملتا ہے جیسا کہ جہاد میں ہوتا ہے۔ دوسرا قسم وہ ہے جن کا شرہ غائب ہوتا ہے اور خود اس کی بیعت بھی کچھ لطف افراد نہیں ہوتی۔ پہلی قسم کے اعمال نفس پر بہت آسان ہوتے ہیں لیکن دوسرا قسم کے اعمال بہت کھنڈ ہیں۔ ان میں نفس پر بہت بوجھ ہوتا ہے۔ ان کے آسان کرنے کی ترکیب یا ہے کہ ذکر سے کسی فوری شرکی توقع نہ رکھے اور نہیں اس کا قدر کرے بلکہ کہ اس خیال سے کرے کہ وحدہ فرمایا گیا ہے کہ تم میرا ذکر کرو، میں تمہارا کروں گا، اس کا ذکر کرنا سب سے عظیم طلب ہے۔ چنانچہ اگر دوسرا لذت حاصل نہ بھی ہو تو بھی کوئی مضا نہیں۔

فرمایا کہ کافروں کو بعض اوقات جو نہیں عطا فرمائی جاتی ہیں تو اس کی وجہ یہ ہے کہ کفار نے جو نکیاں، عدل اور رحم اور سخاوت کی ہوتی ہے، یہاں کی جزا ہوتی ہے۔ مومن کو بعض اگنا ہوں کی وجہ سے تکلیف دی جاتی ہے، کافرشد کے باعث ہیں۔ ایسے نیک کاموں کا صدور نہیں سمجھا جاتا ہے لیکن مومنوں پر کہ اطاعت کا اعلان کر کھنچنے کے بعد اس پر عمل بہر انہیں ہوتے بخی کا سلوک کیا جاتا ہے اور ان پر بخی کی جاتی ہے۔ دوسرا وجہ یہ ہے کہ کافروں کو صورت نعمت عطا فرمائی گئی ہے اور مومنوں کو حقیقت نعمت۔ اگر کسی کے پاس کروڑوں نعمتیں ہوں اور اس کو جبل کا حکم سنادیا جائے تو سب یقین ہیں بمقابلہ اس

مزدور کے رزق میں تو کسی ہے گرچہ جبل خانے کا حکم نہیں ہوا، اس لیے وہ کسی قدر راحت اور سہبیں میں ہے۔

فرمایا کہ مظہر جان جاناں کا جو یہ قول مشہور ہے کہ ”عقیدہ تعالیٰ سترزم کفر نہیں“ اس کا مطلب یہ ہے کہ چونکہ قرآن کی دلالت اس پر مل دوسرے عقائد کے مشورہ نہیں لیکن جس شخص کو اس کا قرآن میں داخل ہوتا ہے پچھا ہو اور جن میں کی راہی بھی اس کی سمجھیں یا آئے تو بعض اس عقیدے کی بنا پر اس کو کافر نہیں کہیں گے۔

کسی کے درخواست کرنے پر کہ حضور کچھ ایسا کر دیجئے کہ قلب میں گناہ کا خیال ہی نہ آئے۔ فرمایا کہ دیوار ہو تو اس کا مام کا۔ یہ تھیاری دیوار کھڑی ہے۔ برسوں ہو گئے، چوری نہیں کرتی، زنا اس نے نہیں کیا، حق اس نے کیا مارا نہیں لیکن ٹوپ کوئی نہیں مل سکا۔ دیسی کی دیکھڑی ہے۔ انسان کا کمال تو یہی ہے کہ قلب میں گناہ کا تھا پیدا ہوا اور گناہ نہ کرے۔ ان صاحب نے عرض کیا کہ بعض اوقات تو رکا نہیں جاتا اور گناہ ہوئی جاتا ہے۔ فرمایا خیر اگر گناہ ہوای جائے تو توبہ کر لے!

فرمایا کہ بیش رو پے پیسے کا نام نہیں ہے گودوں بیش کا ذریعہ ضرور بن جاتی ہے۔ اگر کوئی امیر کبیر شخص ہو، بخی، کاریں، بچگے دلات کی فراوانی اور کوئی فوجداری مقدمہ ماس پر پڑ جائے (بیشور جوام کا واقعہ) تو اس کی کیفیت ہوتی ہے۔ کسی پل آرام نہیں ملتا، پتہ یہ چلا کر بیش دلات کا نام نہیں بلکہ وہ قلب سے اتعلق رکھتا ہے۔ جس کا قلب مطمئن نہیں، وہ بیش سے محروم ہے۔ ایک شخص کو دہزادروپیہ ماہور تنوہ اعلیٰ ہے اور وہ سمجھتا ہے کہ وہ اس سے زیادہ کھنڈار ہے تو وہ ہر وقت بے چین اور بے مراد رہتا ہے، بمقابلہ اس شخص کے جس کوآٹھ سورپے ملتے ہیں اور وہ خود کو اس کا حقدار بھی نہیں سمجھتا اور اس پر خوش رہتا ہے۔ اب اصل بیش یعنی خانے قلمی آٹھ سو دلے کو حاصل ہے اور دہزادروں کے لئے۔

بدعت کے بارے میں فرمایا کہ اگر ظہر میں کوئی چار رکعت کے بجائے پانچ پڑھ لے تو یہ بدعت ہوگی۔ حالانکہ وہ شخص کہہ سکتا ہے کہ میں نے کوئی برآ کام تو نہیں کیا، بنازی پڑھی ہے اور درکھتوں میں اضافے کے ساتھ۔ بات یہ ہے کہ اس نے خلاف ضابطہ کام کیا ہے۔ فیکر کوئی لغافہ پر اسی میں کے لکھ کے بجا نے کوئی کوئی کاروں پے کا لکھ لگادے تو خط پر گر ہو جائے گا۔ بات یہ ہے کہ چونکہ اس نے لکھ کا استعمال بے تکلیف ضابطہ کیا، اس لیے چاروں پے کا لکھ ضائع ہو گیا۔ اسی لکھ کو مونع کھل کے مطابق عدالت میں لگاتا تو کام کا ہوتا۔

فرمایا کہ بعض لوگوں میں قابلیت بالطفی تو ہوتی ہے گرتی ہیت کرنے والے نہ ملے کی وجہ سے وہ فاسد ہو جاتی ہے جس طرح اندھے کو اگر مرغی سینے والی نہ ملے تو وہ گندہ ہو جاتا ہے۔ اسی طرح بعض مردی پر بڑے بڑے جاتے ہیں جیسے مرغی کے نیچے اگر لٹک کا اندھا رکھا جائے تو وہ لٹک کا بچکا لے گی، جو مرغی سے تو یہ ترہ ہو گا۔

فرمایا کہ بعض کفار کے اخلاق حمیدہ اور اوصاف اعلیٰ سے قلب میں کچھ بخی اُنھیں ہوتی ہے تو اس کی تحریف کر دینے میں کوئی مضا نہیں۔ البتہ مودت نہیں چاہیے۔

فرمایا کہ آج کل لوگوں نے علماء کی جماعت کو کم ہمت اور نا اہل کہنا شروع کر دیا ہے اور ان کے عجیب عجیب نام دھرتے ہیں۔ حالانکہ تحریک سے معلوم ہوا ہے کہ عربی پڑھنے سے دماغ میں ایک خاص جلاء ہو جاتی ہے۔ جو شخص عربی بھی

فرمایا تھوڑی دیر صرف پدرہ منٹ کی تھائی میں بینڈ کر اشادہ کر لیا کیجھے۔ دیکھئے تو سی کیسی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ کھائی کا نام لینے مدد میں پانی بھارئے اور انہ کا نام لینے سے قلب پر اثر نہ ہو، ممکن ہی نہیں۔ فرمایا علم زیادہ مقصود ہیں البتہ اثر علم مقصود ہے اور یہ بزرگوں کی محبت سے حاصل ہوتا ہے۔ صحابہ کرام سب پڑھے لکھئے رہتے لیکن ان کو خود کو کی محبت نہ اعلیٰ درجہ کمال پر پہنچا دیا تھا۔

فرمایا کہ لوگوں نے کثرت نوافل کو تصوف بکھر کھاہے حالانکہ اصل چیز تصوف میں اخلاق ہے۔

فرمایا ایک مرتبہ مولانا یعقوب کے استاد ریلوے پلیٹ فارم پر کسی شخص پر جائیش اور بیٹھتے ہی لٹاٹ گفتاری ہو گئی۔ حرمت ہوتی کہ یا اللہ یہ کیا معاملہ ہے۔ معلوم ہوا کہ فلاں بزرگ ریل کے انتفار میں اسی جگہ بیٹھتے تھے۔ یہ اس کا اثر تھا۔ بزرگوں کی برکت سے جگہ بھی با اثر ہو جاتی ہے۔

تحقیقات جدیدہ کے ذکر پر فرمایا کہ یہ کچھ کام نہ آئے گا۔ کچھری میں کوئی منفعت اپنے منسی کام کو چھوڑ کر اگر اس تحقیقات میں لگا رہے کہ یہ عمارت کب بنی، اس کا انداز تعمیر کونسا ہے۔ اس پر کتنا خرچ اٹھا ہو گا۔ اس کی گارنی کب تک کی دی جائی ہے۔ توجہ حکومت اس کے کام کی جاچ کر کے اس کے خلاف رپورٹ لکھئی گئی تو اس کا یہ تذہیب نیا اس کی برات کا باعث نہ ہو گا کہ جتاب میں تو اس بلند نگہ کی تحقیقات میں لگا رہا۔ اس کو اس قصے سے کیا بحث! اس کو تو اپنے کام میں لگانا چاہیے تھا۔

فرمایا کہ تم لوگوں کی اور وہنی کے چھوٹے چھوٹے یوب پر نظر ہے اور اپنے بڑے یوب دکھائی نہیں دیتے۔ اپنے بدن پر سانپ پھوٹکر ہے ہیں، ان کی پروانیں اور ہم دوسروں کی کھیماں اڑانے کی لگریں ہیں۔

فرمایا کہ زمانے نے عجب پلا کھایا ہے۔ پچھلے لوگ عبادت چھپ کر اس لیے کرتے تھے کہ کہیں شہر نہ ہو جائے اور اب اس لیے چھپا کر کرتے ہیں کہیں لوگ مذاق نازاکیں۔

فرمایا کہ مجھ کو پہنچتی عقیدت کے محبت زیادہ پسند ہے کیونکہ عقیدت خیالی چیز ہے اور راوی میں زائل ہو جاتی ہے اور محبت زائل نہیں ہوتی۔ چنانچہ ایک بزرگ کی نصرانی کی لازمی پر عاشق ہو کر نصرانی ہو گے۔ ان کے عقیدت مندوں نے ان کا ساتھ چھوڑ دیا۔ دوسرا مرید جوان سے محبت کرتے تھے، یہ خیر پا کر، بہت سے لوگوں کو لے کر ان کے پاس پہنچا اور رات بھر اللہ تعالیٰ سے ان کے لیے دعا کی اور شیخ کی حالت درست ہو گئی۔ دیکھنے باوجود نصرانی ہونے کے اپنے شیخ کا ساتھ نہ چھوڑ اور ان کو شفعت پہنچایا۔

فرمایا اغیرہ سے ملتا ہے کیونکہ صدر حی ہے۔ اگر وہ بدآعمال ہوں تو بھی اپنی جانب سے بغرض صدر حی ملے میں کوئی حرخ نہیں۔ قطع تعلق اور اپنے آپ کو کھنچا ہوا رکھنا اچھا نہیں خواہ وہ امراء ہی کیوں نہ ہوں، ترک اعلیٰ مناسب نہیں۔ اگر وہ اغیرہ تھیں تو کریں تو چاہیے کہ ان کو سمجھا کے اور بتا دے کہ آپ صاحبوں کے پاس پسلسلہ رشتہ داری آتا ہوں۔ آپ ایسا نہ کریں ورنہ میں نہیں آتے کا۔ باقی ابھی امراء سے ترک تعلق اچھا ہے۔ باں اگر وہ خود بلا میں تو چلا جائے اور خود اپنے بیہاں آئے تو ان کا اکرام کرے۔

فرمایا کہ لیلیت القدر کی تمام رات میں فضیلت ہے اور اکثر حصہ شب میں عبادت کرنے سے کل رات کا ثواب ملتا ہے۔

پڑھا ہوا اور وہ صرف انگریزی پڑھے ہوئے سے تقریب میں اور تحریر میں مقابلاً ضرور زیادہ ہو گا۔ دوسرا اعتراف یہ کیا چاہتا ہے کہ کم ہت ا لوگ ہیں اور بہت روپے نہیں کرتے۔ قبیل پر گزارن کرتے ہیں تو اس کا جواب یہ جان بیجے کا اگر کوئی شخص آپ کے بیہاں طازم ہوا اور صرف پانچ روپے ماہوار پا جاتا ہوا درکوئی دوسرا شخص اس کو بینے روپے دے سکتے وہ کہے کہ مجھے تو یہ پانچ ہی اچھے ہیں۔ میں اپنے آقا کوئی بچوڑوں کا تو کیا آپ اس کو کم ہت اور بے کار کا خطاب دیں گے۔ جن مولویوں نے دین چھوڑ کر دینا کمی شروع کی، وہ بڑے بڑے دنیا داروں سے بھی آگے نکل گئے۔

کسی نے عرض کیا کہ جی چاہتا ہے بلدہی مقصود حاصل ہو جائے تو فرمایا کہ اگر کوئی یوں چاہے کہ آج ہی میراچ دس برس کا ہو جائے تو یہ کیسے ہو سکتا ہے۔ وہ دس برس کا تو دس برس کے بعد ہی ہو گا۔ لیکن فرمایا کہ مرید کو فائدہ تو شرع ہی سے ہونے لگتا ہے گھومنہ نہ ہو، جس طرح پھر روز پہنچنے کو بڑھتا ہے مگر اندازہ نہیں ہوتا۔

عرض کیا کہ کثرت تصور سے اللہ تعالیٰ کی حضوری اور اللہ تعالیٰ کا قرب کفار کا اور جو گی کو محی حاصل ہو جاتا ہے۔ اس کی کیا وجہ ہے؟ فرمایا، ہاں یہ درست ہے لیکن اس کی مثال ایسے ہی ہے جیسے ایک شخص تو بادشاہ کا مقرب ہے اور وہ اپنے ہاتھ بیٹھا ہے اور ایک محروم ہے جو بادشاہ کے سامنے حاضر ہے۔ اب حضوری تو دونوں ہی کی ہے اور قرب دوں کو حاصل ہے لیکن دونوں میں برا فرق ہے۔ پھر عرض کیا کہ جو گی وغیرہ کو محی ایسی حضوری اور قرب میں ویسا ہی لطف آتا ہو گا جیسا کہ صوفی کو۔ فرمایا ایک شخص کے پاس پھنس کا ڈالا ہے اور وہ اس کو سونا بچھوڑ رہا ہے اور خوش ہو رہا ہے۔ دوسرے کے پاس واقعی سونے کا ڈالا ہے اور وہ بھی خوش ہو رہا ہے۔ دونوں کی خوشی برابر ہے لیکن حقیقت اس وقت کھلے گی جب پھنس والے کی خوشی خاک میں مل جائے گی۔

فرمایا کہ عقیدت کے لیے محبت طبعی لازم نہیں البتہ محبت عقلی لازم ہے۔ محبت طبعی میں دل کھنچتا ہے مگر محبت عقلی میں ضروری نہیں۔ اپنے بچے کو گود میں لیتے ہیں، چوچتے ہیں، خوش ہوتے ہیں گر غالباً کے ساتھ یا پھر کے ساتھ یوں نہیں کرتے۔ لیکن محبت عقلی میں اگر غور سے دیکھا جائے تو محبت طبعی بھی ہوتی ہے۔ ظاہر میں یوں معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریمؐ سے طبعی محبت نہیں جیسے اپنے لڑکے سے لیکن اگر نعوذ بالله وہی لڑکا حضور کی شان میں کوئی گستاخی کرے تو طبعات میں اتنا جوش ہو گا کہ باپ اپنے بچے کا سرتن سے جدا کر سکتا ہے۔ یہاں اس کی محبت طبعی رکھی رہی ہے اور حقیقت یہ ہے کہ محبت طبعی مقبول نہیں۔ ابوطالب کو محبت طبعی اور حضرت اولیٰ قرقی کو محبت طبعی و محبت عقلی دونوں حاصل تھیں۔

کسی نے اثنائے انگلکوں عرض کیا کہ یہ آری بڑے دشمن ہیں۔ فرمایا کہ دشمن کا ذکر کر سکتے، دشمن کا نہ بیکھے۔ جس طرح صاحبوں کے ذکر سے رحمت نازل ہوتی ہے، اسی طرح بروں کے ذکر سے قلب میں قلمت پیدا ہوتی ہے۔ اگر کوئی خاص فائدہ مقصود نہ ہو تو بے ضرورت ذکر نہیں کرنا چاہیے۔

فرمایا کہ بزرگوں کے ساتھ گلے لپٹے رہنا چاہیے گو خود کچھ بھی نہ ہو کیونکہ یہ تو ممکن نہیں کہ انہیں تو کراچی پہنچ جائے اور بوجگیاں اور ہدایتی رکھ رہ جائیں۔

فرمایا کہ ممکن نہیں کہ بزرگ کے پاس بیٹھے اور اثر نہ ہو۔ ممکن نہیں کہ سور کے پاس بیٹھے اور آجھ محسوس نہ ہو۔

فرمایا کہ سہار پنور کے ایک صاحب جو مولانا خلیل احمد صاحب سے بہتی زیور کے ایک مسئلہ پر جھٹا کر چکے تھے، مجھ سے سہار پنور میں ملے اور بولے کہ اس مسئلہ کی وجہ بتائیے۔ میں نے کہا کہ کیا آپ اور سارے مسائل کی وجہ سمجھتے ہیں؟ اور اگر سمجھتے ہوئے ہیں تو مجھ سے فرمائیں تاکہ میں آپ سے پوچھوں کہ یہ وجہ کیوں ہے؟ یہ حضرت تاٹھ کر چلے گئے اور ایک دہراتے چنانچہ میں ان کی طرفداری کے لیے آئے اور بولے کہ بعض لوگ مسائل میں علماء کو برائیتی ہیں اور ہم کو دکھوتا ہے۔ آپ میرانی فرم کر ایک جلسہ کریں اور ان لوگوں کو معاف کر دیں کیونکہ بہت سے لوگ صحابہ گو برائیتی ہیں۔ میں نے عرض کیا کہ جتاب ہمارے برا کہتے تو وہ آپ جانے دیں اور ان لوگوں کو معاف کر دیں کیونکہ بہت سے لوگ صحابہ گو برائیتی ہیں۔ ان کا کیا ان کا بندوبست آپ نے ضرور کچھ کیا ہو گا اور بہت سے لوگ رسول کو اور بہت سے اللہ میاں کو برائیتی ہیں۔ ان کا کیا تدارک کیا آپ نے؟ پہلے ان کا بندوبست کریں، بعد میں ہم آتے ہیں جوان کی جو تیوں میں بینچے کے قابل بھی نہیں۔

فرمانے لگے کہ وہ تو خیر خیک ہے لیکن اگر آپ ایسا کر دیں جیسا کہ میں نے کہا ہے تو حرج ہی کیا ہے؟ میں نے کہا کہ اگر آپ بطور حکم کے فرماتے ہیں تو آپ کو حکم دینے کا کوئی اختیار نہیں ہے اور اگر بطور مشورے کے فرماتے ہیں تو بس آپ مشورہ دے کر سبکدوش ہوئے، ہم آپ کا شکریہ ادا کرتے ہیں اور آپ کے معمون احسان ہیں۔ ماننا نہ ماننا ہمارا فعل ہے۔ آپ بے فکر ہیے اور اپنا کام کرتے جائیے۔ وہ انھر کر چپ چاپ چلے گئے۔ اصل میں ہم علماء بوجا اخلاق کے ان کا جواب ترکی نہیں دیتے ورشا میں چالوں کو تو ہم خوب سمجھتے ہیں کہ کھنڈ لختے کے لیے ایسی ہادیں نکالتے ہیں۔ فرمایا کہ لوگ کہتے ہیں کہ اگر سید احمد خاں نہ ہوتے تو مسلمانوں کا اب تک نام بھی نہ ملتا۔ میں کہتا ہوں کہ ہم نا انصاف نہیں ہیں، واقعی ان کی وجہ سے دینوی ترقی اعلیٰ درجہ کی ہوئی، اس کا انکار ممکن نہیں مگر دونوں کو مضائقہ کر کے ایسا کیا اور دوسرا بات یہ ہے کہ جو شخص ان میں رہتا ہے، اس میں یہودی کا مضمون پیدا ہوتا ہے مگر دیکھنا یہ ہے کہ قوم ہے کون ہی؟ سو وہ ان کے نزدیک امراء ہیں اور وہ بھی انہیں کے جرگے کے امراء اور غرباء کے ساتھ کوئی ہمدردی نہیں جو کہ تعداد میں زیادہ ہونے کے باعث اس بات کے تحقیق ہیں کہاں کو قوم کہنا چاہیے۔

سوال کیا گیا کہ اللہ میاں نے سلطنت مسلمانوں سے جھین کر کفار کو کس لیے دی حالانکہ مسلمان کچھ نہ کچھ اصول دین کے پابند ہیں۔ فرمایا کہ جو چیزیں ہوتا ہیں تو پی پر چھینٹ لگ جانے سے یا گندگی آلوہ ہو جانے سے اس کو اتار کر پھینک دیتے ہیں مگر میل ہو اس پر ناگواری نہیں ہوتی۔ ایسے ہی مسلمان دعویٰ محبت کرتے ہیں، ان سے زرایی بے اختیاری جو ہے پر لگ جانے سے کوئی ناگواری نہیں ہوتی۔ ایسے ہی مسلمان دعویٰ محبت کرتے ہیں، ان سے زرایی بے اختیاری ناگوارگر تی ہے۔ بخلاف دشمنوں اور غیر مسلموں کے کروہ جب بھی اصول پر عمل کر لیں تو اللہ میاں ان کو دے دیتے ہیں، اگرچہ اللہ کے دشمن ہی کیوں نہ ہوں۔

فرمایا کہ حرم کے ساتھ مال حرام کمی جمع نہیں کرنا چاہیے کیونکہ اگر جمع کر بھی لیا تو ممکن ہے کہ اتفاقاً یا ہر ہو گا کہ ساتھ بھت نہیں کرتے مگر علاوہ کے ساتھ پیغام حق کی منادی کرتے ہیں۔ بحث کرنے کو ضروری خیال کرتے ہیں۔ بھر آپ لوگوں کو سمجھانا بھی تو ایسے ہی ہو گا جیسے ایک سائیکس کو قلیدس کی شکل سمجھا نہ لکھیں تو وہ کیا سمجھے گا۔ اس کی تدبیر بھی ہے کہ پہلے اس کو قلیدس سمجھائے، اس کے مباریات بتائے جائیں، پھر بات کرے۔

فرمایا بہت سے فقراء صوفیوں کی صورت بنائے پھرتے ہیں میلے کچلے اور نشہ کے شوقیں ہیں اور گالیاں بکتے ہیں۔ لوگ ان کو پہنچا ہوا خیال کرتے ہیں حالانکہ اگر یہ وضع قطعی اللہ کو پسند ہوتی تو انیاء کو اسی ہی وضع میں سمجھتے اور ان کے لیے ایسے ہی حالات رکھتے۔ چنانچہ معلوم ہوا کہ جس وضع قطعی میں انیاء آئے ہیں وہی مطلوب ہے۔

فرمایا کہ انسان حقیقت میں روح ہے نہ جسم۔ جسم روح کو مٹھائے ہوئے ہے جیسے پاکی گاڑی میں کوئی سوار ہو۔ اسی طرح جسم حامل روح ہے۔ جس پیچر کو انسان انا کہتا ہے، وہ نہ روح ہے نہ جسم۔

فرمایا کہ بعض اصول "فطرت پرستاں" پر ہیں:

حرب جاہ و مال، دین کو مضائقہ کر کے (2) متدن قوتیں کی باتوں کو تعلیم کرنا بہ مقابله شریعت کے۔ (3) سائنس پر ایمان اور اس کی وقعت اور احکام الہی کی بے تعقی۔

احکام میں توجیہات اور دلائل پیش کرنے کے بارے میں فرمایا، کہ دین کو لوگوں نے تجھش مشق بنا لیا ہے اور علماء سے طرح طرح کے سوال کرتے ہیں کہ سو دلیں کیوں حرام ہے۔ فلاں بات کس لیے منع ہے۔ اس سلسلے میں فرمایا کہ اگر کسی مکان میں ماہرین علوم جدید ہے بینچے ہوں اور انہیم ساحب آکر کہیں کہ فراہمیوی مکان گرنے والا ہے تو سب بھاگ اُنھیں گے اور ایک بھی دلیل یا توجیہ نہیں مانگے گا۔ اگر ڈاکٹر یا سول سرجن کوئی دو اتجہ بیز کرے یا آپ یعنی کا ہاتھے تو بلا چون وچرا مان لیں گے کہ یا اس علم کا ماہر ہے لیکن دین کے عالموں کی بات میں پس پوچھ سے کام لیتے ہیں۔ اس پر ایک طالب علم نے عرض کیا کہ جتاب لوگ کہتے ہیں کہ علماء کی بات میں اختلاف ہے، اب کس کی مانیں۔ فرمایا کہ خلاف کہاں نہیں اور کس میں نہیں۔ وکلاء حضرات ایک ہی واقعہ میں ایک دوسرے کے خلاف ہوتے ہیں۔ ڈاکٹروں میں اختلاف ہوتا ہے۔ مگر ہماں کوئی نہیں کہتا کہ ان میں اختلاف ہے، ہم کس کا علاج کریں۔ سو وجہ اس کی یہ ہے کہ جو امر کسی کو کرنا ہوتا ہے اور اس کی ضرورت کمی ہے اس میں خلاف کی پروانہیں کرتے۔ صحت جسمانی کی چونکہ تقدیر ہے۔ اس میں کسی کے خلاف کی پروا نہیں۔ دین کی پروانہیں اور قدرنہیں، اس لیے جیلے خلاش کرتے ہیں۔ بات یہ ہے کہ جان ہی عزیز ہے، اگر ایمان بھی ایسا ہی عزیز ہو تو علاج کی فکر کی جائے اور اس میں کسی تمم کی بہانہ سازی نہ ہو۔۔۔ اب مثال کے طور پر سمجھ لیجئے کہ ایک تو کوئی دوست برابر کا اور یار قدیم کوئی حکم کرے تو اس کی وجہ پوچھتے ہیں اور اگر حکم کوئی حکم کرے تو ہرگز وجہ دریافت نہیں کرتے، من دعویٰ تعلیم کر لیتے ہیں۔ چنانچہ جب خدا تعالیٰ کے احکام کی وجہ دریافت کی جاتی ہے تو شریہ پڑتا ہے کہ ان کے دل میں حق تعالیٰ کی عظمت نہیں ہے اور وہ (نحوہ بالہ) خدا کو برابر کا جانتے ہیں۔۔۔ ہاں طالب علمی کی حیثیت سے بغرض تحقیق و فتن دریافت کرنے میں کوئی مضاائقہ نہیں مگر وہ منصب صرف طالب علموں کا ہے۔ شاگرد اساتذہ سے بڑی بڑی جھیٹیں کرتے ہیں سو اس کے لیے تعلیم فن کی ضرورت ہے۔۔۔ اگر انکمیں کا معمولی سانوٹس لانے والا چپر اسی آکر من دے تو اس کے ساتھ بھت نہیں کرتے مگر علاوہ کے ساتھ پیغام حق کی منادی کرتے ہیں۔ بحث کرنے کو ضروری خیال کرتے ہیں۔۔۔ بھر آپ لوگوں کو سمجھانا بھی تو ایسے ہی ہو گا جیسے ایک سائیکس کی شکل سمجھا نہ لکھیں تو وہ کیا سمجھے گا۔ اس کی تدبیر بھی ہے کہ پہلے اس کو قلیدس سمجھائے، اس کے مباریات بتائے جائیں، پھر بات کرے۔

سے ڈرتا رہے گا وہ قیامت میں بے خوف ہو گا اور جو دنیا میں بے باک اور بے خوف ہو گا، وہ آخرت میں خوفزدہ ہو گا۔ انسان کو چاہیے کہ وہ خائف اور امیدوار رہے۔

فرمایا کہ حضرت صوفی کرام کے تذکرے میں لذت آتی ہے۔ بخلاف تذکرہ علماء کے کہ ان کے تذکرے میں لذت نہیں آتی۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ حضرت صوفی اہل محبت میں ان کے تذکرے میں بھی محبت کا اثر ہوتا ہے اور اس سے روح لذت پا ہوتی ہے۔

فرمایا کہ حضرت مولانا یعقوب صاحب کی جب کوئی تعریف کرتا تو آپ خاموش رہتے اور یون فرمایا کرتے کہ اگر منع کیا جائے تو وہ اور زیادہ تعریف کرے گا اور اگر خاموش رہ تو تعریف کرنے والا یہ سمجھے گا کہ میری تعریف کی قد نہیں کی۔ اس واسطے وہ سلسلہ مقطوع ہو جاتا ہے اور آسانی رہتی ہے۔

فرمایا کہ تجربے سے یہ معلوم ہوا ہے کہ سکوت سے قلب میں جوبات پیدا ہوتی ہے، وہ لگٹو کے بعد باقی نہیں رہتی۔ اگرچہ ٹکٹکومندید اور محبوہی کیوں نہ ہو۔

فلدرا اس کو کہتے ہیں جو ظاہری عبادت میں لشیں کرے یعنی جس پر ذکر و فکر نواظل و مخاب سے زیادہ غالب ہوں۔ ملاستی وہ ہے جو اعمال میں عکشیر تو کرتا ہے مگر ان کے اختفا کا اہتمام کرتا ہے جس سے عام لوگ یہ بحثتے ہیں کہ یہ دوسروں سے زیادہ کچھ بھی نہیں کرتے۔

حضرت مولیٰ علیہ السلام کے سامنے خضر علیہ السلام کا علم ایسا ہے جیسا و اسرائیل کے علم کے سامنے کوتوال کا علم کے جزویات و قائم کا علم تو کوتوال کو زیادہ ہوتا ہے مگر اصول سلطنت اور کلیات قانون کے علم میں اسرائیل کے برادر کوئی حاکم نہیں ہو سکتا۔

## مفہومات

سر کچھ ایسا کہ دیجھے کر دل میں گناہ کا خیال ہی نہ آئے۔

دیکھو بھائی، یہ دیوار ہے۔ کتنے سال سے یہاں موجود ہے۔ برسوں ہو گئے، چوری نہیں کرتی، حق اس نے کسی کا نہیں مارا۔ جھوٹ غبیت، بے ایمانی، رشتہ ستانی سے عاری ہے لیکن ثواب کوئی نہیں مل سکا۔ ویسے کی دیے کھڑی ہے۔ انسان کا کمال تو یہی ہے کہ دل میں گناہ کا تھا پیدا ہوا اور گناہ نہ کرے۔

لیکن سر کچھ بھی تو ایسا بھوٹ چڑھتا ہے کہ انسان گناہ کا مرٹکب ہوئی جاتا ہے۔

خیراً گر گناہ ہوئی جائے تو توبہ کر لے، آخر توبہ ہے کس لیے بھائی۔

کوئی اچھا ساد طفیلہ تباہ تجھے۔

حقوق العباد کا ادا کرنا سب ظیفوں سے افضل ہے اور ضروری ہے۔ حقوق العباد کے ترک کرنے پر پکڑ ہو گی

فرمایا کہ میں نے جہاں تک خور کیا ہے، بھی پالا ہے کہ دنیا میں امراء اور دولت مندوں زیادہ پریشان رہتے ہیں حتیٰ کہ بعض اوقات کو شش بھی کرتے ہیں کہ میں اس مصیبت سے براءے چند نجات ملے لیکن ان کو نجات میسر نہیں ہوتی۔

فرمایا کہ صرف خدا تعالیٰ کے نزدیک ہی دنیا دار لوگ غصب کے مارے ہوئے نہیں بلکہ دنیا دار لوگوں کے نزدیک ہوتی ہے لیکن اہل اللہ اور تاریخیں دنیا کے ساتھ کسی کو دشمنی نہیں ہوتی۔ پھر فرمایا کہ دنیا دار جس طرح دین کے معاملات میں تاریخیں دنیا کے تھیں، اسی طرح دنیا کامنے میں بھی دنیا دار لوگوں کے تھیں۔ اکثر ان کے پاس تعویذ اور خلاف اتفاق یعنی اور رد بالا کا عمل کرنے کے لیے حاضر ہوتے رہتے ہیں اور یہ سب تعویذ اور عملیات مزید دنیا کامنے کے واسطے ہوتے ہیں۔

فرمایا کہ مال و دولت اور جاہ اور برتری سے محبت کی وجہ سے بعض اوقات دین میں بھی رخصہ پڑ جاتا ہے۔ چونکہ

اللہ تعالیٰ نے مال کو فائدے کی خاطر بجا ہے، اس لیے مناسب حد تک اس کے حصول کی کوشش جائز ہے لیکن جب ضرورت کے مطابق حاصل ہو جائے تو پھر زیادہ کوشش کرنا چھوڑ دے۔ اس طرح اللہ نے رہتے کو اور جاہ کو تھesan سے نیچے اور استہزا سے محفوظ رہنے کا ذریعہ بنایا ہے لیکن ایسا رتبہ حاصل کرنا جس سے دنوں کو نقصان پہنچانے والی کی زندگیاں خوف میں کلیں یہ رام ہے۔ جاہ اور رتبہ صرف اسی قدر درکار ہے کہ فساد یوں سے محفوظ رہے۔

فرمایا کہ اگر انسان تین کام کر لے تو اثناء اللہ محرم نہیں ہو گا۔ خواہ جنید بخارادی نہ بن سکے۔ اول یہ کہ گناہ کا ارتکاب ترک کر دے کیونکہ گناہ کا رغب عبادت بھی کرتا رہے تو بھی اس کا نور تاریخی کے ساتھ گندھا ہوا ہو گا اور اس کو روشنی نہیں ملے۔ دوسروے خلق خدا پر بدگان نہ ہو کیونکہ یہ بدگان ہمیشہ کبر اور غوث سے پیدا ہوتی ہے (اور کبر اور غوث شیطان اور فروون کی خصوصیت ہے) اور تیسروے جب بھی غرض ملتے تھوڑا اہبہت ذکر ضرور کر لیا کرے اور حضرات صوفی کرام سے ملتا رہے۔

فرمایا کہ بزرگوں کے پاس صرف طلب دین کی غرض سے جانا چاہیے۔

فرمایا کہ اپنے حالات اور سر اور یافت دوسروں پر ظاہر نہیں کرنے چاہئے۔ یہ اسرار ایسا ہے جیسا کوئی اپنے محبوب کو دوسروں سے چھپانا چاہیے۔ ایسا کون ہوگا جو اپنی بیوی کو دوسروں کی بغل میں دینا چاہیے۔

فرمایا کہ تمام اشغال و اذکار کا مقصد یہی ہے کہ پابندی شرع نصیب ہو اور ان اذکار سے قلب میں گل انٹکی پیدا ہو۔ کچھ لوگ یہ بحثتے ہیں کہ لا اللہ الا اللہ کا ذکر کرنے سے سارے مرطے ملے ہو جاتے ہیں۔ یہ لوگ یہ بجاے معاملات اور اخلاق کی درستگی کوئی پچھنچی نہیں کرتے، اس لیے محروم رہتے ہیں۔

فرمایا یہی شخص کی حالت پر نہایت افسوس ہوتا ہے جو قرآن اور حدیث پڑھ کر بھی جان اور مال کی محبت رکھے۔

فرمایا کہ اگر وعظ میں مضمون خلک ہو اور لگن اور لذیذ نہ ہو، پھر بھی اس میں دلچسپی ہوئی چاہیے۔ اس کی حالت ایسی ہے جیسے حکیم اجمل کا نسخہ ہو کہ جس کو پڑھ کر نہ تو لذت ملتی ہے اور نہ ہی وجہ طاری ہوتا ہے مگر اس کے استعمال سے فائدہ ضرور ہوتا ہے، ایسا فائدہ کہ اس پر ہزاروں و جتر بان کیے جاسکتے ہیں۔

فرمایا کہ حدیث شریف ہے کہ ایک آدمی میں دو خوف جمع نہ ہوں گے یعنی جو شخص دنیا میں خائف رہے گا اور اللہ

لیکن وظیفہ کرنے پر کوئی پوچھ چکھنیں۔

## ارشاد صاحب کا آخری وقت

جب شہلا ارشاد کے پاس ان کا احوال پوچھنے جاتی ہے تو بیانگ سے ذہول کروہ ذرا اوپر ہو جاتے ہیں اور شہلا سے کہتے ہیں: "میں نے زندگی میں کافی سفر کیے ہیں، لے لے جھوٹے جھوٹے۔ ملک کے اندر، ملک سے باہر۔ بیانگ کے اور سیکنڈ Concord کے سفر کا جھوٹا میں نے اس سے پہلے کہی تھیں لیا۔" "کس قسم کا جھوٹا میں سفر؟"

"میں جو میں اب لینے والا ہوں..... میرا خیال ہے یا اپنی طرز کا ایک بڑا Adventure سفر ہوگا، پر لطف، مسحور کن اور معلومات افزا۔ اس سے میرے علم میں اضافہ ہوگا۔ اس سفر سے میری زندگی مالا مال ہو جائے گی، پر باش ہو جائے گی۔ یہ سفر Dive ضرور ہوگا، Life پا ہے ہونہ ہو۔"

"آپ کیسی باتیں کرتے ہیں سر؟"

"دیکھو شہلا میر اسوت کیس پیک ہو چکا ہے۔ میرے سارے مل ادا ہو چکے ہیں۔ زندگی کا ایک ایک پیغمبر اور چکا ہے۔ میں کسی کا مقروضہ نہیں ہوں۔ میرا پاسپورٹ تیار ہے۔ اس پر دیزا الگ چکا ہے۔ تکمیل میری جیب میں میں اور میں اس سفر پر روانہ ہونے والا ہوں جس کے انتظار میں آج تک زندہ رہا اور جس کی میں اس وقت تک راہنمکار ہا۔"

## رمضان موچی

کوئی راہ بھی بس ایک راہ ہی ہے اور اس میں کوئی تو ہیں نہیں، کوئی ہٹک نہیں۔ نہ تمہاری نہ دوسروں کی۔ اگر تم نے اس راہ کو چھوڑ دیا۔ چھوڑ اس لیے دیا کہ تمہارے دل نے کہا چھوڑ دو۔ ہر راستے کو غور سے دیکھو۔ دھیان سے دیکھو اور اس کی جانچ کرو۔ اس کو آزمائ۔ چلو، گزرو، پر تیاؤ۔ پھر اپنے آپ سے پوچھو۔ صرف اپنے آپ سے کسی اور سے نہیں۔ کسی اخبار رسالے یا کالم نے نہیں۔ بس ایک ہی سوال پوچھو کر آیا اس راستے کا کوئی دل بھی ہے یا نہیں۔ اس کا قلب چالو ہے کہ نہیں (راہ تو چالو ہے)۔ اگر اس راستے کا قلب ہے دل ہے تو پھر اسے فراخیار کرلو۔ اگر نہیں ہے تو اسے چھوڑ دو، الگ ہو جاؤ۔

اب کو تم تھیوری کو جانے لیخرا اور فوٹان کی کیفیت سمجھی۔ بغیر یہ کیک جانو گے کہ حضرت غوث الاعظم نے فرمایا کہ جب موحد مقامِ توحید میں پہنچتا ہے تو وہاں نہ مودھ رہتا ہے ناں تو توحید، نہ واحد نہ بیمار۔ نہ خودی نہ خدا، نہ عابد نہ معبد، نہ ذات نہ صفات، نہ ولی نہ ولایت، نہ صفت نہ موصوف نہ اسم نہ اسمی نہ ظاہر نہ باطن۔ نہ بہشت نہ دوزخ۔ نہ روشنی نہ تاریکی، نہ زمین نہ آسمان، نہ منزل نہ مقام، نہ طلب نہ طالب نہ کفر نہ اسلام نہ کافرنہ مسلمان۔۔۔۔۔

- "بھی اشراق صاحب ہیں؟"
- "جی آپ کون بول رہے ہیں؟"
- "میں انتظار حسین بول رہا ہوں۔"
- "چلے گئے؟ اچھا کیا پہن رکھا تھا انہوں نے آج۔"

ہر انسان اپنے تجربات سے اور اپنی Genetic Coding سے کچھ سمجھ سکتا ہے۔ اسے زندگی برکرنے کا طریقہ یقین و طیہہ ان ہی دو مکتبوں سے حاصل ہوتا ہے۔ میں نے بھی جو کچھ سمجھا ہے وہ فقط اتنا ہے کہ چونکہ ہر انسان زندگی گزارنے کے لیے خاص قسم کے اوصاف سے متصف ہے اس لیے کوئی شخص کسی دوسرے فرو کے فیصلوں کو سمجھنیں سکتا۔ اسی لیے روزی قیامت کی شرط ہے۔ اُس روز اللہ تعالیٰ خود یہ بات طے فرمائیں گے کہ کس شخص کے اعمال کیے ہیں؟ لیکن عجیب سی بات ہے کہ ہم پھر بھی اپنی Judgement کو اللہ پر نہیں چھوڑتے اور دیکھ بائیں ملے والوں کو اپنے ترازو پر تو لئے رہتے ہیں۔ یہ بھی غیبت کی ایک شکل ہے۔

مشکل یہ آن پڑلی کہ خال صاحب اپنی کتاب "بابا صاحب" ختم کیے بغیر اس دنیا سے رخصت ہو گئے۔ اس کتاب کے ساتھ ان کے کچھ فوٹس بکھرے بکھرے، غیر مرتب شکل میں موجود تھے۔ نہ جانے وہ یہ مادوں کا طرح استعمال کرنا چاہتے تھے۔ یہ بھیں اب طے نہیں ہو سکتی۔ میں چاہتی ہوں کہ اس مادوں کو بھی کتاب کے فیصلے کے طور پر آپ کو پیش کر دوں تاکہ آپ اپنا فیصلہ خود کر لیں۔ خال صاحب کے جو قارئین انہیں صوفی سمجھنے سے قاصر تھے کہ ایسا صوفی پھر گھرست میں کیسے کامیاب ہو گیا۔ صوفی تو سب سے پہلے شادی کے جھilmouں سے نکل جاتا ہے۔ صوفی اگر دنیا وی طور پر خوشحال ہے تو یہ صوفی کے شایان شان نہیں کیونکہ دنیا چھوڑ کر اس کے جھilmouں سے فراغت پا کر ہی تو ما بعد کا راستہ ملتا ہے۔

دوسری جانب وہ محبتی قارئین ہیں جن کا خیال ہے کہ خال صاحب پیدائشی افسانوں کو لیں تھے۔ وہ سوچتے ہیں بھر انہوں نے ڈرائی کی لائیں کیوں اختیار کی اور زاویے کی طرف کیوں مڑ گئے۔ ایسے ہی ایک چاہنے والے نے خال صاحب سے ٹیلیفون پر بات کی اور اپنی طرز کی بیزاری کو تلفر میں بڑے سلیقے سے پیش کیا۔ میں وہ فون کی گفتگو آپ کو دکھاتی ہوں۔ نہیں آپ کا اپنا ہے۔ بڑے لوگوں کو پورے طور پر سمجھتا کچھ ایسا آسان عمل نہیں۔ یہاں پہنچ کر جس طرح زندگی خزان کر دیتی ہے ایسے ہی ہر بڑا آدمی بھی نہیں مجوب چھوڑ جاتا ہے۔

"جی؟"

"میر ام طلب ہے آج وہ پتوں میں تھے یا کھدرا کرتا ہیں رکھا تھا۔"

تاتے والے نے بتایا کہ اشفاق صاحب نے جو گیارہ گل کا کھدرا کرتا ہیں رکھا تھا۔ تب میں نے میلیفون بند کر دیا اور سوچا کہ اچھا ہی ہوا آج ملاقات نہیں ہوئی۔ دوسرا دن میلیفون کیا تو پڑے چلا کہ اشفاق صاحب آج کھدرا کیا تھا۔ تباہ میں نے میلیفون بند کر دیا اور سوچا کہ اچھا ہی ہوا آج ملاقات نہیں ہوئی۔ تیسرا دن میلیفون کیا تو پڑے چلا کہ اشفاق صاحب آج سوت پہنچے ہوئے ہیں اور پیچے سکوڑ پڑھے میٹھے آدمی کھڑے ایک گورے سے اطاولی لجھ میں اگریزی بول رہے ہیں۔ میں بہت خوش ہوا کہ آج اشفاق صاحب اپنے اصل روپ میں ہیں۔ میں نے مناطب سے کہا کہ جھٹ کے جاؤ اور میلیفون پر بٹالا وہ۔

اشفاق صاحب آدمی صروف ہیں اور ادبی معاملات پر قلم اٹھانے کی فرصت نہیں رکھتے۔ یوں بھی ان کی گنتلو گرم ہوتی ہے چنانچہ چھوٹے ہی انہوں نے جواب دیا "میرے ہم عصر تم نہیں ہو۔ میں تو اے حید کو پناہم عصر سمجھتا ہوں۔"

"محض سمجھتے ہو مگر کیوں۔"

"یار! اے حید کی تحریر میں ایک ہازگی ہوتی ہے۔ اگرچاں کی فکر میں ہازگی نہیں۔"

"اوہ اس بنا پر اپنے آپ کو اے حید کا ہم عصر سمجھتے ہو؟"

میلیفون پر آواز گز بڑھ گئی۔ کئی فترے میں سن نہ سکا۔ جب آواز صاف آئی شروع ہوئی تو میں نے ساکھ اشفاق صاحب بہت گرم ہیں اور پاکستان کے اوپر گوڈاٹ رہے ہیں "صاحب اپاکستان میں تو ایب اب پیدا ہوگا۔" بھی تو ایسے ادب ہیں جو جیل اجرازی پر لکھتے ہیں۔ پاکستان کی کسی شخصیت پر لکھنے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ میں کہتا ہوں شہید ملت لیاقت علی خان ہی پر لکھیں لکھیں تو کسی۔"

میں ان کی تقریر سن کر کہم گیا اور مجھے اپنا پارسال سپلے کا ایک گناہ یاد آگیا۔ میں نے اشفاق صاحب سے صرف اتنا کہا تھا کہ "یار! کچھ ادیب یوم الجزا از منار ہے ہیں۔ آؤ ہم تم بھی کچھ لکھیں اور اس میں شریک ہو جائیں۔" اور یہ وہ زمانہ تھا جب الجزا کے مجاہدوں اور مسر کے انتقامیوں کو یار لوگ کیونت کہا کرتے تھے۔ تو اشفاق صاحب نے مجھے جھڑک دیا۔ میں چپ ہو گیا۔ وہ دن ہے اور آج کا دن اشفاق صاحب نے مجھے معاف نہیں کیا۔ خیر اس وقت تو مجھے ان سے شکایت کی۔ اب کوئی شکایت نہیں۔ ایک زمانہ تھا کہ میں ان کی پیاری کہانیاں پڑھتا تھا اور سوچتا تھا کہ کاش اشفاق احمد بھی کسی قومی مسئلہ پر بھی سوچیں۔ اب وہ پچھلے برسوں سے قومی مسائل ہی پر سوچ رہے ہیں اور اپنی سوچ میں اتنے تقریب ہو گئے ہیں کہ الجزا ازی مسلمانوں کی جدوجہد آزادی کے ذکر کو تجزیہی حرکت سمجھتے ہیں اور پاک نی باؤس میں بینچ کر چائے پینے کو قومی عزم سے پیزاری اور قوتیت کا اعلان جانتے ہیں۔

## تعارف حضور فضل شاہ رحمۃ اللہ علیہ قطب عالم، نور والے

اور ارقاء نور والوں کا ذیرہ افغانی مردوں مصطفیٰ آباد لاہور طالبان ہدایت کی جانی پیچانی جگہ ہے۔ حضور فضل شاہ قطب عالم کے مبارک قدموں نے اس جگہ کو ذیرہ پاک بنایا۔ رحمت برکت اور شفاء کو حضور نے ایسے تقدیم کیا کہ عام خاص اور خاص الیاس سب فیضیاب ہوتے رہے۔ حضور سے میل جوں کی بدوات میں والوں کا قول پاک ہو جاتا ہے۔ انہو گوئی اور کذب سے انہیں کراہت ہوئے۔ پھر خاص محبت کی بدوات وہ اپنے اعمال کی محبت کو اپنے محبوب کے اعمال کی روشنی میں دیکھتے۔ اس طرح محبین کو کیسوی کی عظیم نعمت عطا ہوتی۔ پھر محبت تمام سے یہ مقام بھی آتا کہ محبت محبوب کی خلوت اور محبوب محبت کی جلوٹ ہو جاتا۔ مقام دو ہوتے حقیقت ایک ہوتی۔ محبت ہر مقام پر اپنی خواہشات نفس کے خلاف

رہ کر اس مقام پر صبر کا ثبوت دیتا۔ ان تینوں مقامات پر پورا رہنے والوں پر اخلاص، حسن کی صورت سے برسنے لگتا۔ فلاں پانے والے یہ لوگ مطابق کے بھی مطابق رہتے، مخالف کے بھی مطابق رہتے۔ یہ نور والے حضرات نیز نیز دیکھتے کہ لوگ ان کے ساتھ کیا کر رہے ہیں، یہی دیکھتے ہیں کہ انہیں لوگوں کے ساتھ کیا کرنا چاہیے۔ اس پاک اور روشن جماعت کے معاشر کو ہدیہ عقیدت پیش کرنے کے لیے عاشق صادق بدھ 30 اگست 78 کو آپ کے آستانہ عالیہ پر نمازِ عمر کے وقت منع ہو رہے ہیں۔ جس ذات با برکات کا قول، عمل، علم سب معیارِ حق ہوں اور جو عباد خالصین میں سے ہو اس کا ماضی اور حال صراطِ مستقیم کی جبوکر نے والوں کو ظلمات سے نور کی طرف آنے میں شہزاد دیتا ہے۔

آپ کے آبادِ اجاد اور یہاں ضلع ہوشیار پور میں قیام پذیر تھے۔ بعد میں جاندھر تشریف لے آئے۔ آپ کے والدِ ماجد حضرت نبی بخش صاحب بڑے غریب نواز تھے۔ ساکین کی دل نوازی سے بڑھ کر کسی کام میں آپ کو دوچی نہ تھی۔ اس وقت سور دیوبہ روز آمدی تھی آپ کی۔ جب گندم ایک روپ کی تقریباً ایک من ہوتی تھی اور حال یہ تھا کہ گھر والوں کو صرف ان کے گزارے کے لیے ہی دیتے تھے، باقی میے اپنے ہاتھ سے مستقین کو عطا کر کے سوتے تھے۔ حضرت نبی بخش صاحب حضرت شاہ محمد غوث رحمۃ اللہ علیہ کے مرید تھے۔ جب حضرت نبی بخش صاحب اپنے مرشد صاحب کی خدمت عالیہ میں اپنے بچے کو لے کر حاضر ہوتے تو آپ فرمایا کرتے کہ یہ بچا اپنے وقت پر بڑے فیض کا قاسم ہو گا۔ عام خاص اور خاص انتظام سب اس چشمہ فیض سے ییراب ہوں گے۔ آپ کی والدہ محترمہ نے آپ کو نوازنے کے لیے بھی آپ کو دوستوں سے الگ نہیں کیا۔ بچپن سے لے کر آخر وقت تک آپ کے ساتھ متناؤں دیلوں کا میلہ ہی لگا رہا۔ دیکھنے والے اس بات کی شہادت دیں گے کہ خلوتِ شینی کی طلب آپ کو ہوئی ہی نہیں۔ بچپن میں بھی آپ کی حرکات و سکنات سے آپ کی شان واضح تھی۔ دوست پیار سے آپ کو دور اندر لش کہا کرتے تھے۔

چودہ سال کی عمر میں متانی کیفیت وارد ہوئی۔ بارہ سال اسی حالت میں رہے۔ کئی لوگ اس حال میں آپ سے ملے۔ جو زبان پاک سے لکھا تھا لکھا پورا ہوتا تھا۔ اللہ کے فضل سے حضرت میاں خدا بخش صاحب سرتاج اولیاء کی خدمتِ القدس میں حاضر ہوئے۔ حضرت میاں صاحب رحمۃ اللہ علیہ آباد پورہ جاندھر میں قیام پذیر تھے۔ میاں صاحب نے پوچھا: عزیزم! تمہارا کیا نام ہے؟ عرض کیا؟ حضور جس نام سے مجھے پکاریں میرا، ہی نام ہے۔ فرمایا: کیا کھایا کرو گے؟ عرض کیا؟ جو حضور کھائیں گے میرے لیے وہی سب سے اچھا کھانا ہو گا۔ فرمایا: کیا پہنچو گے؟ عرض کیا؟ جو بسا حضور میرے لیے پسند فرمائیں گے وہی بہترین لباس ہو گا۔ فرمایا: رہو گے کہاں؟ عرض کیا؟ جہاں حضور رکھیں گے وہی میرے لیے بہترین جگہ ہوگی۔ حضرت میاں صاحب نے غوشی سے فرمایا: عزیزم! طالب علم کی پوری شان تم میں جلوہ گری کر رہی ہے۔ معلم سے محبت ہو تو اس سے نو معرفت عطا ہوتا ہے۔ آپ نے دعا فرمائی۔ "اللہ تعالیٰ اس فیض کو اباد الاباد ک جاری رکھے۔" حضرت فضل شاہ چودہ برس تک اپنے مرشدِ کامل کی خدمتِ القدس میں رہے۔ آپ نے کہی خواہش کے تحت زبان نہیں کھوئی۔ لوگ میاں صاحب سے کہتے ہیں: یہ بچا خاموش ہی رہتا ہے۔ آپ فرمایا کرتے: "یہ بچا اپنے وقت پر بولے گا۔"

اس وقت اس کا بولنا سند کا درج رکھے گا۔" حضور کو حضرت میاں صاحب سے چاروں مدارج عطا ہوئے۔ قول، عمل، علم اور اخلاص اور پھر حضرت میاں صاحب کے امر کے مطابق آپ نے دوست فلاں دینی شروع کی۔ آپ روحانی امراض کے بھی طبیب تھے۔ جسمانی امراض کے بھی۔ جو آپ کی تعمین کردہ حدود کا احترام کرتا۔ اسے یقیناً خفافِ ملی تھی۔ فرمایا کرتے تھے: "جسمانی امراض پر ہیز سے جاتے ہیں، روحانی امراض پر ہیز گاری سے جاتے ہیں۔"

آپ نے قرآن پاک کی تفسیر فرمائی ہے۔ نمونے کے طور پر سورہ فاتحہ کی تفسیر پیش خدمت ہے۔ یہ تفسیر طباعت کے مراحل طے کر رہی ہے۔ آپ مشاہدہ فرمائیں گے کہ یہ ترجمہ اپنے اندر برداشت رکھتا ہے۔ تفہیل سے اس کی تصدیق ہو گی۔ تفسیر انعام یا فتح حضرات کے حال کو منور کرتی ہوئی معلوم ہوتی ہے۔ اس کے ساتھ حاصل کے عنوان سے اس حق کو بیان فرمایا گیا ہے جو قارئین اور سامعین حضرات پر عائد ہوتا ہے۔ یہ حاصل جس کا بھی حال ہو گا وہ اللہ کے فضل سے انعام یافتہ حضرات میں شمار ہو گا۔ آپ کو اس تفسیر میں نہ تضاد نظر آئے گا نہ اختلاف۔

#### سورہ الفاتحہ

بسم اللہ الرحمن الرحيم

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا اہم بان بڑے حرم والا ہے

فرمایا: صاحبِ اللہ تعالیٰ پاک ہے۔ پاک ہی اسے پاک کرتا ہے۔ یہ پاکی اللہ کے محظوظ سے عطا ہوتی ہے اور اس کی بدولت مخلوق کے ساتھ پورا رہنے کا ذائقی اور صفائی علم عطا ہوتا ہے۔ الرحمن کی شان یہ ہے کہ وہ حرم کرتا ہے اور جب کوئی مخصوصوں سے دور ہو رہا ہو تو اسے قریب کرنے کے لیے لختی بھی کرتا ہے۔ مگر یہ وقت ہوتی ہے۔ پھر اس کا حرم ہوتا ہے۔ یہ اللہ کا کرم ہے کہ جس پر اللہ کا کرم ہواں کے قریب کر دے۔ اس طرح بسم اللہ علیل سے ہو جاتی ہے۔ ورنقوں کی تکرار سچا ثابت ہونے کے لیے درکار نہیں ہے۔ جس قول کا عمل شاہد نہ ہو وہ قول سچا ثابت نہیں ہوتا۔

حاصل: ہر کام میں بسم اللہ قول سے ادا کرنا حق ہے۔ عملاً یہ دیکھنا لازم ہے کہ ہم عباد خالصین کی اتباع میں تجویز سے پاک رہیں۔

الحمد لله رب العالمين: محمد اللہ تعالیٰ کی ہے جو عالمیں کارب ہے۔

تفسیر کا تعلق تعمین سے ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کی شان کے لا ائم نہیں ہے۔ حتمی حقیقت شان ہے اور شان یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ سب کو پاٹا ہے اور علم سے پاٹا ہے۔ ابتداء انجام کہ ہر حال میں اس کے پائے کو دیکھا جاسکتا ہے۔ اس پانے میں کسی کی تجویز کا دھن نہیں ہوتا۔

شهادت: اللہ تعالیٰ نے سورہ انعام میں فرمایا ہے۔

ان الذين لا يزورون بait اللہ لا يهدیهم اللہ ولهم عذاب الیم: 104-105

بے شک جو لوگ اللہ کی آیات پر ایمان نہیں ہاتے، اللہ انہیں بہایت نہیں دیتا اور ان کے لیے الناک عذاب

آپ فرمایا کرتے تھے۔ دین کی دنیا کی کوئی پوچھو سب کو اجازت ہے۔ جو ہماری سن لے گا۔ اس کی اللہ نے لے گا۔ چند سوالات ملاحظہ فرمائیے۔ ان اہم سوالات کے جو جوابات آپ نے عطا فرمائے ہیں وہ اپنا جواب نہیں رکھتے۔

سوال: قرآن پاک میں فرمایا گیا ہے۔ و من یوق شح نفسہ فاویلِک هم المفلحون۔ (اور جو نس کی حوصلہ سے پچایا گیا تو وہ فلاح پانے والے ہیں۔ ۹:۵۹) نفس کی حوصلہ سے کیا مراد ہے؟ اور اس سے کیسے بچتا چاہیے؟

جواب: حال پر اللہ تعالیٰ کی عطا کو ناکافی جانا اور مزید کی خواہش رکھنا حوصلہ ہے۔ حوصلہ چاہیے جو اس سے خواہش کے جو کوئے چلتے رہیں گے۔ حوصلہ ہے جو اس کی جلوٹ ہے۔ حوصلہ سے بچنے کی صرف اور صرف ایک ہی صورت ہے کہ اللہ کے محبوب کو پنا مجذوب بنالیا جائے۔

سوال: تا سخین سے محبت کا ثبوت کیسے مانتا ہے؟

جواب: محبت کا قول اس کے محبوب کا قول ہوتا ہے، اس کا عمل اس کے محبوب کا عمل ہوتا ہے، اس کا علم بھی اس کے محبوب کا علم ہوتا ہے۔ محبت اپنے محبوب کو ہر مقام پر سنجاتا ہے اور اللہ تعالیٰ اپنے محبوب کے حوالے سے مانتا ہے۔

سوال: بیعت کی افادیت کیا ہے؟

جواب: بیعت کی حقیقت شہادت ہے اور عمومی بغیر شہادت قابلٰ تباعث ہی نہیں ہوتا۔

سوال: مردان حق (عبدُ الْعَلَمِینَ) کی پیچان بتا دیجیے!

جواب: ان کا بولنا بھی علم سے ہوتا ہے خاموشی بھی۔ دونوں مقامات پر ماننے والوں کے لیے فلاح موجود ہوتی ہے۔ وہ ترکی عطا کرنے کا شرف رکھتے ہیں۔ ان کی ایک ایسا میں خوف و وزن سے بجات کی ضمانت موجود ہوتی ہے اور وہ اجر کے سوال سے پاک ہوتے ہیں۔

سوال: درویش، فقیر اور صوفی میں کیسے امتیاز کیا جائے؟

جواب: جس کا بالا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ایجاع ہو درویش ہے۔ جسے فاقہ تباعث اور ریاضت کا شرف ہو وہ فقیر ہے اور جو غلط و جلوٹ میں صاف ہو اپنے ساتھ بھی اور اللہ کی گلوق کے ساتھ بھی اور صوفی ہے۔ یہ پاک جماعت کے افراد کے نام اور مقام ہیں۔

سوال: اصول تبلیغ کیا ہے؟

جواب: تبلیغ اس پر حق ہے جو کچھ دینے کا شرف رکھتا ہو۔ تبلیغ کرنے والے کی صداقت و امانت کا اعتراف ہو اسیں کو تو اس کی تبلیغ مورث ہوتی ہے ورنہ نہیں۔

سوال: غیر کو راستے پر بینے والے شخص کو خبر کی طرف لانے کے لیے کیا کیا جائے؟

جواب: اس کی برائی کو قول سے عمل سے علم سے اور اخلاص سے بطریق احسن رفع کیا جائے۔ ماننے سے میل ہوتا ہے اور میل سے غیر کو خبر کی طرف آنے کا شرف ہوتا ہے۔

سوال: عشق کا مقام کیسے حاصل ہوتا ہے؟

جواب: عشق کی حقیقت پاکی ہے۔ ہر آواز کو اپنے لیے آواز حق ماننا اور اپنی صورت سے گزر جانا حوصلہ عشق کا راستہ ہے۔

### ملفوظات حضرت فضل شاہ قطب عالم

کامیابی کی حقیقت صبر اور رضا اہلی ہے۔  
تکین صاحب تکین سے ہی عطا ہوتی ہے۔  
وائی چن اور علم حقیقی لازم و ملزم ہیں۔  
جو خیر کو قول نہ کرے غیر اس کے گلے پڑ جاتا ہے۔  
شرافت موجود ہو تو شرف عطا ہو گا اور شرف ہو تو پندتی ہو گی۔  
جبکہ مقصود دولت ہو جائے شجاعت وہاں سے رخصت ہو جاتی ہے۔  
اللہ تعالیٰ سب حضرات کو خیر و برکت عطا فرمائے۔

اللہ

وہ سامان نہیں رکھنا چاہیے جو کام نہ آئے اور جسے اللہ کی راہ میں خرچ نہ کیا جاسکے۔  
☆  
اللہ کے پیارو! اللہ کا فرب چاہتے ہو تو اپنے اخلاقی ستوار لو۔  
☆  
تم اللہ کے ہو جاؤ۔ اللہ تمہارا ہو جائے گا۔  
☆  
جس نے اللہ تعالیٰ کو پیچان لیا اس سے کوئی چیز پوچیدہ نہیں رہتی۔  
☆

احسان

☆ مطابق کے مطابق رہنا احسان کا بدل احسان ہے۔ مخالف کے مطابق رہنا مردست ہے۔

اولیاء

☆ اولیاء کا کوئی کام عادنا نہیں ہوتا۔

بزرگان دین

☆ حق کو پانے کا طریقہ یہ ہے کہ بزرگان دین سے میل جوں ہو ان سے محبت خالص ہو اور ان کی معیت مقصود ہو۔ ہر مقام پر میل جوں سے قول پاک ہو جاتا ہے۔ محبت ہو تو اعمال کی شرح شروع ہوتی ہے۔  
☆ بزرگان دین محبت کے یہ پاری ہوتے ہیں۔ وہ نظرت کا کھونا سکدے۔ کر محبت اور خلوص کا کفر امال دیتے ہیں۔

مخالف کے مطابق رہنے کا علم صرف اس طرح عطا ہو سکتا ہے۔

بزرگان دین کے ساتھ نماز ادا کرنی اولیٰ عمل ہے۔

جو بسب اور تعین سے پاک ہے وہی شرک سے پاک ہے۔

بزرگان دین سبب نہیں ہیں وسیلہ ہیں اور وصال کا دروازہ ہیں۔

بزرگان دین کتاب و شنیدے نہیں ہیں۔ کتاب اور شنید بزرگان دین سے ہے۔ عام شنید کے ساتھ ہے۔

خاص کتاب کے ساتھ ہے اور خاص الحسن ام الکتاب کے ساتھ ہے اور ام الکتاب اللہ تعالیٰ اُنی کو عطا فرماتا

ہے تاکہ مخلوق یہ نہ کہہ سکے کہ اللہ تعالیٰ کا پیارا کتاب و شنید سے بول رہا ہے۔ عام اور خاص لوگ پڑھی ہوئی اور

سی ہوئی بتاتے ہیں۔ بزرگان دین اس لیے آئے ہوئے ہیں کہ جو ان پر عطا ہو رہی ہے حال پر وہ عطا کرنے

کے لیے آئے ہوئے ہیں۔ اس عطا سے پورا پورا فائدہ اٹھالیں چاہیے۔

زابد مبتدی لوگوں سے بھاگتا ہے اور زابد تھی لوگوں کو طلب کرتا ہے، کیونکہ کرے کے پاس ان کی دو

موجود ہے۔

لوگ ایک درس سے میل جوں اپنے فائدے اور بھلائی کے لیے رکھتے ہیں لیکن بزرگان دین مخلوق سے میل

جوں ان کے فائدے اور بھلائی کے لیے رکھتے ہیں۔

نجات شاہدین کی معیت کی بدلت ہوتی ہے۔

جیسے اللہ تعالیٰ اپنے بندے کو رکھنا چاہتا ہے، ہر مقام پر چاہے رخ دنیا کا ہو یادِ دین کا ہو۔ جو اللہ تعالیٰ ان کے لیے

چاہتا ہے وہ وی چاہتے ہیں۔ اس لیے وہ چاہے جاتے ہیں۔

### پرہیز گاری

ساری کائنات راحت کی خواہاں ہے۔ راحت سوائے زہد کے کسی مقام پر نہیں ہے۔ نہ ساری کائنات میں کوئی

صاحب ثابت کر سکتا ہے کہ راحت سوائے زہد کے کسی مقام پر ہو۔

جس کا ہاتھ پاک ہو جائے گا، اس کی نیت درست ہو جائے گی۔ جس کی نیت درست ہو جائے گی اس کا عقیدہ

درست ہو جائے گا۔ جس کا عقیدہ درست ہو جائے گا اس کے اعمال درست ہو جائیں گے۔

ہر بے کی بری صفت سے بچنا ضروری ہے۔ اسے اس کی بری صفت سے بچنا بھی ضروری ہے۔ یہ علم صاحبان

حال ہی سے سمجھا جاسکتا ہے۔

”پورا“ ہاتھ سے تعقیل رکھتا ہے اور ”سچا“ زبان سے۔ دونوں جہاں کی رحمتیں پورے اور سچے کے لیے ہیں۔

برے کی برائی سے دور ہنپر پرہیز گاری ہے۔

صالح وہ ہے جس کا حال برے کے عمل سے متاثر نہ ہو۔

### توفیق

☆ جس درجے کی توفیق نہ ہو اس کا اقرار نہیں کرنا چاہیے۔

### ترکیہ

☆ خلوت کے ترکیے سے اپنے آپ کو فائدہ پہنچتا ہے۔ خلوت پر ترکیے سے مخلوق اللہ کو بھی فائدہ پہنچتا ہے۔

### جمال

☆ حقیق حسن مخلص کو عطا ہوتا ہے اور سب بہاروں میں خزاں آتی ہے۔

☆ حقیق حسن کی بہار قدیم ہے اور داگی ہے۔

☆ حسن کیا ہے؟ گمان نیک رکھو۔

### حق

☆ جو ذاتی تضاد سے پاک نہ ہو لطفافت کا مشاہدہ اس کے لیے لمکن ہی نہیں۔

☆ جس کی فضیلت شاہد کی معیت کی بدولت ہے وہ راه حق پر ہے۔ جس کو اپنی فضیلت اپنے اعمال پر نظر آئے

وہ گمراہ ہے۔

☆ مال اہل توکل کی نذر کرو۔ اس سے تمہیں راہ حق پر خرج کرنے کا علم بھی حاصل ہو گا اور انفاق فی کیبل اللہ پر

☆ شہادت بھی ہو جائے گی۔

☆ اپنے ساتھ زیادتی کرنے والے کو معاف کرنے کا حق ہمیں دیا گیا ہے۔ درسوں کے ساتھ زیادتی کو معاف

☆ کرنے کا حق ہمیں نہیں۔

☆ چھوٹوں کو صلاحیت عطا کرنا اور بڑوں سے صلاحیت لیما حق ہے۔

☆ جام تدب پاک ہو جاتا ہے جب کسی حق دار کو جام دیا جائے۔

☆ حق کوپنے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ درود پاک پڑھا جائے۔ حق کا نشان ہے۔

### حقیقت، طریقت، شریعت، معرفت

☆ طریقت کی بسم اللہ اولیٰ غرض و نعایت سے پاک ہونا ہے۔ پہلا درجہ شریعت ہے۔ دوسرا طریقت ہے۔ تیرا

☆ حقیقت ہے۔ چوتھا معرفت ہے۔

## شریعت، طریقت، حقیقت، معرفت

☆ شریعت دو دھنے ہے۔ طریقت دہی ہے۔ حقیقت کھنچنے ہے۔ معرفت گھنی ہے۔ اگر دو دھنے ہو تو نہ کچھ بن سکا ہے۔ نہ کوئی بنا سکتا ہے۔

## حکم

☆ پیارا و حکم کو جانے کی کوشش نہ کرو مشقتوں میں پڑ جاؤ گے۔

☆ قرآن پاک حکم ہے اللہ تعالیٰ کا۔ حکم باذنا ضروری ہے جانتا ضروری نہیں۔

☆ تعلیم کیا ہے؟ بغیر جانے کے مانا۔ حکم میں اللہ تعالیٰ نے جانے کی شرط ہی نہیں رکھی۔

## حکمت

☆ حشر میں ہر شخص کا پہلا گواہ اس کا ہے سایہ ہو گا اور دوسرا اس کا ہاتھ۔

☆ لڑکے کے کام اکثر اعمال غسل ہوتے ہیں اور لڑکی کے اعمال دین اس لیے کہ لڑکی امانت ہوتی ہے۔

☆ جاری کا لفظ جنم مقامات پر استعمال ہوتا ہے ان میں فیض سب سے افضل ہے۔

☆ توبہ کے چار مقام ہیں۔ نام سے توبہ، قلب سے توبہ، جسم سے توبہ، تکب سے توبہ اور روح سے توبہ۔

☆ پیارا و اسوال مت بن جواب بنو۔

☆ زیادہ کھانے سے جنم اور روح دلوں پر باد ہو جاتے ہیں۔

☆ بلند مرتبہ والے کے ساتھ رہنا اپنی مرضی سے وقت کو شکایح کرتا ہے۔

☆ عورت عارف دنیا ہے۔ اگر مرد عارف مولانہ ہو تو عورت کی غلامی سے نہیں ملتا۔

## حقیقت

☆ جس عقل کی صداقت شاہد ہو وہ کامل ہے۔ عقل نہیں صداقت چرخ را ہے۔

☆ مشاہدہ کامل ہوتا ہے تیس ناقص ہوتا ہے۔

☆ نور کی حقیقت ہدایت ہے۔

☆ جس وجود سے خیرات جاتی رہے وہ وجود ہے حقیقت ہو جاتا ہے۔

☆ جسم کسی میں کوئی عیب دیکھو تو اس کو اپنے اندر رکھاں کرو۔ اگر اس کو اپنے اندر پاؤ تو اسے نکال دو۔ حقیقت بخیل ہے۔ اسے بزرگان دین تلاوت الوجود کہتے ہیں۔

## حفاظت

☆ جو حکم میں رہتا ہے وہ حفاظت میں رہتا ہے۔ حکم کی حقیقت ہی حفاظت ہے۔ اس لیے حکم ہے کہ امر کے کوٹ میں رہو۔

☆ جو آپ اپنی حفاظت نہیں کرتا اس کا ماننا فائدہ نہیں دے گا۔

☆ جو لوگ فلاج چاہتے ہیں انہیں چاہیے کہ قاصین کے ساتھ جائیں کہ ان پر شیطان کا انہوں مکن نہیں ہوتا۔

☆ دل کو حاضر اور خیر کے لیے آمادہ رکھو تو اس میں غیر کا دھل نہ ہو۔

## خیر اور غیر

☆ مومن کی بسم اللہ اللہ سے اور کافر کی ابتداء غرور سے ہوتی ہے۔ جس کا آغاز اللہ سے ہو وہ پاک ہے اور جس کی ابتداء غرور سے ہو وہ غیر ہے۔

☆ جو خیر کو قبول نہیں کرے گا غیر اس کے لگلے پڑ جائے گا۔

☆ قرآن پاک کا علم قاصین سے پاک گئے تو رخ خیر ہو گا۔ درن اپنی چاہت کے معنوں سے نہیں سکو گے۔

☆ غیر ایک طرف کا نام ہے اور خیر دوسری طرف کا۔ جوانسان جس طرف کو تعلیم کر لے گا وہی اس کی طرف ہو گی۔

☆ خیر حال پر موجود ہوتا ہے۔ غیر کو دوت دی جائے تو آتا ہے۔

☆ جن چیزوں سے منع کیا ہے ان ان چیزوں سے منع نہ رہنا اس کے معنی غصب ہیں۔

## دعا

☆ دعا قلندری یہ ہے یا اللہ! اشیطان اور شرارت سے محفوظ رکھیو۔ رحمت سے محروم نہ رکھیو۔

## سائل اور سوال

☆ پیارا جان لو۔ سائل کے آنے سے پہلے اس کا مقصود موجود ہوتا ہے جلوٹ میں نہ ہو لا خلوٹ میں ہو۔ اگر دلوں

☆ جگہ نظر نہ آئے تو سائل کے پہلے میں بندھا ہتا ہے۔ کھول کر اس کے ہاتھ میں دے دے۔ جان لو۔ سینے والا مطلق ہے۔

☆ سائل کا سوال حتی المثلود پورا کرو اور ساتھ ہی اس کا شکریہ بھی ادا کرو۔

## عقل

☆ جو یا یعنی حق کو عقل کے احاطے سے شاید حق ہی نکال سکتا ہے اور کوئی نہیں۔

☆ عقل جب دکھاتی ہے اپنا گھر دکھاتی ہے اور عشق جب دکھاتا ہے مجبوب کا گھر دکھاتا ہے۔

## عطاء

جو بندہ اللہ کا مقبول ہو جاتا ہے اس کی زبان تو گویاً اور دل کو قلتگی کا انعام عطا ہو جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فضل لاحد و دین ہے ہر وقت اور ہر جگہ موجود ہے۔

بغیر کچھ تسلیم نہ کرنے والا صدقہ نہیں ہو سکتا اور جب تک صدقیت نہ ہوئی سے طالب کا درجہ عطا نہیں ہوتا۔ ظاہر ہے طالب ہی کو مطلوب مل سکتا ہے۔

هر صورت کا احترام واجب ہے۔ سب صورتیں ہمارے رب کی طرف سے ہیں۔

جس کی اپنی کوئی بات نہ ہے اللہ تعالیٰ اسے اپنی بات عطا کر دیتا ہے۔ وہی معنوں کے اعتبار سے بادشاہ ہو جاتا ہے۔

مقام صاحب مقام سے عطا ہوتا ہے اور حمال پر عطا ہوتا ہے۔

عطاء کا شکر یہ اداہ کیا جائے تو اس کی برکت برقرار نہیں رہتی۔

کرم عمل کو نہیں دیکھا احترام کو دیکھتا ہے۔ احترام خلوت میں ہوتا سے نہیں دیکھتا۔ وہی خلوت جلوت کی صورت میں پذیر ہوتا سے دیکھتا ہے۔

## علم

☆ اللہ رب العالمین ہے۔ دوپاتا ہے اور علم سے پالتا ہے۔

☆ معاف کیا جائے تو معاف کرنے کا علم عطا ہوتا ہے۔ سزا دی جائے تو سزا دینے کا علم عطا ہوتا ہے۔

☆ علم الہی ہی بندے کو ہر مقام پر پورا کر سکتا ہے اور پورا کرتا ہے۔

☆ جاپ جہاں کبھی آجائے ہوتا علم کی کمی سے ہے۔

☆ جو صاحب علم کسب جانتا ہوا سے صرف مشاہدہ ہوتا ہے۔ جو علم کسب نہ کھاتا ہو اسے مشاہدہ بھی ہوتا ہے اور اس کے لیے عبارت بھی اترتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے۔ آئی کے لیے۔ مشاہدہ اور عبارت دو مقام ہیں۔

☆ جہاں کا اثر جاہل پر ہی ہوتا ہے۔ علم کا اثر اپنی ذات پر بھی ہوتا ہے۔ مخلوق اللہ بھی۔

☆ بولنے کے تین مقام ہیں۔ جب بھی سماں کے فائدے کے لیے کلام ہوگا تو علم و حکمت سے ہوگا۔ بے فائدہ بولنا بے فائدہ ہے۔ نقصان کے لیے بولنے کا حکم نہیں۔

☆ قرآن پاک کو جانا ہو تو بزرگان دین کو جانو۔ اگر بزرگان دین کو نہ جانو گے تو قرآن پاک کا جانانا تمہارا اپنے علم سے ہوگا۔ انسان حادث ہے۔ قرآن پاک اللہ تعالیٰ کا علم ہے اور قدیم ہے۔ قدیم قدم سے بنتا ہے۔ قدم

بزرگان دین کا نقش قدم جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم۔  
علم وہ ہے جو حقیقت کے ساتھ تعلق رکھتا ہو۔

## علم اور عمل

☆ باحقیقت زندہ ہے اور بے حقیقت مردہ ہے۔ باحقیقت اللہ تعالیٰ پر انحصار کرتا ہے اور بزرگان دین کے ساتھ ساتھ رہتا ہے اور بے حقیقت اپنے عمل پر انحصار کرتا ہے۔

☆ عمل کو نصیلت نہیں ہے رخ کو فضیلت ہے۔ عمل اور فرقوں میں بھی ہو رہا ہے اور دین کی بنیاد محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کا رخ۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں نوشہ کھجھ کے دکھایا ہے۔ ایسیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ پہلے گی ماں وہ تھا اس وقت بھی ماں وہ تھا اور اب بھی ماں وہ تھا۔ راندہ کس لیے گی؟ محبوب کے رخ کی تعلیم نہیں کی۔

## مومن

☆ مومن کا حال حضوری اور کافر کا حال دوری ہوتا ہے۔

## عبد اور معبدو

☆ انسان کے وجود میں دو مقام ہیں داتا اور ملکا۔ جو اللہ تعالیٰ کا بندہ ہو جاتا ہے وہ صورت کے اعتبار سے بھی داتا ہو جاتا ہے اور معنوں کے اعتبار سے بھی داتا ہو جاتا ہے۔ اس لیے بزرگان دین فرماتے ہیں صاحبو احوال مت بوجواب نہ۔

☆ جس طرح اللہ تعالیٰ رحیم ہے اپنی مخلوق کے ساتھ اسی طرح اللہ تعالیٰ کے بندے کو بھی اللہ تعالیٰ کی مخلوق سے رحیم رہنا چاہیے۔ جو صاحب رحیم ہے گا اللہ تعالیٰ کی رحمت سے فائدہ اٹھا جائے گا۔

☆ بندی کی شرط یہ ہے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کا ہو جائے پھر اللہ تعالیٰ بندے کا ہو جاتا ہے۔ نیک بندگی کی شرط یہ ہے کہ جس کی بندگی کرنا چاہتا ہے اس کا بندہ ہو جائے تو بندگی ہے ورنہ نیک خادت ہے۔ جملکا خادت کو خطرہ ہر مقام پر موجود رہتا ہے۔ جس طرح بکرا حال ہے۔ بکسر ہو جائے تو طیب ہو جاتا ہے۔ جملکا ہو جائے تو ناپاک ہو جاتا ہے۔

☆ عبودیت کیا ہے؟ اللہ تعالیٰ کے نام کو بلند کیا جائے۔

## غرض و غایت

☆ جو انسان غرض و غایت سے پاک ہو جاتا ہے وہ شرک سے پاک ہو جاتا ہے۔

- ☆ قول، عمل اور علم یہ تین مقامات ہیں۔ اخلاص انعام ہے اللہ تعالیٰ کی طرف سے۔
- ☆ توب قول سے ہوتی ہے۔ عمل اس کا شاہد ہو تو گی ثابت ہوتی ہے۔
- ☆ سچنے والے نے انسان کو کس عمل کے لیے بھیجا ہے۔ صرف پڑھنے پڑھانے کے لیے نہیں۔ جو لوگ پڑھنے پڑھانے کو عمل سمجھتے ہیں وہ عمل کے لیے دیگر اوقات بھی قول ہی میں ضائع کر لیتے ہیں۔
- ☆ مجاز کی سچنے کو جسٹے کا پانی دیا جائے تو باراً اور ہوتی ہے۔ اعمال کی سچنی کو حشم کا پانی دیا جائے تو باراً اور ہوتی ہے۔
- ☆ ساری کائنات کی ابتداء قول سے اور بزرگان دین کی نسم اللہ عشق سے ہوتی ہے۔
- ☆ جان لینا چاہیے عمل کو فضیلت نہیں ہے۔ رخ کو فضیلت ہے۔ حکم کو جانے میں فضیلت نہیں ہے، مانے میں فضیلت ہے۔ یاد رکھو! اللہ تعالیٰ کے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کے رخ کو فضیلت ہے۔
- ☆ قول سواری ہے جو حال تک پہنچانے کے لیے اللہ تعالیٰ نے عنایت کی ہے۔
- ☆ صاحبو اقبال کے درودوں میں نہ رہو۔ قابلی کا ہمیشہ ہاتھ خالی رہتا ہے۔

### کتاب و شنید

- ☆ الہ کتاب و شنید کے پاس بیٹھو گئے تو محقق میں کیرے دکھائی دیں گے اور اگر الہ حق کے پاس بیٹھو گئے تو انہا حال روشن ہو گا۔
- ☆ کتاب ما پی ہے جو اسے مقصود بنا لیتا ہے وہ بھی ما پی ہو جاتا ہے۔

- ☆ قوم غرض و غایت کے انہوں سے بنتی ہے۔ قرآن اور سنت سے قوم نہیں بنتی۔ قرآن اور سنت سے مومن بنتا ہے اور مومن ملت بنتا ہے۔ ملت سے وحدت تکمیل پاتی ہے۔
- ☆ مومن جہاں رہے، خوشودی اس کا مقام ہے اور خدمت اس کی شان ہے۔
- ☆ ساری کائنات کی ابتداء طوع آفتاب سے ہوتی ہے۔ مومن کی ابتداء نماز فجر سے ہوتی ہے۔
- ☆ مسلمان کی زبان پاک ہوتی ہے۔ ہاتھ امین ہوتا ہے۔ ہاتھ امین ہو تو دل پاک ہوتا ہے اور دل پاک ہو تو سارا جسم پاک ہو جاتا ہے۔
- ☆ مومن جو بھی کام کرتا ہے اللہ ہی کے لیے کرتا ہے۔
- ☆ مومن دنیا میں دکاندار کی طرح رہتا ہے۔ ملک بھی سب اشیاء کا ہوتا ہے اور منتظر بھی رہتا ہے کہ طالب آئیں اور اپنا حق لے جائیں۔
- ☆ اللہ تعالیٰ کی ملکوں کے ساتھ اللہ کے ہو کر رہنا، یہ مومن کی شان ہے۔

- ☆ جھوٹ وہ ہے جس میں بولنے والی کی خواہش شامل ہو۔ حق یہ ہے کہ اس میں بولنے والے کی خواہش داخل نہ ہو۔ کسی بھائی کے بغرض کام آن مقام ولاست ہے۔
- ☆ مومن اس لیے پاک ہے کہ وہ کوئی ذاتی غرض و غایت نہیں رکھتا۔ وہ عطا خداوندی کو رضا خداوندی پر لگاتا ہے۔
- ☆ غیر کا حاصل غرور ہے اور غرور کا حاصل خواہش اور غرض و غایت۔ خواہش اور غرض و غایت کا جواب اٹھ جائے تو ہر جدد جہد عین دین بن جاتی ہے۔
- ☆ عقل وہ شغور و غایت کے اور غرض و غایت مورث کے ماتحت ہے اور مورث مونث ہے۔ بندہ مقصود کو پالے تو مرد ہے اور غرض و غایت کو پالے تو مونث ہے اور اگر اس کا عمل خطا چلا جائے تو مونث ہے۔

### قوم / معاشرہ

- ☆ جس قوم کا شعار سادگی نہ رہے، شجاعت اس سے دور بھاگتی ہے۔
- ☆ جس معاشرے میں وعدے کو پورا نہ کیا جاتا ہو تو معاشرہ بے جان ہوتا ہے۔
- ☆ جماعت عملاً ایک دسرے کے کام آنے سے بنتی ہے ورنہ بعض قول کے ایک ہونے سے حق نہیں ادا ہو جاتا۔ اپنی ذات کے لیے صبر اور محقق کے لیے بھلائی ہے۔

### قول اور عمل

- ☆ جس قول کا عمل شاہد نہ ہو، صاحب ابتداء نہیں ہوتا۔
- ☆ جس عمل کی بنیاد محبت پر ہو گئی وہ داگی ہو گا اور جو کتاب و شنید پر ہتی ہو گا وہ عارضی اور وقتی ہو گا۔ جو عمل محبت سے ہو گا، اس سے حکم نہیں ہو گی۔
- ☆ قول کی حد تک نفس راضی رہتا ہے۔ جب عمل کی حد شروع ہو جاتی ہے تو نفس بھاگتا ہے۔ کیونکہ نفس خدمت کو قبول نہیں کرتا۔
- ☆ راستے کی باتیں کرتے رہنے سے راستے طنہیں ہوتا۔
- ☆ باحقیقت زندہ ہے۔ بے حقیقت مردہ ہے۔ عمل کی کوئی صورت ہو۔
- ☆ مبارک ہوان لوگوں کو جنہیں یہ چار مقامات عطا ہوں؛ قول، اعمال، علم اور اخلاق۔ جب تک چاروں موجودہ ہوں، تبلیغ شوکت نفس کے لیے ہو گی۔
- ☆ قول عمل کے لیے دعوت ہے بذات خود علم نہیں۔ علم تو عمل کا حاصل ہوتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ جو میرا گھنگار ہو گا اسے بخشوں نہ بخشوں یہ میری مرضی ہے اور جو منافق ہے اس کو نہیں بخشوں گا۔ کیونکہ کافر میرا گھنگار ہے اور منافق میرا بھی گھنگار ہے اور میرے محبوب کا بھی گھنگار ہے۔ جس طرح اللہ تعالیٰ اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کو چاہتا ہے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ کے محبوب کو نہیں بھی چاہنا چاہیے تاکہ تم بھی چاہے جائیں۔

**محبت**

- ☆ عقیدہ ایک مقام کا نام ہے جو ناصحین کی حب سے عطا ہوتا ہے۔
- ☆ محبت صرف محبت سے بنتا ہے اور کسی عمل سے نہیں بنتا۔

### ماضی حال اور مستقبل

مستقبل حال پر حادی ہوتا ہے۔ غیر متوکل پر حال حادی ہوتا ہے۔  
ماضی حال شاہد ہے وہ اس کی ثقیٰ ہو جاتی ہے۔  
جو حال پر ختنی ہے مستقبل میں بھی وہی ختنی ہو گا کیونکہ اس حال کا مستقبل بننے والا ہے۔  
بے خر مااضی کی یاد میں رہتے ہیں اور مستقبل کی حالش میں رہتے ہیں۔  
جو حال پر مااضی نہیں ہے وہ مااضی کی یاد اور مستقبل کی حالش میں بے چین رہے گا۔  
جس کا مااضی پاک ہے وہ انسان ہے۔ جس کا حال محبت ہے وہ صاحب ایقان ہے اور جس کا مستقبل شریعت  
ہے وہ الٰہ ایمان ہے۔  
اللہ کے پیار و اودہ کہتے کیوں ہو جو بھی تھا را حال نہیں۔

اللہ کے حضور سے جو چیز امگ کر لی جائے اس میں مشقت ہوتی ہے اور جو بن ما لگے ملے اس میں مشقت نہیں ہوتی۔  
مومن کا مستقبل بنا بنا آتا ہے۔ کافر کا مستقبل تجویزی ہوتا ہے لہذا مومن مشقت سے پاک ہے اور کافر مشقت کو دعوت دیتا ہے۔

**محبت اور چاہت**

- ☆ محبت ہر مقام پر پایے تین سے پاک رکھتی ہے جیسے ہندی کے پتے میں۔ رنگ رنگ پتے پتے میں موجود ہتا ہے۔ پتا تین رکھتا ہے لیکن رنگ جو اس کے رنگ دریش میں سراحت کیے ہوئے ہیں تین سے پاک ہے۔
- ☆ مشک کو اپنی جان سے بڑھ کر کسی سے محبت نہیں ہوتی۔
- ☆ چاہت کے ساتھ خشامہ اور نہادت لازم ہے۔
- ☆ محبت وہ ہے جو حق کے ساتھ تعلق رکھتی ہو۔

### محبت اور محبوب

محبت کو ہر مقام پر پورا رہنا چاہیے۔ پورا رہنے والی سے نعمت کا شکریہ ادا ہوتا ہے۔  
محبوب کے ساتھ لگنے کا مطلب لگن ہے اور لگن کا نتیجہ اگن ہے۔ اگن سے آگیا بیدا ہوتی ہے۔ آگیا کی حقیقت ہے آگی۔  
محبت محبوب کی خلوت ہے۔ محبوب محبت کی خلوت ہے۔ محبت محبوب سے خلوت و خلوت میں اپنی کوئی صورت نہیں رکھتا۔ مقام دو ہیں حقیقت ایک ہے۔  
محبوب سے جو عطا ہو رہی ہے اس میں کوئی خلا نہیں ہے۔ اگر اس میں خطا نظر آئے تو یہ اپنی نظر کا قصور ہوتا ہے۔  
اللہ تعالیٰ تین سے پاک ہے لہذا اس کا کوئی زخم نہیں ہے۔ محبوب کا جس طرف رخ ہو اسی رخ کو اللہ تعالیٰ پسند فرماتا ہے۔  
جس کی پریت ہے اس کی جیت ہے۔ جس کا پیار اس کا جیا اور وہی جیلا۔  
اللہ تعالیٰ نے جو بھی بنایا ہے محبوب سے محبت کو روشن کرنے کے لیے۔ محبوب کے صدقے بننے رہے ہیں اور قیامت تک بننے رہیں گے۔  
محبت ہر مقام پر محبوب کو دیکھتا ہے اور اس کے ساتھ رہتا ہے۔  
غوث اقطب اور ابدال سب درجات سے تعلق رکھتے ہیں۔ عاشق درجات والے سے تعلق رکھتے ہیں۔  
محبت کسی عمل سے نہیں بنتا محبت سے بنتا ہے۔ جو لوگ اربد عناصر سے تعلق رکھتے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کے محبوب کو بھی اربد عناصر کی آنکھ سے دیکھتے ہیں اور جو صاحب محبوب کی عطا کی ہوئی صفت سے دیکھتے ہیں انہیں عشق کی آنکھ عطا ہو جاتی ہے۔ وہ نظر بصیرت سے دیکھتے ہیں۔ جو صاحب نظر بصیرت سے دیکھتے ہیں انہیں اولیٰ صفتیں عطا ہو جاتی ہیں۔

- اس لیے اپنی تجویر ہی نہیں ہوتی۔ جو عطا ہواں کی تقسیم میں شامل نہ کرنا بزرگان دین کی شان ہے۔
- سوال:- کیا بھی بزرگان دین پر ایسا مقام بھی آتا ہے جب مخلوق خدا کو کھانا پیش کرنے کے لیے کچھ نہیں ہوتا۔ اس وقت وہ کیا کرتے ہیں؟
- جواب:- شخصور ہمیشہ موجود ہوتا ہے۔ اگر جلوٹ میں نظر آئے تو ظلوٹ میں ہوتا ہے۔ وہاں بھی سائل کا مقصودہ ہوتا۔
- سوال:- سائل کے پہنچ میں بندھا ہوتا ہے۔ کھول کر اس کے ہاتھ میں دے دیا جاتا ہے۔
- سوال:- کمانے کا اہتمام کرتے وقت بزرگان دین کی نیت کیا ہوتی ہے؟
- جواب:- اللہ تعالیٰ اور اس کے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کی رضا مقصودہ ہوتی ہے۔
- سوال:- بزرگان دین خود تو دوسروں کے لیے کھانے پینے کا اہتمام بڑے ذوق شوق سے کرتے ہیں لیکن دوسروں کو اس ضمن میں کہتے ہیں اکم سناتے ہیں۔ اس کی کیا وجہ ہے؟
- جواب:- اہتمام کرنا حکم خداوندی ہے۔ اپنے لیے اہتمام کرنے کا حکم نافذ کرنا خواہش کی اتباع ہے اور یہ منسٹر ہے۔
- سوال:- بزرگان دین کے نزدیک کھانے پینے کی تعریف کیا ہے؟
- جواب:- بزرگان دین کے نزدیک وہی کھانا پینا حالاں ہے جو شاہدین کے قرب کا باعث ہو۔
- سوال:- کھلانے پلانے کی صفت کا درجہ مقام کیا ہے اور نیکی کی کن کن صفات پر اسے فوقيت حاصل ہے؟
- جواب:- یہ درجہ بولیت ہے۔ تمام نیکیاں اسی حاشیے سے سیراب ہوں تو زندہ رہتی ہیں۔
- سوال:- اکثر بزرگان دین کا زیادہ وقت کھانے پینے کے اہتمام پر گزرتا ہے اور باقی امور پر کم وقت دیا جاتا ہے۔ اس کی کیا وجہ ہے؟
- جواب:- سب سے بڑے کام کے لیے سب سے زیاد وقت ہونا چاہیے۔ یہ اگر کام ہے باقی وقت کام ہیں۔
- سوال:- اگر یہ وقت دفعہ کسی بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوں۔ ایک کھانے کی دعوت دے اور دوسرا دعا کے لیے چلنے کو کہتے تو وہ کس شخص کے ساتھ جانا پسند کریں گے اور کیوں؟
- جواب:- بزرگان دین کی دعا کی حقیقت کسی کا راستہ آسان کرنا ہے۔ کھانے کی دعوت دینے والے کو ساتھ لے کر دعا کرنے کے لیے چلے جائیں گے۔ دعا کر کے دعا کرانے والے کو ساتھ لے کر دعوت دینے والے کے گھر آجائیں گے۔
- سوال:- قرآن پاک میں چند ایک مقامات پر کھانے پینے کے بارے میں حکم دیا ہے اور باقی جیزوں کے بارے میں متعدد بار اشارہ فرمایا ہے۔ شلاماز زکوٰۃ غیرہ لیکن بزرگان دین ان کے بارے میں تو لوگوں کو کہتے نہیں اور کھانے پینے پر توجہ مرکوز رکھتے ہیں۔ آخر کیوں؟
- جواب:- کھانا پینا نفس کو پسند ہوتا ہے کھانا پلاپا ناپسند ہوتا ہے کہ یہ خدمت ہے اور خدمت سے نفس بہت بھاگتا ہے۔ اس لیے نفس پر حکم ہونے کے لیے کھانا پلاپا ضروری ہے۔ عبادت کو نفس قول کر لیتا ہے۔ عبودیت سے گریز جواب:- اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو عطا ہواں کی قدر کرنا بزرگان دین کی شان ہے۔ ملک کی اپنی کوئی پسند نہیں ہوتی۔

پہلے تو خال صاحب اکیلے بابا مجی کی خدمت میں حاضر ہوتے رہے لیکن مجھے حیرت میں ڈالنے کے لیے شتر کے جلوے کھانے کے لیے ساتھ لے جانے لگے۔ مغرب میں مستعمل ذیح سُمْ کو تو میں سمجھتی تھی کہ دوست کھانے کے بعد اپنا اپنام خود ادا کرتے تھے لیکن یہ طریقہ کہ جو آئے وہی پائے میرے لیے ملک ابراہیم کا یہ نظام عجیب تھا۔ میں نے خاموشی سے اس کا معما نہ ضرور کیا اور جب خال صاحب پہلوں کو P.W.R.P کے سومنگ پول میں سومنگ کے بعد لکھانے کبھی بھی لے جاتے تو مجھے تعجب نہ ہوتا!

سوال:- اکثر بزرگان دین حاضری دینے والوں کے لیے کھانے پینے کا بڑا اہتمام کرتے ہیں۔ اس کی کیا وجہ ہے؟  
جواب:- یہ شاہدین کی طریقہ ہے۔

سوال:- وہ کوئی بات یا حکمت ہے جو کھانے پلانے بغیر لوگوں سکن نہیں رکھ سکتے؟  
جواب:- حاضر ہونے والے کو جسمانی خوارک حاصل ہو تو اس کے اندر روحانی خوارک کے حصول کی طلب پیدا ہوتی ہے۔

سوال:- کھلانے پلانے کے اہتمام کا ماذکر کیا ہے؟  
جواب:- حکم خداوندی۔

سوال:- کھلانے پلانے کے لیے روپیہ پر کیاں سے آتا ہے؟  
جواب:- ملکیں متکل ہوتے ہیں اور اللہ کے محبوب ہوتے ہیں۔ خزانے اللہ تعالیٰ کے ہیں۔ قاسم اس کے محبوب ہیں۔

سوال:- عموماً کس قسم کا کھانا تقسیم کرنے کا بزرگان دین اہتمام کرتے ہیں؟  
جواب:- بزرگان دین کے ہاں ہر کھانا تقسیم کے لیے ہوتا ہے۔ قاسم چھتا بھی اس لیے ہے کہ وہ کسی شے کی فی سبیل اللہ Presentations کا شاہد ہو۔

سوال:- بزرگان دین بیک وقت لوگوں کی ضرورت کے مطابق کھانے پینے کا بندوبست کرتے ہیں۔ اتنا بڑا اہتمام کس طرح مکن ہے؟

جواب:- بیجنی والا علیم مطلق ہو تو اس میں شک کی گنجائش ہی نہیں رہتی کہ آنے والے کا مقصود اس کی آمد سے پہلے پہنچ چکا ہے۔

سوال:- بعض اوقات کئی دین بزرگان دین ایک ہی قسم کا کھانا پاک کر تقسیم کرتے رہتے ہیں۔ اس میں کیا حکمت ہوتی ہے؟  
جواب:- اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو عطا ہواں کی قدر کرنا بزرگان دین کی شان ہے۔ ملکیں کی اپنی کوئی پسند نہیں ہوتی۔

جواب:- ایسا اہتمام کرنا پڑتا ہے کہ لوگوں کی پسند رضاہی کا رخ کرے۔

سوال:- اکثر بزرگان دین خود کھانا تقسیم کرتے ہیں۔ اس میں کیا حکمت ہے؟

جواب:- جس کا علم پورا ہواں کی تقسیم پوری ہوتی ہے۔ جو اپنی ذات سے فارغ نہ ہواں کو قسم بنانے کے معنی لوگوں کو اذیت دینے کے ہوتے ہیں۔

سوال:- اکثر بزرگان دین خود کھانا پکاتے ہیں۔ اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب:- کھانا پکاتا یا پکوانا بردا علم ہے۔ سچ پکا کھانا جسم کا تقویت دناتا ہے۔ جلدی میں پکایا گیا کھانا جسم کو کمزور کرتا ہے۔

سوال:- بزرگان دین کے دربار میں پکے ہوئے کھانے اور عام شخص کے گھر میں پکے ہوئے کھانے کی لذت میں بہت فرق ہوتا ہے۔ اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب:- پکانے والے کو کھانے والے سے جو تعلق ہوگا اسی سے کھانے کے مرتبے کا تعین ہوگا۔

سوال:- جو راحت بزرگان دین کے دربار میں یا تقریب بیٹھ کر کھانے میں ملتی ہے وہ گھر میں نہیں ملتی۔ اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب:- راحت پاک لوگوں کے قدم سے گلی ہوتی ہے۔ جو تم بقدم ہو جائے اسے ہی حاصل ہوتی ہے۔ درخت خان خدائی ہو میریاں تخلصیں ہوں تو خدائی مہمان کو جو غایت اور تدری و منزالت ملتی ہے اس کا بدل کہیں بھی نہیں ہو سکتا۔

سوال:- بزرگان دین کھانے پکانے کا علم کہاں سے سمجھتے ہیں؟

جواب:- حال پر نظر رکھنے سے سمجھتے ہیں۔

سوال:- بزرگان دین دوسروں کو کھانے پینے کا علم کس طرح سمجھاتے ہیں؟

جواب:- اشیاء کے جسم پر اثرات بتاتے ہیں۔ حصول محنت کے لیے مقدار خوارک بتاتے ہیں۔ ترکیب تیاری بتاتے ہیں۔ پر ہیز بتاتے ہیں اور اس طرح لوگوں کو اپنی خواہشات پر حادی ہونے میں مدد دیتے ہیں۔

سوال:- بزرگان دین کے نزدیک کھانے پینے اور کھلانے پلانے کے آداب کیا ہیں؟

جواب:- کھانے پینے کے آداب یہ ہیں کہ جو شاہدین سے عطا ہواں کی قدر کی جائے۔ اس کو باعث شفاجاتا جائے۔

سوال:- میریاں کی پسند کا اہتمام کیا جائے اور تقدیم دتا خیر اسی کی روشنی میں ہو۔

جواب:- کھلانے پلانے کے آداب یہ ہیں کہ لوگوں کو خواہشات پر حادی ہونے میں مدد دی جائے۔ ان کے لئے

بندوبست فی سلیل اللہ ہوا در ان کے ساتھ زی رو ارکی جائے اور انہیں خوفزدہ ہونے سے بچایا جائے۔

کرتا ہے۔

سوال:- کھانا تقسیم کرتے وقت بعض لوگوں کو داں، بعض کو گوشت اور بعض کو چینی سے روٹی کھانے کو دی جاتی ہے۔ اس کی کیا وجہ ہے۔ اس تقسیم پر بعض لوگ چہ میگویناں کرتے ہیں۔ کیا اس سے بزرگان دین اور لوگوں کے درمیان دوری کی دیوار کھڑی نہیں ہو جاتی؟

جواب:- طیب جسمانی کو یہ حق حاصل ہوتا ہے کہ کسی کے لیے اس کی بھلائی کی خاطر کسی شے کو منع کر دے۔ اس کی مقرر کردہ حد کا اہتمام بھی حکم خداوندی ہے۔ بزرگان دین کسی کو اس کی خواہشات کے مطابق نہیں کھلاتے۔ اس کی فلاج کے لیے کھلاتے ہیں اور علم سے کھلاتے ہیں۔ چہ میگویناں کی علم کی وجہ سے ہوتی ہیں۔ جس کو قسم کے اخلاص اور صحن رفاقت کا علم ہو دہ ملک میں کیسے جتنا ہو سکتا ہے۔ مبتداً کو نفس کی شہ سے بچنے کے لیے اپنے مشاہدے کو کسی محبت کے مشاہدے کے تابع رکھنا چاہیے ورنہ پھسلنا لیکن ہو جاتا ہے۔

سوال:- کیا بزرگان دین بعض مقررین و محین کے لیے کھانے کا خاص اہتمام بھی کرتے ہیں یا نہیں۔ اگر کرتے ہیں تو کیوں؟

جواب:- جو اپنا اہتمام نہیں کرتے ان کے لیے خاص اہتمام ہوتا ہے۔

سوال:- اکثر بزرگان دین کھانا کھلاتے وقت خود کھانا نہیں کھاتے۔ کیوں؟

جواب:- کسی ایک کے ساتھ ہی کھانا ممکن ہوتا ہے اور پھر کھانے کے بعد اس کے ہضم کے لیے وقفہ بھی علم سے ہوتا ہے۔

سوال:- بزرگان دین کی اپنی خوارک کیا ہے اور وہ کیا کھانا پسند کرتے ہیں؟

جواب:- بزرگان دین کی خوارک تجویز سے پاک ہوتی ہے اس لیے اس میں ان کی پسند کو دل نہیں ہوتا۔ جو عطا ہو اللہ تعالیٰ کی طرف سے وہی پسند کرتے ہیں اور وہی کھاتے ہیں اور کھلاتے ہیں۔

سوال:- کیا بزرگان دین کے دربار میں آنے والے غیر مسلموں چند پرندوں اور حیوانات کے لیے کھانے کا علیحدہ اہتمام کیا جاتا ہے یا نہیں؟ ہاں یا نہ دنوں صورتوں میں حکمت عطا فرمادیں۔

جواب:- ہر آنے والے کو سیراب کیا جاتا ہے اور راضی کیا جاتا ہے۔ باس روٹی کے بھورے کے پرندوں کو ڈالے جاتے ہیں۔ غیر مسلموں کے لیے علیحدہ اہتمام نہیں کیا جاتا کہ اہتمام کا مشاہدہ بہر حال ایک ہوتا ہے۔

سوال:- غیر مسلموں کو کھلانے کے لیے کون سے برلن استعمال کیے جاتے ہیں؟

جواب:- برلن مخصوص کر لیا کسی مخصوص مریض کے لیے ہوتا ہے۔

سوال:- عموماً کس قسم کے برتوں میں بزرگان دین کھانا کھانا پسند کرتے ہیں؟

جواب:- جن کا بدل کل احصوں اور ستاؤں۔

سوال:- بزرگان دین کو کھانا کھانے کے لیے کس قسم کا اہتمام کرنا پڑتا ہے؟

پتہ نہیں کیوں بابا جی کے ذریعے پر خال صاحب کی گاڑی کا نشانہ بدل گئی اور انہوں نے تنی رازی صاحب کو بھی اپنی تلاش میں شامل کر لیا۔ تنی رازی صاحب سندھ سے آئے تھے اور انہوں کے پار ایک چھوٹا سا ذریعہ انہوں نے بنا رکھا تھا۔ ان کے ذریعے کی شکل بابا جی کے ذریعے سے مختلف تھی۔ لٹکر یہاں بھی مخلاتے تھے لیکن جو کچھ ان کے مریدوں سے پا کر لے آتے وہی پیش کر دیتے۔ کچھ نہ ہوتا تو تسلی چائے مل جاتی۔ یہاں سوال جواب بھی کم کم پوچھ جاتے۔ بس تنی رازی صاحب اپنی سادگی اور ضرورتوں کی کمی سے زندگی کے سفر کو گزارنے کا بہق سکھاتے۔ جس قدر ضرورت کم ہوگی... خواہش کم جائے گی اور خواہش کم ہوگی تو نہ پورا ہونے کے مقام پر ماہی بھی تھوڑا استائے گی۔ آدمی اللہ کشا کی اور گلگز ارنہ رہے گا۔ پہلے وہ تنی رازی صاحب کے مزار پر تھا جاتے رہے۔ پھر بھی بھی مجھے بھی ساتھ لے جانے لگے۔ وہ یقیناً رازی صاحب کے خاموش فلمے سے کسی بدھ جکشوکی طرح متاثر تھے۔

بابا جی کے وصال کے بعد یکدم خال صاحب کی زندگی میں واصف ملی و اعف آگئے۔ وہ ایک سکول میں عشاء کی نماز کے بعد یکچرڈیا کرتے تھے۔ بنیادی طور پر شاعر، مقرر اور مفکر تھے۔ خال صاحب اور اینیں بیٹا ان کے پاس قریباً ایک ہزار رات تک روحاںی سست نمائی اور رہنمائی کے لیے جاتے رہے۔ ان کے نی ٹیپ بھی ریکارڈ کیے۔ بہت سارے نوٹ بھی لیے۔ چونکہ اب واصف صاحب کی بہت سی کتابیں شائع ہو گئی ہیں اس لیے ان کی بصیرت اور بھارت کے کوئی اقتباسات پیش نہیں کر رہی۔

چلتے چلاتے ہوتے ہوئے خال صاحب بابا عرفان الحنفی سے ملے۔ یہ بیک سے گولڈن بینڈ شیک لے کر جہلم میں ذریعہ کھو لے ہوئے تھے۔ یہاں ان سے ملنے کے لیے ان کے سیکریٹری ظفر صاحب سے وقت مقرر کرنا پڑتا۔ ذریعہ مگر سے علیحدہ اور تعلیم یافتہ پیغمبر کی طرح برا مظہم تھا۔ لٹکر کی روایت یہاں بھی موجود تھی۔ دوسرے شہر سے آئے مسافروں کے طعام کے علاوہ قیام کا انعام بھی تھا۔ خال صاحب اشیر کے ہمراہ جہلم جایا کرتے تھے جہاں خال صاحب کے سوالات پر کنارہ تلاش کرتے رہے۔

ان کا نام خال صاحب بہت احترام سے لیتے تھے اور جب عرفان صاحب لاہور میں یکچرڈیتے تو خال صاحب یہ پیغمبر سننے جاتے۔ یہ عہد میری بیماریوں کا دور تھا۔ اس لیے نہ تو مجھے جہلم جانے کا اتفاق ہوا۔ لہاڑا ہور میں ان کے روحاںی پیغمبروں کا۔ ان ہی دنوں پروفیسر فرشت اختر کا چرچا گھر میں ہونے لگا۔ وہ بنیادی طور پر پروفیسر تھے اس لیے یکچرڈیا ان کا باسیں ہاتھ کافن تھا۔ ان سے میری ملاقات صرف ایک بار اسلام آبادی مفتی جی کی بیٹی سویرا کے گھر ہوئی۔ لٹکر کا انعام سویرا نے کر رکھا تھا اور اس کا شوہر مقبول جو ایک بینک میں اچھے اور نیچے عہدے پر تھا، خدمت گزار کی ڈیوٹی بجالار ہاتھا۔

ان دونوں شاید خال صاحب عورت کے متعلق کچھ تصور پال چکے تھے۔ ان کا یہ خیال تھا کہ عورت اللہ کے راستے پر نہیں جا سکتی اس کے لیے چادر اور چارڈیواری اصل قاعدہ ہے۔ مجھے کچھ انہوں نے یہ بات اعلان نہیں کیں لیکن اب مجھے وہ گھر سے باہر زیادہ را بٹھے بنانے پر بھی نہ اکساتے تھا اس لیے رفیق اختر صاحب سے میری ملاقات نہ ہو سکی۔

ان گھسن گھیریوں میں وہ رنگ رنگ کے صوفیوں کے تعاقب میں بھی رہے۔ وہ مجھ سے بابا رتن مخدنا کے نقیر کی باتیں بڑی دلچسپی سے بتایا کرتے تھے۔ حاجی رتن کا مزار تھیں میل پیالہ میں۔ مخدنا کے اٹیش سے تین میل دور گوندگڑھ کے ریلوے اٹیش سے تین میل دور ہے۔ اس نقیر کے ساتھ کئی مجرمے وابستہ ہیں۔ انہیں جب کشف ہوا کہ عرب میں وہ نبی آچکا ہے جس کا نام محمد ہے اور جس کا مجرمہ شش القمر ہے وہ فوراً مخدنا سے چل پڑے اور مکہ شریف پہنچنے اور نبی کی خدمت میں پورے تیس سال رہے اور وہیں مسلمان ہوئے۔ ہندو تو اس بات پر اصرار کرتے تھے کہ رتن ناٹھ جو ہاں راجپوت تھے اور وہ آخری وقت تک ہندو رہے ہے اسی لیے انہوں نے بابا رتن ناٹھ کے قریب ہی ان کی سادگی تیار کر لی۔

روایت یہ بھی کہتی ہے کہ بابا رتن نے سات سال عزیز پائی اور اپنا فیض باشنتے رہے۔ جب شہاب الدین غوری نے ان کے مجررات کے متعلق سنا تو دنیاوی پادشاہ کشاں کشاں روحاںی تاجدار کے ہاں پہنچا۔ بابا رتن کے تھوڑے میں پانی کا آخری گلاس تھا۔ پیاسے پادشاہ نے پانی کا سوال کیا۔ سنا جاتا ہے کہ اس گلاس کے سارے بابا رتن نے اپنا تھوڑا والا اور شہاب الدین غوری کو پیش کر دیا۔ پادشاہ نے پہلے اپنی پیاس بھائی پھر اس کے سارے پیاسے لٹکرنے اسی گلاس سے پانی پیا اور خوب سیر ہو کر پیا۔ پادشاہ نے عرض کی کہ ”میں آپ سے فتح کی استدعا کرنے آیا ہوں۔ دعا فرمائے میں پر تھوڑی راج کو ہر اسکوں۔“

حجاج رتن نے کہا ”ایسا ہی ہو گا لیکن تمہیں اپنے لٹکر میں ایسے دوسیدہ تلاش کرنے ہیں جن کی نظر کرم سے ڈھن کے تمام خیسے گر جائیں گے لیکن تمہاری فوج کے خیموں کو کچھ نہیں ہو گا۔“ جب پادشاہ نے سیدہ تلاش کر لیے تو ان کو حاجی رتن کی بات بٹائی۔ سیدہ حضرات بولے ہو گا جائے گا لیکن ہم دونوں زندہ نہیں بھیجیں گے۔ میں جگ کے روز پانسہ پلان۔ ڈھن کے تمام خیسے گر جائیں گے لیکن دونوں سیدہ پادشاہ بھی حاجی رتن کی پیش گوئی کے مطابق ختم ہو گئے۔

بس طرح جیرت سے خال صاحب مجھے بابا رتن ناٹھ کی باتیں بیان کرتے تھے میں اس طرح تو ان کا ذکر پیش نہیں کر سکتی اس لیے میں وہ لٹرچر آپ کے سامنے بیٹھ کر رہی ہوں۔ اب آپ اسے صوفی رتن سمجھیں یا سادھورن یا آپ کی مرثی ہے۔

حجاج رتن کی روایت بر صغیر میں کچھ نہیں۔ یہ اس وقت سے موجود ہے جب محمد بن قاسم نے دہلی میں قدم رکھا۔ ہندو اور مسلمان ایک دوسرے سے متصادم بھی تھے اور ایک دوسرے کے مترضف بھی۔ وہ اتنے مختلف النوع گروہوں جن کی اپنی روایات اس قدر مضبوط تھیں ان کے لیے مشکل تھا کہ وہ ایک دوسرے میں ضم ہو جائیں اور جدا گانہ جیشیت کو بھول جائیں۔ اس مقام پر صوفیاء نے سادھوںتوں نے فقیروں نے بر صیر کو بُرل ہونے کی توجیہ دی اس کا لاب باب مولا نا اشرف نے کوڑے میں بند کر دیا ہے۔ ”اپنا مسلک چھوڑ نہیں کسی کا مسلک چھیڑو نہیں۔“ بابا رتن ناٹھ کی روایت

سارے صوفیا کے مزاروں پر پائی جاتی ہے۔ ذیروں پر ہندو ماننے والے سادھوؤں کے حضور مسلمان عقیدت مند، بیش نظر آتے ہیں۔ اس نسلے میں بھی خال صاحب کی کریدائیں جگہ جگہ جھائٹنے پر آسمانی۔ ایک خط جوان کے کاغذات سے برآمد ہوا ہے، کہ پال سنگھنارگ کا امترسے آیا تھا۔ رادھاسوای سنگ کا ایک خاص طریق نام کی بخشش تھی اور مرشد کاست سنگ بھنڈارہ سے تین دن پہلے شروع ہو جاتا تھا۔ جو لوگ نام دان کے خواہشند ہوتے تھے عموماً بھنڈارہ سے تین دن پہلے سے حاضری دینا شروع کر دیتے۔ اس خط کی زبان و میان آپ پر یہ بات واضح کرے گی کہ بر صیر کی صلح بخوننا کو کن حضرات نے پرداں چڑھایا۔ کہ پال سنگھ کا خط ملاحظہ کجھے۔

پیارے بھائی اشفاق احمد صاحب تسلیمات! آپ کا خط مورخ 13 اپریل موصول ہوا۔ ہمارے لیے جائے سمرت ہے کہ ہماری ارسال کردہ کتب کے مطالعہ سے آپ کو بہت سے سوالوں کے جواب مل گئے ہیں اور کافی حد تک آپ کے شکوہ رفع ہو گئے ہیں۔ نام دان کے لیے ایسے اشخاص درخواست کر سکتے ہیں جنہوں نے اس سے پیشتر کم از کم چھ ماہ تک شراب نوشی سے پرہیز کے علاوہ بزریاتی خوارک پر زندگی بسر کی ہو۔ بزریاتی خوارک میں گوشش، محفل اندرے سے قلعی پرہیز لازم ہانا جاتا ہے۔ بیعت ہوچے شخص کے لیے تام زندگی یہ پرہیز لازمی ہے۔ دیگر ضروری شرائط لیے ہیں کہ وہ پاک ازدواجی زندگی بر کرے اور حق حلال کی کمائی پر گزارہ کرے۔ مگر یا نام کی عبادت دریافت کے لیے عموماً دن رات کا دسوال حص (اڑھائی کھنث) روزانہ وقت دینے کی تلقین کی جاتی ہے۔ اس سے زیادہ وقت دینا ممکن ہو سکتے تو اور بھی اچھا ہے۔ تام کی بخشش کے لیے در ان سال سات روحاںی اجتماع ہوتے ہیں جس کو بھنڈارے کہا جاتا ہے۔ ان کی تفصیل تاریخیں یادوں یہیں:

- الف: فرویِ ممکن جولاٰی، ستمبر اور اکتوبر ہمیوں کے آخری انوار  
ب: 12 اپریل اور 29 دسمبر (مستقل تاریخیں)

نام کی بخشش بھنڈارہ کے اگلے دن سے شروع ہوتی ہے اور اس کا حصول کل ماں کے مہر کرم پر ہتی ہے جو مرشد کی معرفت میں پذیر ہوتا ہے۔ مرشد عالی کا ست سنگ عموماً بھنڈارہ سے تین روز پہلے شروع ہو جاتا ہے۔ نام دان کے خواہشند کے لیے یہ فائدہ مندرجہ ہے کہ وہ مرشد عالی کے چاروں سمت سنگ نے تاکہ یہ روحاںی فلسفہ جسے اس نے زندگی میں اپنا ناہی، اچھی طرح ذہن نشین ہو جائے اور شک و شبک کو کمی گھاٹنے سرہے۔

یہ سمجھ لیتا بہت ضروری ہے کہ درویشوں یا سنتوں کا یہ طریق جسے رادھاسوای طریق کہا جاتا ہے، کوئی الگ نہ ہب یا فرقہ نہیں ہے۔ یہ ایک طریق عبادت ہے جو خدا گاہی اور خدا آگاہی کے لیے شخص ایک فلسفہ ہی نہیں، عملی سائنس بھی ہے لیکن یہ انسانی نسل کی مجبوری سمجھیں یا بذقتی کہ ہم ہر اچھے فلسفہ پر لیل چپاں کرنے کے عادی ہو گئے ہیں؛ جس کے نتیجے کے طریق پر سے جگ و اڑہ میں محدود کر دیتے ہیں اور ان داڑوں کی قید و بند میں پڑ کر، شخص ناموں کی اڑ لے کر بچ نظری اور باہمی ذہنی کا شکار ہو جاتے ہیں، ناموں کی تھیں جس کی وجہ تھی کہ دیکھنے سے قاصر رہتے ہیں۔ (جسے دکھانے کا مجاز

قطع مرشد کامل ہی ہوتا ہے)۔

یہ ہر ایک مظہر و معین نہ ہی جماعت (Organised and institutional religion) کا حال ہے، مگر ابتداء میں ہر ایک نہ ہب اس نقص سے بری تھا اور ایک خاص طریق عبادت کی صورت میں راجح ہوا تھا۔

ابتداء میں ہر ایک نہ ہب اس حالات کے پیش نظر بیانگ اس راہ پر چلنے والے کو کچھ مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ اس طریق مدد جذارہ سے تین دن پہلے شروع ہو جاتا تھا۔ جو لوگ نام دان کے خواہشند ہوتے تھے عموماً بھنڈارہ سے تین دن پہلے سے حاضری دینا شروع کر دیتے۔ اس خط کی زبان و میان آپ پر یہ بات واضح کرے گی کہ بر صیر کی صلح بخوننا کو کن حضرات نے پرداں چڑھایا۔ کہ پال سنگھ کا خط ملاحظہ کجھے۔

پیارے بھائی اشفاق احمد صاحب

تسلیمات!

آپ کا

خط

موصول

ہوا۔

ہمارے

لیے

جائے

سرت

ہے

کہ

ہماری

ارسال

کردہ

کتب

کے

مطالعہ

سے

آپ

کو

بہت

سے

آپ

کے

کتاب

کے

مطالعہ

کے ذریعہ مقصود ہے۔ اس لیے حقیقت کے مثلاً کو بغیر دنیا کی زیادہ پرواد کیے اپنی نجات کے لیے کوشش رہنا چاہیے۔ اس متعدد کو حاصل کرنے کے بعد وہ دوسرے لوگوں کو بھی نجات کی راہ دکھانے میں اپنارول ادا کر سکتا ہے اور اس طرح اپنے اس دائرہ میں ایک حد تک دنیا کی بھالائی کر سکتا ہے جیسے کہ دوسرے روشنافی را ہیر کرتے رہے ہیں۔ خود آگاہی کے لیے کوشش ہونا خود غرضی ہرگز نہیں ہے کیونکہ آگ کوئی دنیا کی بھالائی کرنا چاہتا ہے تو پہلے اس کا خود بھال بننا ضروری ہے۔ آگ کوئی شخص بیماروں کا علاج کرنا چاہتا ہے تو ضروری ہے کہ پہلے وہ خود داکٹر بنے۔

آپ کاظم مرشد عالیٰ کی خدمت میں پیش کردیا گیا تھا اور جواب بھی ان کی زیر ہدایت لکھا گیا ہے۔  
پُر خلوص محبت اور تینک تمناؤں کے ساتھ۔

آپ کا بھائی  
کرپال سنگھ نارنگ

Baba Ratan, the Saint of Bhatinda.

J. Horovitz, Ph.D.

[Paper read-October 5th, 1911].

There is no history without legend and particularly there is no history of a saint without his legends. In so far as the psychological conditions are the same in men inhabiting the various parts of the globe, the data of hagiology are identical or similar in many respects, whatever their origin may be geographically; but very frequently the similarity is due also to a survival of identical ancient traditions or borrowing from a neighbouring creed. Wherever rationalism has not as yet destroyed the creative power of primitive popular imagination, legends of saints are still springing into existence daily and growing; but even where the creative power has been checked by destructive tendencies, the retentive organs of popular belief have at least very often successfully withstood these influences and been able to protect the creation of a former period from falling into oblivion or discredit. Willingly or unwillingly the great religious systems that inherited the realm of their more primitive predecessors have had to extend this protection to the legacy of heroic and mythological lore in not a few cases, however much it may have

been inconsistent with their theological teachings and conceptions. And if the new religion as preached by the theologians condemned it altogether, the masses of its professors at least did not part with this inheritance, that formed a strong connecting link with their past, although in the course of many centuries it very often shrank into a heap of now meaningless traditions and observances.

However hostile the official relations were between the various religious systems that shared between themselves the masses of the worshippers in the land, the worship of the saints formed a bond of union between the otherwise hostile groups. Partly because this worship was felt to have once been the common property of all, but also because those who acquired the reputation of a saint gained it through a mode of life-real or imaginary—that conformed with the moral ideals of each of the contending creeds and made them therefore likely in the eyes of all to be powerful intercessors at the throne of God, the saints found, followers in all the camps. Thus it is not rare in Western Asia or Northern Africa that the tomb of one saint is visited by Christians, Jews and Moslems, just as in India both Hindus and Moslems make pilgrimages to the same shrine. In India of course Islam having remained in the minority against the overwhelming majority of Hinduism, it does not stand in the same relation, that of the principal heir, to Hinduism, which it maintains in more western countries with regard to other creeds<sup>(1)</sup>. As Islam and Indian religions have been in existence side by side for centuries, the process, especially amongst the lower strata of society, was more one of mutual giving and taking. The number of saints, whose tombs attract both Hindu and Muhammadan pilgrims, is very large especially in the Punjab, and the saint to whom this paper is devoted is one of them; he is an indigenous Indian saint, but one of the few whose fame has spread far beyond

Ratan a saint. But it contains an unmistakable reference to an historical event, viz. the conquest of the Fort of Tabarhind by Muhammad Ibn Sam, better known as Shihabuddin Ghori, an event described by contemporary authors such as Minhajud-din in his *Tabaqat-i-Nasiri*<sup>(3)</sup> which took place in 587 H. Now Tabarhind is the ancient name of Bhatinda<sup>(4)</sup>, and we shall see later on that according to other accounts also Baba Ratan lived at Tarbinda (Tabarhind). If Cunningham's short version is lacking in the miraculous,<sup>(5)</sup> this cannot be said of a more detailed form of the popular version of the legend still current at the shrine of Bhatinda, which came to my knowledge in 1911. Baba Ratan—so the story goes—belonged to the class of Chauhan Rajputs. His knowledge of astrology told him that a prophet called Muhammad would be born in Arabia, who would spread the religion of Islam. In order to be favoured with the sight of the Prophet he practised the art of restraining the breath, and after the Prophet had performed the miracle of splitting the moon in two, a miracle witnessed by Ratan,<sup>(6)</sup> he set out to Arabia in order to meet him. In Mecca he embraced Islam and lived with the Prophet for thirty years, so that he was numbered among his "ashab" or companions. Later on he returned to India by order of the Prophet and stayed at the place where his shrine is now and devoted himself further to the practice of restraining his breath. When Shihabuddin Ghori proceeded towards Bhatinda to fight Prithivi Raj, he went to pay a visit to the Hajji. During this visit the King asked for some water to drink; the saint had only a jug of water with him, but by putting his hand into it, was able to quench the thirst of the King and all his followers, without the water in the jug diminishing.<sup>(7)</sup> When the King saw that he was endowed with the power of working miracles, he asked him to pray for the conquest of the fort of Bhatinda, whereupon the saint replied, that the fort would be conquered by the help of two Sayyids, who belonged to his

the confines of India over almost the whole territory of Islam.

Hajji Ratan's shrine is situated three miles from Bhatinda railway station in the Govindgarh tahsil of Patiala State; it is a large building in the Pathan style with a mosque and a gateway and surrounded by a wall on all sides. On the back wall of the shrine a few inscriptions are visible, which however are of no particular importance. The earliest of them is dated 1005 H. and they all refer to repairs made in the shrine. The annual fair ('urs) is held from the 7th to the 10th Dhul-Hijja and is attended by both Hindus and Muhammadans from Firozpur, Alwar, Rawalpindi and Bikaner. Amongst the visitors there is also a large sprinkling of Sadhus. A number of documents are preserved at the shrine, which throw some light on its later history and will be dealt with further on. They do not teach us anything about Hajji Ratan himself, for whose legend we have to rely on the accounts that are still current with the people at Bhatinda and other places; but apart from these there is also a literary tradition extant, that can be gathered from various Arabic, Persian and even Turkish sources. We have a Muhammadan as well as a Hindu version of his story, and both these are also represented in the literary tradition. The earliest version accessible to us of the legend as told locally is the one recorded by General Cunningham in 1883<sup>(2)</sup>. According to this version Ratan's name was originally Chaukar, which he changed into the one by which he is now known at the time of his conversion to Islam. This happened at the time of Shihabuddin Ghori's invasion, at which he as the minister of Raja Vena Pal connived, rendering the Moslems every assistance in their entry into the fort and putting his master with his family to the sword. He afterwards performed the pilgrimage to Mecca and was henceforth called Hajji Ratan. The story as told by Cunningham does not include any miraculous element, and there is little in it which would justify calling Hajji

Bhatinda. Hajji Rattan, it asserts, was really a Hindu whose name was Ratan Nath. He was a Sadhu of the Nath clan and the Darshana branch,<sup>(9)</sup> who had the power of performing miracles. He had travelled to many places and had even visited the Ka'ba where no Hindu is admitted. In Mecca Ratan Nath manifested his miraculous powers and thus gained the respect and confidence of the Muhammadans. He then came to Bhatinda and stayed at the place where his tomb is now, for the rest of his life. When Mahmud of Ghazna came to Bhatinda, he managed to provide drinking water for the whole of his army from his *tunbi*. As he was a Nath he was buried after he had died and his *samadh* was built. Both Hindus and Muhammadans had faith in his superhuman powers, and the latter replaced the *samadh* by a *khanqah* and instead of calling him Nath called him Hajji because he had been to Mecca.

This Hindu version agrees with the Muhammadan in so far as it makes the saint visit Mecca and also makes him perform the water-miracle, which however took place in Mahmud's, not in Shihabuddin's time. It maintains that he remained a Hindu and knows nothing of his meeting the Prophet.

All these versions, both Hindu and Muhammadan, come from Bhatinda, but Baba Ratan's fame is not confined to the place in which he is buried. That he is not a stranger in Punjabi folklore outside Bhatinda we see from the very remarkable part he plays in the legend of Guga, of which Sir Richard Temple has published a very interesting version.<sup>(10)</sup> The passage to which I refer occurs towards the end of the story. Two cousins of Guga try to kill him in the forest, but he is invulnerable and kills them both. He then brings the two heads to his mother Queen Bachhal, and here my quotation from the published text begins :

*Guga* :—"Look at it, recognize it, mother mine, and delay not ;

I stand before thee with joined hands, receive my greeting." She saw it

army. The sign by which he would be able to recognize them would be that the storm that would throw down all the other tents in the camp would not hurt their tents, in which they would be found reading the Quran. When the King had found the two Sayyids, they declared themselves ready to undertake the task in which however, they foretold, they would lose their lives. The fort was conquered and the two Sayyids fell as martyrs ; their tombs are to be found to the north of Baba Ratan's shrine. Ratan himself died not much later at the age of seven hundred years.<sup>(8)</sup>

This version of the legend then agrees with the one quoted before, that Baba Ratan was instrumental in bringing about the fall of the fort. He is however not the minister of the King, but a Muhammadan saint and therefore a natural ally of the Muhammadan invader. The stain of treachery towards his master is thus removed from him, and if we could be sure about the chronological order of the two versions, we should be inclined to say that this change was due to a higher moral conception of sanctity. The episode of the two Sayyids looks very much like an etiological element, invented in order to explain the origin of the two tombs, of whose real history nothing was remembered.

A third version, also received from Bhatinda, looks in some respects like an attempt to reconcile the two versions quoted: according to it Baba Ratan "came from Medina to Bhatinda in 668 Samvat which corresponds to 24 A.H. and became the prime minister of Raja Vena Pal; later on he turned a Faqir and went to Mecca on pilgrimage." Here Raja Vena Pal, who in the first version is defeated by Shihabuddin Ghori, turns out to be a contemporary of the Prophet, or at least is supposed to have lived not much later than the Prophet.

Very different from this sounds the Hindu version, also still current at

As I mourn for these twins so mayest thou know sorrow ? ' My mother cursed me, who shall put it aside ? "

*Mother Earth*:- " My son, go quickly : I have shown thee. Go now, my son, and worship in Ajmere. My son, go now and worship, make no delays. He (the saint) is as full of honour as Khwaja Khizar : go to him. Say nothing (false) with thy lips : tell him the whole tale. Thy hope will be fulfilled ; repeat the creed and come."

*Guga* :- " O mother, thy true words have entered into my heart. I will go now in a minute : the fears of my heart have departed. I will make ready to go at once. I will go onwards to Ajmere and my hope will be fulfilled."

When he saw Ratan Hajji and Khwaja Khizar he stood before them with joint hands and said :

" Hear ye my words. Many days have I waited to see you. Teach me the creed ! Alas ! my mother's words have slain me."

*Ratan Hajji* ; - " My friend, who art thou ? Why is thy mind upset? What is thy name ? Tell me the truth."

*Song* :- Tell me the truth, friend;

Why dost make such delay ?

What is thy name and caste ?

What misfortune hath encompassed thee ?

#### NOTES

(1) Two very excellent monographs have lately been published on Christian hagiology, the one by Pére Delchayc, *Les légendes hagiographiques*, 2nd edition, Brussels, 1906), the other by Professor Guenter (Die Christliche Legende des Abendlandes, Heidelberg, 1910) both of which contain also frequent references to legends of other religions, but curiously enough no reference has been made in any of them to Muhammadan hagiology, a subject which has received a masterly treatment at the hands of Professor Goldziher in the second volume of his *Muhammedanische Studien* (pp. 275-378).

and began to weep as soon as she recognized it.

In her grief she fell on the ground, nor did any life remain in her body.  
Nor did any life remain in her body.

*Queen Bachhal* ; -- " Ah, my son, what wickedness have you done ?  
Why did you stretch your hands to slay a wretched sinner ?  
Such a crime as you have committed my eyes cannot bear !  
See me no more, nor let me see you again."

*Guga* : - " O mother, I tell thee, know the truth in thy heart !

Thou spakest the word; it goes not back; we are the sport of the Guru.  
We are the sport of the Guru, mother; thou hast spoken the word.

Know me for a Rajput warrior, it is law to me. Bhagwan is my witness  
that I will never see thee again. May I live seven lives in hell if I disobey the  
command of my father- and mother !

With joined hands I pray thee, O mother Earth! Take me into thyself,  
or else I will kill myself now ! Or else I will take my own life now. I have no  
friend in the world. I beseech thee, for death hath encompassed me. Delay not,  
but take me to-day. I have thrice vowed that I will see my mother no more. If  
thou will take the curse on thee, I will go whither thou sendest me. Tell it me  
and I will fetch and bring it thee."

*Mother Earth*:- " Ay, my son, I tell thee how is it that thou dost not  
know ? Musalmans are buried below, Hindus go to the pyre, my son, I tell  
thee. Go to Ratan Hajji and learn the Musalman's creed. When thou hast done  
this I will take thee to myself. Siriyal, Raja Sanja's child (the mother of the  
two killed) will curse me."

*Guga* : - " My mother spoke most wicked words to me! How can I tell  
them thee ? Hear, mother Earth! Hear, mother Earth, why dost thou always put  
me off! She said : The curse of Guru Gorak Nath be upon thee if thou return!

(2) *Archaeological Survey of India*, vol. xxii, p. 5 seq.

(3) Ed. Calcutta, p. 118; see Raverty's notes in his translation, pp. 457 seq. and 460 seq.

(4) See Raverty 1. c.

(5) See also the version given in the Patiala State Gazetteer.

(6) Similarly the King of Malabar embraced Islam when he heard of this miracle. See Arnold, *Preaching of Islam*, p. 217; and also the Raja of Kanauj's conversion, that forms the subject of a Mathnawi, formerly much recited, was brought about through the same miracle. This Raja must be identical with Sarhatak, the King of Kanauj, who accepted the Prophet's invitation to embrace Islam. Ibn Hajr, *Isaba*, ii, p. 354.

(7) This type of miracle, so common in Jewish and Christian legend, is also well represented in Islamic hagiology; the earliest biographies of the Prophet contain instances of it. See e.g. Ibn Hisham ed. Wuestenfeld, pp. 671-2.

(8) I am indebted for this version to Ghulam Qadir, photographer in the Archaeological Department, who visited Bhatinda in September 1911. Another account of the Muhammadan version was very kindly supplied through the Khan Zulfiqar Ali Khan of Maler Kotla. It agrees with the one quoted above in all the essential parts, although it adds some details. Thus e.g. we are told, that Hajji Ratan after having embraced Islam at Mecca, became minister of the King of Islambul (= Stambul), but later on left his post and returned to Bhatinda.

(9) See Ibbetson, *Census Report*, 1883, p. 286; MacLagan, *Census Report*, 1891, p. 115.

(10) Vol. I, p. 203 seq. On Guga see also MacLagan, *Census Report*, p. 104;

خال صاحب حق کی تلاش میں بڑی تحقیق کرنے والے تھے۔ یہ تو نہیں بتایا جا سکتا کہ اس تحقیق کے نتائج میں وہ کسی حقیقی نتیجے پر پہنچ کر نہیں لیکن اتنی بات ضرور ان کے رویے سے نظر آتی تھی کہ وہ سوئی کوریت میں سے تلاش کر رہے ہیں۔

اس کا رگزداری کے دوران ان کی نظر دوڑوڑ کے ممالک اور رنگ کے مسلکوں کی چھان بین میں گئی رہی۔ امریکہ نیا ملک ہے اور سکولو ہونے کا دعویٰ کرتا ہے۔ خال صاحب حق بڑی حیرت ہوئی جب انہیں باواجی الدین کا سراغ لگ گیا لیکن ان کے مزار تک رسائی اینٹنیتی کی وساطت سے ہوئی۔ دوسری مرتبہ جب ہم نوکی اور غزل سے مٹے امریکہ کے لا ایسپورٹ پر انسن نے ہم سے کہا "ابو! میں آپ کو میری لینڈ بعد میں لے جاؤں گا پہلے باواجی الدین کے مزار پر حاضری دیں گے۔ نیوارک سے ہٹ بادا کے مزار پر پہنچ تو یہاں جب سماں دیکھا۔ امریکی مردوں میں باورچی خارفے میں لنگر کے برتن دھو رہے تھے۔ کچھ ذیرے پر جھاڑو پھیرنے میں مشغول تھے۔ کچھ سوچ مرمر کے مزار کو چکانے، صیقل کرنے میں مشغول تھے۔

"بابا جی سری لنکا سے آئے تھے۔ البوہنیں اگر بزری کا ایک لفظ نہیں آتا تھا۔ وہ کیا کرتے تھے کہ اگر "میں" کے حوالے سے بات نہ کی جائے تو اللہ کی بات کسی زبان میں کی جائے دل تک پہنچ جاتی ہے۔ مزار ان کے مریدین نے بنایا۔ دوڑوڑ سے لوگ یہاں حاضری دینے آتے تھے۔ بابا جی بھی شہزادی میں بات کرتے اور سننے والوں تک یہ بات پہنچ جاتی۔"

ہم نے مزار کو تحریر سے دیکھا۔ اینٹنیت نے ہمارے لیے جو لبر پچڑ جمع کیا وہ حاضر خدمت ہے۔ آپ میں سے جو کبھی امریکہ جائے اور باواجی الدین سے مزید واقفیت کرنا چاہے اُسے اس مزار کا راستہ مل جائے گا۔

Muhammad Raheem Bawa Muhaiyaddeen was a revered Sufi saint from the island of Sri Lanka who for more than fifty years selflessly shared his knowledge and experience with people of every race and religion and from all parts of the world. He first came to the United States in 1971 and established the Bawa Muhaiyaddeen Fellowship of North America in Philadelphia. Since

### THE PURPOSE OF THE FELLOWSHIP

When asked What is this Fellowship, Bawa Muhaiyaddeen answered:

"God has given His kingdom to all His creations, so that each can live in freedom. All the animals in the jungle, all the creatures in the ocean, and all the birds in the sky live in freedom. The sun, the moon, and the stars live in freedom where they are positioned. Man alone lives having lost his freedom because of his selfishness, his desires, his greed; his arrogance, and his pride; because of his trickery and treachery; and because of the separation of 'you' and 'I'.

To man who has lost his freedom the Fellowship says, "All other lives live in freedom. O man, why not you? Why do you seize the freedom of other lives? God has given you a kingdom of freedom. Realize this, O man. Give up your selfishness. Give up your jealousy. Give up your ignorance. Imbibe wisdom and live like a true human being so that all mankind can live as one life. Then this place in which we live can be changed into heaven, into the kingdom of God. Mankind should resolve to live in this state."

The Fellowship says,

"Act with the qualities of God, and live in the state of God's peacefulness. Show the compassion of God to all lives, so that all lives can live in freedom and unity. We must all live in the state of love, compassion, freedom and equality, regarding all lives as one life."

"O man, you have been born beautiful. God has given you a beautiful heart. God has given you a connection to Him. Your life is within Him, and He lives within you as your life. Your secret is within God and God's secret is within you, O man."

"To all lives you should be a representative, a king, and a friend. God has given you abilities by which you can protect others. O man, having

then branches have spread throughout the United States and Canada, as well as in Sri Lanka, Australia and the U.K.

### Further Information:

- [What is the Purpose of the Fellowship?](#)
- [History](#)
- [The Founder](#)
- [Come for a Visit](#)
- [Branches Around the World](#)
- [Schedule of Activities](#)
- [Fellowship Calendar of Events](#)
- [Online Membership Form](#)
- [Fellowship Website E-mail Newsletter](#)
- [Fellowship Guestbook](#)

The Fellowship serves as a "pond" where individuals can gather to contemplate the truth and unity of God. Outwardly, this is done by studying the teachings and example of M. R. Bawa Muhaiyaddeen through the countless hours of audio and video cassettes of his discourses, many of which have also been compiled into books. Inwardly, this is done by slowly cleansing oneself through prayer and by bringing these teachings into one's daily actions.

For more information about these and other activities email, write or call:

**The Bawa Muhaiyaddeen Fellowship**

5820 Overbrook Avenue Philadelphia, PA 19131-1221, USA

Phone: 215-879-6300 (24 hour answering machine)

Fax: 215-879-6307

M. R. Bawa Muhaiyaddeen is no longer physically with us. He passed away December 8, 1986. However, the real essence of M. R. Bawa Muhaiyaddeen is alive and very well. To find a teacher who is a true and absolutely pure guide is to find the rarest of the rare, one who is completely surrendered to God's qualities, one in whom there is no gap between what he is and what he says, one who is the truth about which he speaks. To find such a one is to find a pure mirror through whom we can see and be transformed into our true selves. Such a perfect Guide lives in his connection to God throughout all time. This connection is never born and can never die. This connection is the Sheikh and the teachings of God's Truth.

The living presence of M. R. Bawa Muhaiyaddeen is very much here and at his resting place at the Fellowship Cemetery which is about an hour outside the city. In Philadelphia there are thousands of video and audio tapes which can be helpful to one's growth. And also there is the loving support of the Fellowship family. The people who are here now had years of close personal access to M. R. Bawa Muhaiyaddeen--formally during the discourses which were open to the public, and informally during the numerous spontaneous song or question and answer sessions, during cooking, farming, construction, or just relaxed chatting of the "children" with the Father of their Wisdom.

#### ABOUT THE FELLOWSHIP > VISITORS ARE WELCOME

All who seek the Truth are welcome to come and drink from this pond of wisdom. There is no charge. Truth by its very nature can only be free. Students of M. R. Bawa Muhaiyaddeen are honored to serve all who come.

The Bawa Muhaiyaddeen Fellowship is a "Reservoir of Wisdom" for all who are seeking God's Truth. It is a place where individuals may gather to study the Truth of God -- outwardly through the teachings and example that His Holiness has given us and inwardly through listening with greater clarity

received this power, you have left your beauty and your true state, and you have taken on the faces of animals and demons. You have lost the qualities of God and the qualities of man. You have completely uprooted the truth of God and the truth of man. You have lost your true abilities."

"O man, try to understand this. Try to change into a true human being and live as a true human being. Try to perform duty toward all lives. Let your inner qualities match your outer behavior. Show the way to live in equality, peace, and tranquillity in the kingdom of God. That is a life of freedom. Know this, O man."

This Fellowship shows the way to realize and avoid the faults of man. This Fellowship explains what a life of human freedom truly is. Here, the qualities of God are taught and illustrated. That is the work of the Fellowship.

#### HISTORY

Little is known of the personal history of M. R. Bawa Muhaiyaddeen prior to his emergence from the jungles of Sri Lanka over fifty years ago at which time he was asked to teach. He rarely spoke of himself in any way, never deviating from his focus on the one God.

Since Truth has no limits or boundaries or compartments, it can never be confined to or owned by any religion. Thus, although totally unlettered, to a Hindu he would talk about God in detailed terms of Hinduism; to a Jew or Catholic he would talk about God in detailed terms of Judaism or Catholicism, to a Muslim in terms of Islam. But to an atheist who was a car mechanic, he might talk about God in terms of cars - in whatever terms the individual could best grasp the explanation. His actions were a living example of the Truth about which he spoke. He was the example of that Truth, in whatever form might be needed for the moment. He sometimes described himself as an "ant man," or as a being tinier than the tiniest ant.

Saturday - Evening

General Meeting

M. R. Bawa Muhaiyaddeen (*Ral.*)

Muhammad Raheem Bawa Muhaiyaddeen, a Sufi mystic, can best be remembered for his efforts to bring unity through understanding to the faithful of all religions.

Little is known of his early personal history. Records of his life began in the early 1900's when religious pilgrims traveling through the jungles of Sri Lanka first caught glimpse of a holy man. They were overwhelmed by the depth of divine knowledge that he imparted. Sometime later a pilgrim invited him to a nearby village, and with that began his public life as a teacher of wisdom.

Throughout Sri Lanka, people from all religious and ethnic traditions would listen to his public discourses. Many consulted him on how to conduct life's affairs, including public figures, politicians, the poor, and the learned.

In 1971 Bawa Muhaiyaddeen accepted an invitation to visit the United States. Here, once again, people from all religious, social and ethnic backgrounds would join to hear him speak. Across the United States, Canada and England, he won recognition from religious scholars, journalists, educators and world leaders. The United Nation's Assistant Secretary General, Robert Muller, asked for Bawa Muhaiyaddeen's guidance on behalf of all mankind. Time Magazine turned to him for clarification during the hostage crisis in 1980. Thousands more were touched by his wise words when interviewed in Psychology Today, the Harvard Divinity Bulletin, the Philadelphia Inquirer, and the Pittsburgh Press. Wherever he went, he tirelessly answered the many personal and mystical questions that people brought to him until his death on December 8th, 1986.

and determination, to that Truth within one's self which exists as the conscience of man.

Vegetarian meals are served here, and you are welcome to share this food during any visit. The Fellowship is run purely on a donation basis.

#### ABOUT THE FELLOWSHIP > SCHEDULE

Public meetings are held at the central meeting house in Philadelphia throughout the week and weekends. The Sunday morning meeting starts at 10:00 a.m. Other meetings are scheduled around the five times prayer. Please call to obtain exact starting times. All meetings are free of charge. Morning Dhikr is held every day in the Mosque starting at 4:30 a.m.

#### General Weekly Schedule

- Sunday - 10:00 a.m.  
General Meeting
- Monday - Evening  
Dhikr
- Tuesday - Evening  
Readings from Unpublished Material
- Wednesday - Evening  
Video Tape
- Thursday - Evening  
General Meeting
- Friday - 1:30 p.m.  
*Jum'ah* in the Mosque
- Friday - Evening  
Dhikr
- Saturday - 10:00 a.m.  
Children's Meeting

New Zealand and the U.K. Please call (1-888-786-1786) or e-mail [info@bmf.org](mailto:info@bmf.org) for specific addresses and meeting schedule information.

Weekly Fellowship and Sufi Study Circle meetings are held in:

- Boston, MA
- Des Moines, IA
- Detroit, MI
- Toronto, Canada
- New York City, NY
- Stamford, CT
- Unionville, PA
- Washington, DC

Monthly meetings are held in:

- Berkeley, CA
- Sacramento, CA
- Madison, WI
- London, England
- Colombo, Sri Lanka

Other meetings and events are conducted periodically in various locations.

### **Editor's Introduction**

Muhammad Raheem Bawa Muhaiyaddeen, may Allah be pleased with him, was an Islamic Sufi from Sri Lanka who dedicated much of his lifetime to instructing people on the true meaning of Islam and the path of Sufism. Though he himself was unlettered, the depth of his understanding of the Qur'an and the traditional stories of Islam has been recognized by Muslim scholars throughout the world.

For fifteen years, M. R. Bawa Muhaiyaddeen authored over twenty books and the Fellowship he founded recorded thousands of hours of audio and video discourses. The Bawa Muhaiyaddeen Fellowship now serves as a thriving community dedicated to studying and disseminating the vast treasury of his teachings. You are warmly invited to attend meetings at the central branch in Philadelphia on Sundays at 10 a. m. , or call 215-879-6300 for details on branch meetings nearest you.

The name Muhaiyaddeen literally means 'the giver of life to the true belief.' And indeed Bawa Muhaiyaddeen did spend his life awakening and strengthening faith in God within people's hearts. Though he was an unlettered man, he was able to guide and inspire people from all walks of life. Many scholars and leaders from the Islamic, Judaic, Christian, Hindu and communities considered him to be a true saint.

### **FELLOWSHIP BRANCHES**

Established by the Sufi Saint Muhammad Raheem Bawa Muhaiyaddeen in 1971, the Bawa Muhaiyaddeen Fellowship Center is located at 5820 Overbrook Avenue in Philadelphia, Pennsylvania. The Mosque which was built in 1984 is also located on the property.

- Public meetings, study sessions, classes, five-times prayer (*salat*) and Remembrance of God (*dhikr*) are conducted on a regular schedule here throughout each week.
- The resting place of M. R. Bawa Muhaiyaddeen, may God be pleased with him, is located in the countryside near Philadelphia. It is enclosed in a *Mazar* or shrine which receives thousands of pilgrims from all over the world each year.

Branches of the Bawa Muhaiyaddeen Fellowship are located throughout the United States and Canada, as well as in Sri Lanka, Australia,

### Foreword

Among the great religions of the world, Islam is no doubt the one that is least known and least appreciated by the non-Muslim world. The recent resurgence of military and militant groups inside Islam has caused a renewal of feelings and sentiments that have been harbored for centuries and a new spirit of crusade against the only major religion that appeared in history after Christianity. This has caused many Western laymen and intellectuals to ask, "What do 'the Islams' have in mind now?" (A horrible form used by many instead of the correct term, *Muslims*.)

Real Islam is a deep and unquestioning trust in God, the realization of the truth that "There is no deity save God" and of the threefold aspect of religious life: that of islam, complete surrender to God; iman, unquestioning faith in Him and His wisdom; and ihsan, to do right and to act beautifully, because one knows that God is always watching man's actions and thoughts. For fourteen hundred years the Muslims have practiced these virtues, and the great mystics of Islam have taught them to millions of faithful who have survived the most difficult times, the greatest hardships because of their unshakable faith in the loving kindness of God, the creator, sustainer and judge of everything created.

Sufism, the mystical current inside Islam, developed logically out of the serious study of the Qur'an, according to Muslim belief the uncreated word of God, and of the constant direction of all faculties toward God. The Sufi masters taught their disciples that their duty is the fulfillment of God's will, not out of a feeling of duty but rather out of love - for could there be anything greater than the unconditional love which man offers his Lord? And in order to be able to love God and, through Him, His creatures, the heart has to be purified by constant remembrance of God and by constant struggle against

It is appropriate that *Islam and World Peace: Explanations of a Sufi* should be his first book published posthumously, for during the last decade of his life, Bawa Muhaiyaddeen repeatedly expressed concern about the unfavorable image of Islam in the world today. He proclaimed an Islam of mercy and compassion, an Islam of peace and unity.

Opening with a plea that we must do more than just talk about peace, the book follows with a letter to world leaders, boldly calling upon them to unite. From there, the reader is guided to a view of the present day political crisis, then on to a Sufi application of the traditions of Islam, and finally to an esoteric understanding of the path of the innermost heart. Out of every page there emerges the wisdom of a contemporary mystic, blending the ancient oral tradition of Sufism with modern-day issues.

These talks, originally spoken in a mixture of Tamil and Arabic, were simultaneously translated into English, and later edited into a written format.

For the benefit of the Western reader, the customary honorific phrases have not been used following the names of prophets and angels. For example, the phrase *Salla Allah 'alayhi wa-sallam*, God bless him and grant him peace, is traditionally spoken after mentioning the name of Prophet Muhammad. Since the reverence inherent in this phrase is evident within every page of the book, we hope that this omission will not offend anyone. For the reader familiar with Arabic, the translated Islamic terms have been footnoted. And finally, since there is no single accepted system for transliterating Arabic into English, we have selected the one recommended by the Library of Congress, which can be found in the glossary.

This book is a unique plea for peace and unity, and if God so wills, perhaps those who read it will find some guidance in the timeless wisdom of Bawa Muhaiyaddeen.

Many people go to Mecca to receive titles, but a man of wisdom will be different. For him the *hajj* is a journey to meet God, and when he goes the world will have died within him. He is not dead. The world is dead, his base desires (*nafs*) are dead, and his attachments are dead. He will make all the sins he has committed die by making supplication (*du'a'*) to Allah.

#### *To Die Before Death: The Sufi Way of Life*

Even if I am not here, the statements that I have made or what I have taught could come from the mouths or the hearts of the children. If those words are uttered with the 'T', they will be of no benefit. But if the listeners listen to them without the 'T', then those words will be of great use. From wherever those words come, the ones who strive should extract the inner meaning.

#### *God, His Prophets, and His Children*

My younger brother, you must love all lives as your own. You must show compassion, pity, charity, kindness, and amiability toward all lives. If you shine with these qualities, your inner heart and your body will become resplendent like gold and the whole world will be yours. You will become the friend of the recluse who lives without any attachments. The Primal One will be yours. You will glitter everywhere with your resplendence. You will become the brother of all lives on earth. Realize this, my son, clarify and redeem yourself, gem of my eyes.

#### *The Pearl of Wisdom (Guru Mani)*

There is so much to learn, so many hidden meanings, and mere book learning is inadequate. The clarity, the understanding we must attain is not to be found in books, it is not something we can read about. To understand we

one's lower qualities, the so-called *nafs*, which are, according to the word of the Prophet of Islam, "the greatest enemy of man." This struggle against one's lowly and base qualities is indeed the "greater Holy War," for outward enemies can disappear and are not as dangerous as the inner, satanic forces, which try to incite man into evil, disobedience, and forgetfulness. It is this "Holy War" which in the following pages forms the center of the teaching of one of the masters of Sufism in our day, Bawa Muhaiyaddeen, who hails from Sri Lanka and stands in the age-old tradition of wisdom and love.

The reader will learn from these pages, which are written, or rather recited, in a simple, almost childlike style, that the inner dimensions of Islam are very different from those which he usually associates with this religion; that there is a wealth of love, of patience, of trust in God, and, last but not least, of gratitude; for the qualities of patience in affliction and gratitude belong together. The true lover of God knows that even in affliction it is the hand of the Divine Beloved that he feels, and he trusts that whatever befalls him is for his best, for God knows what is good for the soul's growth and for the spirit's purification.

I hope that many people read the warm, loving words of Bawa Muhaiyaddeen and understand that indeed the words *islam* and *salam*-peace-belong to the same root and that a true understanding of the inner dimensions of Islam will help them to find peace for themselves, *insha'Allah*, God willing.

*Annemarie Schimmel*

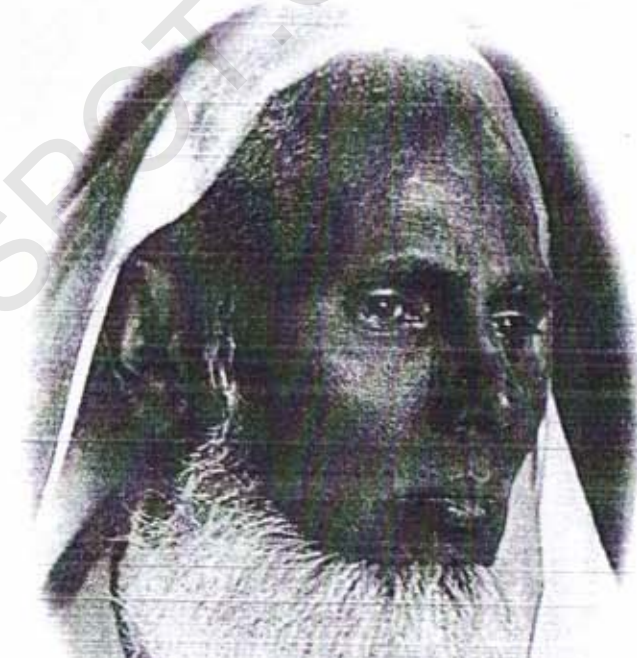
Professor of Indo-Muslim Culture  
Harvard University  
Cambridge, Massachusetts

must go beyond words into our hearts where He has revealed everything. We must live within Him and discover the tongue that reveals Him. If we are proud and think, "I know so much already I am indeed learned," nothing will be revealed. We can only attain wisdom if we reach out for God and hold on and hold on saying, "I surrender, I surrender, I surrender."

---



باباچی فضل شاہ  
قطب عالم، نور والے



Muhammad Raheem  
**Bawa Muhaiyaddeen**